
a
Le

 ra
yo

nn
em

en
t d

e l
a c

ou
r d

es
 pr

em
ier

s V
alo

is 
à l

’ép
oq

ue
 d

’E
us

ta
ch

e D
es

ch
am

ps

LE RAYONNEMENT DE LA COUR DES PREMIERS 
VALOIS À L’ÉPOQUE D’EUSTACHE DESCHAMPS

68

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Illustration :  Grandes chroniques de France, Paris, Bibliothèque nationale de France, Département des 
manuscrits, Français 2813, ca 1380, fol. 3v : Le couronnement de Charles VI © akg-images

Troisième opus d’un cycle concernant l’œuvre du poète champenois 
Eustache Deschamps (1346-1405 ?), le présent ouvrage élargit le champ 
des études à l’échelle européenne. Proche des cours de Charles V et 
Charles  VI de Valois, Eustache Deschamps témoigne des mutations 
esthétiques et idéologiques qui s’y déroulent, tant sur le plan artistique 
que politique sans que, très souvent, l’un n’exclue l’autre. Ailleurs sa verve 
comique s’exerce sur les us et coutumes insolites avec lesquelles il a dû 
composer lors de ses voyages en dehors des frontières de la France aux 
côtés de ces 	 gures royales, voyages qui l’ont fréquemment placé sur les 
lieux où se décidait le sort du royaume.

Cette extension géographique correspond à l’actualité politique de l’époque 
agitée par la guerre de Cent Ans, par le Schisme de l’Église, par les projets 
de croisade, mais aussi par l’intérêt personnel que l’auteur portait à son 
écoumène. Fastueuse en des temps de malheurs, la cour des premiers Valois 
est un agent notoire de la di� usion du « gothique international » – comme 
elle l’est de l’internationalisation des con� its guerriers – et suscite l’espoir 
d’un renouveau dynastique. L’œuvre du poète champenois est un miroir 
où se re� ètent par touche ces grandes questions.

C’est donc à l’actualité événementielle, à l’in� uence française sur des 
cours étrangères – réelle comme celle de Bohème ou 	 ctive comme celle, 
romancée, d’Espagne –, sur les régions frontalières agitées par les conciles, 
mais aussi à la création littéraire, musicale et paléographique en France 
ou en Angleterre que nous avons consacré cet ouvrage. Il témoigne de 
l’importance du « Prince de haulte éloquence » qui a su saisir les courants 
majeurs de la pensée de son temps.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 553 -7

M
IR

EN
 L

A
C

A
S

S
A

G
N

E

MIREN LACASSAGNE (DIR.)

LE RAYONNEMENT DE LA COUR 
DES PREMIERS VALOIS 

À L’ÉPOQUE D’EUSTACHE DESCHAMPS

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N°68

RayonnementCour1ersValois_2016-11-11.indd   1 09/12/2016   14:47



Outre les Varia, ce numéro de la Revue Voltaire s’appuie sur deux dossiers.
La première longue section, « Le “premier Voltaire” », tourne le regard de la 

critique à l’exact opposé du Voltaire largement étudié récemment, c’est-à-dire 
le Voltaire des débuts. Cet aspect a longtemps été négligé par le paradigme 
évolutionniste de la critique et par l’information peu abondante sur la période 
1714-1726 : celle-ci commence avec la seconde Querelle des Anciens et des 
Modernes, les débuts de La Henriade et la première tragédie, Œdipe ; si l’on peut 
s’arrêter à 1726, avec le départ pour l’Angleterre, les contributions rappellent les 
prolongements au-delà sur le plan esthétique et sur celui de l’histoire des idées. 
Cette section restitue le jeune écrivain aux interrogations singulières de la période 
rococo, dans une époque toute en complexité esthétique et intellectuelle, avant 
l’émergence des Lumières. La seconde section, « Voltaire et la correspondance », 
s’interroge sur le commerce des idées, le « trafic des pensées » (Frédéric II), qui 
innerve ce corpus impressionnant – l’oeuvre la plus conséquente de Voltaire. 
Il y a là un échange d’idées où chacun dresse un portrait de lui-même, où 
se dégage un « effet Voltaire », une caution intellectuelle. Deux contributions 
finales examinent les premières éditions de la correspondance et l’image que les 
éditeurs présentent du philosophe.

a

Le
 ra

yo
nn

em
en

t d
e l

a c
ou

r d
es

 pr
em

ier
s V

alo
is 

à l
’ép

oq
ue

 d
’E

us
ta

ch
e D

es
ch

am
ps

LE RAYONNEMENT DE LA COUR DES PREMIERS 
VALOIS À L’ÉPOQUE D’EUSTACHE DESCHAMPS

68

22 € http://pups.paris-sorbonne.fr

Illustration :  Grandes chroniques de France, Paris, Bibliothèque nationale de France, Département des 
manuscrits, Français 2813, ca 1380, fol. 3v : Le couronnement de Charles VI © akg-images

Troisième opus d’un cycle concernant l’œuvre du poète champenois 
Eustache Deschamps (1346-1405 ?), le présent ouvrage élargit le champ 
des études à l’échelle européenne. Proche des cours de Charles V et 
Charles  VI de Valois, Eustache Deschamps témoigne des mutations 
esthétiques et idéologiques qui s’y déroulent, tant sur le plan artistique 
que politique sans que, très souvent, l’un n’exclue l’autre. Ailleurs sa verve 
comique s’exerce sur les us et coutumes insolites avec lesquelles il a dû 
composer lors de ses voyages en dehors des frontières de la France aux 
côtés de ces 	 gures royales, voyages qui l’ont fréquemment placé sur les 
lieux où se décidait le sort du royaume.

Cette extension géographique correspond à l’actualité politique de l’époque 
agitée par la guerre de Cent Ans, par le Schisme de l’Église, par les projets 
de croisade, mais aussi par l’intérêt personnel que l’auteur portait à son 
écoumène. Fastueuse en des temps de malheurs, la cour des premiers Valois 
est un agent notoire de la di� usion du « gothique international » – comme 
elle l’est de l’internationalisation des con� its guerriers – et suscite l’espoir 
d’un renouveau dynastique. L’œuvre du poète champenois est un miroir 
où se re� ètent par touche ces grandes questions.

C’est donc à l’actualité événementielle, à l’in� uence française sur des 
cours étrangères – réelle comme celle de Bohème ou 	 ctive comme celle, 
romancée, d’Espagne –, sur les régions frontalières agitées par les conciles, 
mais aussi à la création littéraire, musicale et paléographique en France 
ou en Angleterre que nous avons consacré cet ouvrage. Il témoigne de 
l’importance du « Prince de haulte éloquence » qui a su saisir les courants 
majeurs de la pensée de son temps.

I S B N 979 -10 -2 31- 0 553 -7

M
IR

EN
 L

A
C

A
S

S
A

G
N

E

MIREN LACASSAGNE (DIR.)

LE RAYONNEMENT DE LA COUR 
DES PREMIERS VALOIS 

À L’ÉPOQUE D’EUSTACHE DESCHAMPS

CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES N°68

RayonnementCour1ersValois_2016-11-11.indd   1 09/12/2016   14:47



CCM68 · Le rayonnement de la cour des premiers Valois
à l’époque d’Eustache Deschamps

Miren Lacassagne (dir.)

ISBN :  979-10-231-1509-3

 



Précédentes parutions

Les Nobles et la Ville dans l’espace francophone (xiie‑xvie siècle)
Thierry Dutour (dir.)

L’Aquitaine des littératures médiévales (xie‑xiiie siècles)
Jean‑Yves Casanova et Valérie Fasseur (dir.)

Cacher, se cacher au Moyen Âge
Claude Thomasset & Martine Pagan (dir.)

De servus à sclavus. La fin de l’esclavage antique (371‑918)
Didier Bondue

L’Islam au carrefour des civilisations médiévales
Dominique Barthélemy & Michel Sot (dir.)

Le Texte médiéval. De la variante à la recréation
Cécile Le Cornec Rochelois, Anne Rochebouet & Anne Salamon (dir.)

Hommes, cultures et sociétés à la fin du Moyen Âge. Liber discipulorum en l’honneur 
de Philippe Contamine

Patrick Gilli & Jacques Paviot (dir.)

Rerum gestarum scriptor. Histoire et historiographie au Moyen Âge. Mélanges Michel Sot
Magali Coumert, Marie‑Céline Isaïa, Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)

Les Usages de la servitude. Seigneurs et paysans dans le royaume de Bourgogne (vie‑xve)
Nicolas Carrier

L’Enluminure et le sacré. Irlande et Grande Bretagne, viie‑viiie siècles
Dominique Barbet‑Massin

Wenceslas de Bohême. Un prince au carrefour de l’Europe
Jana Fantysová-Matějková

Intus et foris. Une catégorie de la pensée médiévale ?
Manuel Guay, Marie-Pascale Halary & Patrick Moran (dir.)

Prédication et propagande au temps d’Édouard III Plantagenêt
Catherine Royer-Hemet

Épistolaire politique. I. Gouverner par les lettres
Bruno Dumisil & Laurent Vissière (dir.)

Savoirs et fiction au Moyen Âge et à la Renaissance
Dominique Boutet & Joëlle Ducos (dir.)

Cultures et civilisations médiévales

collection dirigée par Jacques Verger, Fabienne Joubert et Dominique Boutet

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/cultures-et-civilisations-medievales


Miren Lacassagne (dir.)

Le rayonnement 
de la cour des premiers Valois 

à l’époque 
d’Eustache Deschamps

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES



Les PUPS, désormais SUP, sont un service général  
de la faculté des Lettres de Sorbonne Université.

isbn de l’édition papier : 979-10-231-0534-6

Mise en page Sophie Onillon
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

© Presses de l’université Paris-Sorbonne, 2017

Adaptation numérique Emmanuel Marc Dubois/3d2s (Issigeac/Paris)
© Sorbonne Université Presses, 2025

SORBONNE UNIVERSITÉ PRESSES
Maison de la Recherche

Sorbonne Université
28, rue Serpente

75006 Paris

tél. : +33 (0)1 53 10 57 60

sup@sorbonne-universite.fr

sup.sorbonne-universite.fr

Ouvrage publié avec le soutien du CRIMeL eA 3311 et de l’université Paris-Sorbonne.

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=LF
http://sup.sorbonne-universite.fr


 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

7

 PRÉFACe

Miren Lacassagne 
Université de Reims Champagne-Ardenne (URCA)

en 1328, l’avènement de Philippe de Valois, dit Philippe le Fortuné et neveu 
de Philippe le Bel, provoque un changement dynastique sur le trône de France. 
Cette succession impulse, par voie collatérale, deux types de conflits : l’un 
interne, sociétal ou socio-politique ; l’autre externe, militaire et économique.

À l’intérieur du royaume, les forces de la société politique se coalisent en deux 
tendances : les partisans de l’État moderne et ceux de la royauté traditionnelle, 
respectueuse des privilèges, des anciennes coutumes, des liens personnels. Cet 
affrontement s’atténue sous le règne Charles V, sacré en 1364, par l’action 
gouvernementale de ce roi philosophe tout à l’écoute de son conseil où siègent à 
la fois les princes de sang, ses frères, et les administrateurs qu’il a choisis dans les 
rangs des grands officiers de l’État, issus de la classe bourgeoise, mais il renaîtra 
après la succession de Charles VI. Daniel Poirion en souligna les effets sur le 
plan de la création. « Cette confrontation de la cour et de la ville », écrit-il, va 
conduire « dans le domaine littéraire et artistique à des échanges dont il faudra 
mesurer les limites et apprécier les conséquences » 1. 

Sur le plan international, cela est intimement lié à leur accession au trône, les 
Valois subissent les prétentions de la maison d’Angleterre – dont le lignage du roi 
entrelace, à l’époque, celui des Plantagenêts, par son père, et celui de Louis IX, 
par sa mère – qui amorcent la guerre de Cent Ans. Clairement, l’europe de la 
guerre de Cent Ans n’est pas un espace géographique aux frontières hermétiques 
ainsi que le révèlent les alliances étroites nouées au sommet du pouvoir par 
les familles régnantes. Mais les nationalismes qui se réveillent commencent à 
esquisser des États-nations malgré les parentèles qui n’empêchent en rien les 
rivalités territoriales, idéologiques ou économiques, voire motivent les conflits 
armés constituant, notamment dans le royaume de France ou dans l’empire, 
des partis hostiles à leur propre roi. 

1	 Daniel	Poiron,	Le Poète et le Prince.	L’évolution du lyrisme courtois de Guillaume de Machaut 
à Charles d’Orléans,	Paris,	Puf,	1965,	p.	22.

 



8

Vainement, la Chrétienté tente de s’unir sous la bannière de l’Église pour 
mettre fin au Schisme qui la déstabilise. Les nobles guerriers des cours engagées 
n’égalent pas la vertueuse chevalerie arthurienne des romans qui fondent en partie 
leur culture commune, et l’union sacrée s’effondre à Nicopolis devant l’armée 
ottomane en 1396. Non seulement l’aristocratie, confrontée à la réalité des 
combats, perd la possibilité d’exercer ses maximes chevaleresques, mais son effort 
pacifique est compromis par les épreuves physiques et financières. Comme en 
politique, la tradition s’effrite sur le plan littéraire ou plutôt elle évolue vers une 
nouvelle esthétique : la poésie se défait du chant et, la courtoisie, aux prises avec 
la contingence, s’achemine vers la sagesse humaniste d’un discours sur le temps.

*

Familier de la cour de Charles V, le Sage et de celle de Charles VI, le Fol, 
eustache Deschamps, natif de Vertus, célèbre les Valois, forge une étymologie 
au prénom de Charles, et consacre en poésie un gouvernement de la mesure 
pour la sphère publique mais aussi pour l’être privé. La profusion de son œuvre, 
la confection posthume d’un chansonnier de ses textes par Arnaud de Corbie, 
premier président au Parlement de Paris, les témoignages d’estime qui lui sont 
adressés par des auteurs tels que Geoffrey Chaucer ou Christine de Pizan, sa 
filiation poétique avec un maître, Guillaume de Machaut, « Qui m’a nourri et 
fait maintes doucours 2 », attestent de sa renommée. De plus, ses liens avec les 
cours de Bohême et de Navarre, avec le comte de Vertus, Galeas Visconti de 
Milan, ainsi que son ambassade à Bruges, auprès de Louis II de Flandre pour 
lui apporter le Remède de Fortune de Machaut, renforcent le rayonnement de 
cette voix qui sait aussi se faire théorique. La composition du premier traité d’art 
poétique en vernaculaire, son Art de dictier et de fere chansons 3, pose les bases 
d’une esthétique fondée sur l’harmonie des sons perçue comme une musique 
naturelle, confirmant en cela des pratiques existantes.

Au-delà de l’influence personnelle que Deschamps a pu exercer sur ses 
contemporains et sur des poètes étrangers de son temps, ce volume tente 
d’apprécier l’importance de la cour des Valois dans la constitution d’un modèle 
esthétique européen. en effet, au xive siècle, le royaume de France est le plus 
étendu d’europe, le plus précocement centralisé. Paris est un monde cosmopolite, 
à la fois la « commune patrie » proverbiale de tous les habitants du royaume et 

2	 Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	éd.	Marquis	de	Queux	de	Saint-Hilaire	(t.	I-VI)	et	
Gaston	Raynaud	(t.	VII-XI),	Paris,	Didot,	1878-1880-1882-1884-1887-1889	et	1891-1893-1894-
1901-1903,	III,	ball.	447,	v.	5.	Toute	référence	aux	textes	de	Deschamps	renverra	à	cette	édition.	
Note	éditoriale	du	volume.	Les	numéros	des	pièces	citées	apparaîtront	désormais	suivis	de	
celui	du	volume.

3	 Pièce	1496,	VII,	p.	266-292.



9

m
iren lacassagne    Préface

la cité d’accueil d’artistes du Nord, de banquiers lombards ou d’Écossais de la 
garde royale, d’étudiants en arts, théologie, médecine ou droit canon, venus de 
tout le continent. Dès lors, entre 1350 et 1450, les premiers Valois marquent-ils 
sensiblement l’europe de leur sceau ? Le présent ouvrage permet de prolonger 
et de donner une nouvelle dimension aux deux précédentes publications des 
Presses de l’université de Paris-Sorbonne. Les « Dictez vertueulx » d’Eustache 
Deschamps – Forme poétique et discours engagé à la fin du Moyen Âge s’intéressait 
exclusivement aux textes du poète. Eustache Deschamps, témoin et modèle – 
Littérature et société politique (xive-xvie siècles) élargissait le champ d’étude à ses 
contemporains 4. La floraison d’œuvres d’art françaises suscitée par la course au 
prestige des détenteurs du pouvoir économique sur le territoire français a-t-elle 
eu des répercussions en dehors des frontières du royaume ? Jean Devaux explore, 
en europe, un modèle idéologique largement illustré à la cour de Charles VI, 
notamment dans la poésie de Deschamps, le mythe du dernier empereur, une 
figure d’atlante réunificatrice pour la Chrétienté fragmentée par le Schisme. 
Gisela Naegle examine l’influence réciproque entre Valois et Luxembourg, entre 
royaume et empire, entre couronne de France et couronne de Bohême. Vlada 
Lukasik dessine la carte de la renommée et du rayonnement du poète à partir 
des territoires évoqués dans ses textes. La question de la modélisation esthétique 
est traitée tour à tour par Robert Yeager et Clotilde Dauphant qui étudient, 
sur le plan matériel et formel, la dette envers Deschamps des auteurs anglais 
qui lui sont contemporains. Thierry Grandemange décèle dans l’Art de dictier 
un principe d’organisation musicale des manuscrits de l’art subtilior, et de leur 
notation, indépendant de l’alignement des textes mais consonans avec eux, car la 
poésie est un art du son. elsa Marguin-Hamon nous invite à lire le Sophilogium, 
de Jacques Legrand, destiné au confesseur de Charles VI, puis restructuré en 
deux ouvrages à l’intention de Louis d’Orléans et de Jean de Berry, comme 
un programme d’éthique élaboré à partir de la philosophie antique et de la 
Révélation divine, et à l’usage de tout un chacun. enfin, le rayonnement de 
la cour des Valois emprunte, dans Le Roman de Jehan de Paris, la forme d’une 
« hyperbole des théories politiques de l’époque », selon evelio Minano, donnant 
d’un roi de France fictif et mis en scène dans le royaume d’espagne, une image 
distordue au vu de l’histoire, relevant plus du souhait que de la réalité. Mais la 
cour de France, à l’époque d’eustache Deschamps, impulse aussi une production 
administrative et judiciaire importante qui légitime l’appellation d’esthétique 
des Valois en matière de chartes ornées. Ghislain Brunel compare cette pratique 

4	 Miren	Lacassagne	et	Thierry	Lassabatère	(dir.),	Les « Dictez vertueulx » d’Eustache Deschamps. 
Forme poétique et discours engagé à la fin du Moyen Âge,	Paris,	PUPS,	2005	;	Thierry	
Lassabatère	et	Miren	Lacassagne	(dir.),	Eustache Deschamps, témoin et modèle. Littérature 
et société politique (xive-xvie siècles),	Paris,	PUPS,	2008.



Fig.	1.	Procès	verbal	d'arpentage,	Archives	départementales	de	la	Marne	(J	2927)						



11

m
iren lacassagne    Préface

en grisaille et rehauts de gouache à celle des Anglais toute en couleurs et en 
illustrations. Notre volume s’achève par le propos de Thierry Lassabatère sur 
la question de la diffusion de l’œuvre de Deschamps comme modèle de poésie 
politique et de son efficacité « selon l’axe des temps ».

Le rayonnement européen du modèle esthétique de la cour des premiers 
Valois nous conduit au-delà des frontières de la France. Toutefois, il nous faut 
revenir à l’œkoumène attitré d’eustache. Claude Maillard, de la Société des 
Ragraigneux de Vertus, a porté à notre connaissance l’invention d’un procès 
verbal d’arpentage, aux Archives départementales de la Marne (cote J 2927), 
par M. Bardout, un amateur de la poésie de Deschamps (fig.1). Je produis la 
transcription et la mise en français moderne de cet inédit qui rapporte un litige 
concernant le métrage de la superficie d’un bien acheté par le poète lors de la 
vente qu’il en fit 5. 

25 juin 1399
A tous ceulz qui ces lettres verront et orront, Pierre Jobace, doyen de l’eglise 
Saint Jehan de Vertus garde des seaulx de la presvoste dudit Vertus salut. Sachent 
tuit que par
devant nous et Ogier Datigny juré de monseigneur le duc de Milan et conte 
de Vertus et proprement establi ad ce faire en ladite prevosté vint present en sa 
propre personne
especialment pour ceste chose faire sicomme il disoit Robert Datigny arpenteur 
juré en ladite conté et ailleurs, lequel cognut et confessa de sa bonne
volenté sens force que certains bois seant au terroir de Grauve appelé le 
Rougebois qui jadis fu a feu Regnault de Grauve escuier et vendu si comme 
l’en disoit
par les heritiers dicelluy a noble homme eustace des Champs dit Morel escuier 
contenoit quarente arpens ; ledit arpenteur a la requeste dicelluy eustace
pour savoir si le nombre y estoit avoit mesuré, layé et arpenté par trois jours 
entiers, estant avecques ly les deux premiers jours de necessite et pour ly
aidier ad ce faire, cest assavoir le cinquiesme siziesme et septiesme jours de juing 
continuez et ensuivans Bernardin de Lobbe, Simon empiesterre, Phelippe
Lasne, Person Adenin et Jehannin Le Bon de Souilleres tout aux frez et despens 
dudit eustace fais à Grauve en l’ostel dudit Person. et en quel bois tenant a
Jehan de Laurigny escuier d’une part et a Henry Dambonnay et Pierre Du Boys 
d’autre (part) et en quel bois ledit arpenteur ne trouva par sa mesure et arpentage
diligenment fait que trante cinq arpens trois quartiers et demi et ainssy deffaut 
des diz quarente arpens quatre arpens et demy quartier de bois sicomme ledit

5	 Je	remercie	infiniment	Véronique	Beaulande	de	m’avoir	prodigué	de	riches	conseils	lors	de	la	
retranscription	et	de	la	traduction	du	document.

Fig.	1.	Procès	verbal	d'arpentage,	Archives	départementales	de	la	Marne	(J	2927)						



12

arpenteur dist et raporta par son serement par devant nous par ledit juré et en 
oultr confessa avoir eu et receu dudit eustace pour raison dudit arpentage
et par marchié fait a ly auparavant la some de vint deux solz six deniers tournois 
en deniers comptant dont il se tint pour bien paiee et en quitta et en quitte
clama ledit eustace et tous autres. Duquel rapport et […]ance fais par la maniere 
que dit est ledit eustace requist a nous et audit juré avoir lettres
auquel nous avons baillié ces presentes pour s’en aidier et […]ioir ce que de 
raison sera. en tesmoing de ce nous par le rapport dudit juré avecques son
signet et seing manuel a mis ces lettres (avons fait seeler) du scel de ladite 
prevosté sauf tous droits. Ce fut fait le vint cinquiesme jour dudit mois l’an de 
grace nostre seigneur mil trois cens quatre vint dix nuef.

O. Datigny

en voici à présent la mise en français moderne, également effectuée par mes soins :

À tous ceux qui verront et liront ces lettres, Pierre Jobace, doyen de l’église Saint-
Jean de Vertus, garde des sceaux de la prévôté de Vertus, salut.
Que tous sachent que vint par devant nous et Ogier Datigny, juré de 
monseigneur le duc de Milan et comte de Vertus, et proprement établi pour 
ce faire, ainsi qu’il le disait, Robert Datigny, arpenteur juré dans ledit comté et 
ailleurs ; lequel reconnut et déclara, de bonne volonté et sans contrainte, qu’un 
certain bois, situé dans le terroir de Grauves, appelé le Rougebois, qui avait été 
auparavant à feu Regnault de Grauve, écuyer, et vendu, ainsi qu’on le disait, par 
les héritiers de celui-ci à noble homme eustache des Champs dit Morel, écuyer, 
comprenait quarante arpents ; ledit arpenteur, à la requête de cet eustace, pour 
savoir si le nombre y était, a mesuré et arpenté, pendant trois jours entiers, c’est 
à savoir les cinquième, sixième et septième jours de juin, Bernardin de Lobbe, 
Simon empiesterre, Philippe Lasne, Person Adenin et Jehannin Le Bon, de 
Souillères, étant avec lui les deux premiers jours par nécessité et pour l’aider à ce 
faire, tout étant aux frais et dépens dudit eustache, fait à Grauve en l’hôtel dudit 
Person. et en quel bois, attenant (aux terres de) Jehan de Lavrigny, écuyer, d’une 
part, et (à celles) d’Henry Dambonnay et de Pierre Dubois, d’autre part, ledit 
arpenteur ne trouva, par ses mesure et arpentage faits avec diligence, que trente 
cinq trois quartiers et demi, et ainsi quatre arpents et demi quartier de bois font 
défaut auxdits quarante arpents, ainsi que ledit arpenteur le dit et rapporta par 
son serment par devant nous et ledit juré ; et en outre il confessa avoir eu et reçu 
dudit eustache, à cause dudit arpentage et selon le marché fait auparavant, la 
somme de vingt-deux sous six deniers tournois, payés en deniers, dont il se tient 
pour bien payé et en déclara quitte et en déclare quitte ledit eustache et tout 
autre. Duquel rapport […] fait de la manière qu’il a été dit, ledit eustache nous 



13

m
iren lacassagne    Préface

requit, nous et le juré, d’avoir des lettres ; auquel (eustache) nous avons baillé 
ces présentes (lettres) pour l’aider et […] en jouir pour ce que de raison en sera. 
en témoignage de ce, nous, selon le rapport dudit juré portant son signet et son 
seing manuel, avons fait sceller ces lettres du sceau et du contre-sceau de ladite 
prévôté, tous (autres) droits étant saufs. Ce fut fait le vingt-cinquième jour dudit 
mois de l’an de grâce de Notre Seigneur mille trois cent quatre-vingt dix-neuf.

O. Datigny

L’existence du document n’est pas inconnue de la critique sur Deschamps 
mais, ne l’ayant pas localisé, elle n’a jamais pu le produire. À preuve, les 
premiers éditeurs du poète l’évoquent sans en donner la cote. On peut supposer 
qu’ils l’ont consulté. Tout d’abord Prosper Tarbé qui mentionne la querelle 
concernant l’arpentage dans la note 151 du volume Œuvres inédites d’Eustache 
Deschamps 6, où il rapproche ce document cadastral de deux autres textes 7 sur 
le thème de la parole biaisée, diversement illustrée par les feintes langagières 
des mendiants, les boniments des médecins et, implicitement, les plaidoiries 
des juristes, du moins de ceux chargés, d’instruire l’affaire du litige, dont le 
procès-verbal que nous présentons signale les aléas et prédit les développements. 
Toutefois, cette association est le fruit d’une méprise portant sur l’identité 
des personnages. Grauves, devenu Grannes, sous sa plume lui fait prendre le 
Godefroy de Granne, associé aux menteurs dans l’une des pièces 8, pour un 
parent du Regnault de Grauve dont les héritiers vendirent le bois à Deschamps 
et en surestimèrent la superficie. La pièce 1404 aurait donc inclus, selon cette 
hypothèse, une vengeance personnelle du poète, affirmation selon nous fort 
contestable puisqu’elle se fonde sur une mauvaise leçon du document.

Puis, Gaston Raynaud fait, à son tour, allusion à cette affaire d’arpentage : 
« Au courant de l’année 1399, Deschamps acquiert au terroir de Grauves, en 
Champagne, le Rouge Bois ; il a, au sujet de cet achat, une contestation avec ses 
vendeurs qui l’ont trompé sur la contenance du bois. » 

Une note accompagne cette mention : 

note 1 : Je n’ai pu retrouver la pièce relative à cette contestation, communiquée 
autrefois par Paulin Paris à Tarbé (Œuvres inéd., t. II, p. 158). Tarbé lit Granne, 
mais la lecture de Grauves (= Grauves, Marne, canton d’Avize) est rendue 
certaine, comme me le fait remarquer M. A. Longnon, par ce fait que dans 

6	 Prosper	Tarbé,	Œuvres inédites d’Eustache Deschamps,	Reims-Paris,	Techener,	1849,	2	vol.,	
t.	II,	p.	154-158.

7	 «	D’un	beau	dit	de	ceuls	qui	contreuvent	nouvelles,	bourdes	et	mensonges	»	et	la	ballade	
«	De	cahymans	et	de	coquins	»,	dans	Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	éd.	cit.,	
pièce	1404,	VII,	p.	347-360,	et	ball.	1259,	VI.

8	 Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	éd.	cit.,	pièce	1404,	VII,	v.	303.



14

l’Atlas cadastral de Grauves, se trouve un lieu-dit appelé Rouge Bois, voisin de 
la ferme de Rougemaison 9. 

La toponymie rend donc justice au déchiffrement de Raynaud et infirme la 
première lecture de Tarbé. On savourera l’intérêt répété accordé au vertusien 
par la fine fleur de la philologie française au début du xxe siècle. Paulin Paris, 
Prosper Tarbé, Auguste Longnon, Gaston Raynaud, tous se penchent sur le 
procès verbal sans en tirer matière à conclusion.

enfin, la plus récente biographie de Deschamps, établie par Ian Laurie, s’en fait 
brièvement l’écho en renvoyant à Raynaud : « C’est aussi durant l’année 1399 
qu’il acquit une propriété nommée le Rouge Bois, à Grauves en Champagne, 
et eut querelle avec les vendeurs 10 ».

Quant aux onze personnages dont les noms côtoient celui du poète, dans le 
document, seul Adenin paraît dans l’index de la SATF. Les autres n’y figurent 
ni dans la rubrique des noms propres, ni dans celle consacrée aux noms 
géographiques dont les terroirs pourraient s’apparenter à des noms de famille. 
Voici ce qu’en dit Gaston Raynaud : « ADeNIN, compagnon de plaisir de 
Deschamps, VIII, 60. Ce personnage, un des Gilbertins de Crépy-en-Valois, 
s’identifie peut-être avec Adenin des essars, écuyer de cuisine de Charles V 
en 1377 (Delisle, Mand. n° 1390) ; cette date concorde bien avec celle qu’il faut 
attribuer à la pièce 11. »

Le texte en question est une lettre burlesque – un épître joyeux – intitulée par 
Raoul Tainguy qui l’a copié : 

Du pays de Brie envoyées aux compaignons de Crespy, et premier la 
superscripcion 12.

 O noble pays de Valloys !
 Crespy cy aux gentilz galoys,
 Aux bons buverus, aux frequentans,
 Je ne vous vis il a cent ans !
 Villouart et Gautier l’Abbé,
 Herbert, Arnoul, suy je gabé ?
   Adenin, Philpot de Sermoise,
 Je ne fuis puis mon depart aise !

9	 «	Vie	de	Deschamps	»,	ibid.,	XI,	p.	87.
10	 «	 It was also in the course of 1399 that he acquired a property called the Rouge Bois at 

Grauves in Champagne and had a dispute with the sellers (Raynaud XI : 87).	»	(Eustache 
Deschamps, French Courtier-Poet. His Work and His World,	éd.	Deborah	Sinnreich-Levi,	New	
York,	AMS	Press,	1998,	p.	27.)

11	 Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	éd.	cit.,	IX,	p.	158.
12	 Ibid., lettre	1418,	VIII,	p.	59-62,	v.	43-50.



15

m
iren lacassagne    Préface

Sis, daté, avec une sorte d’envoi – le salut à Colette –, et signé d’un surnom. 

 escript d’un visaige enreumé,
 Les piez frois, a Macy le Meindre,
 Le .XXIIIIe. jour de decembre
 A Gournay au departement
 Ou sus bumes legierement ;
 et si me saluez Colette,
 Qui me nourrist et qui m’alette
 De son let que bonne nourrisse,
 Afin que mes corps n’apovrisse.

 Le maistre de Gillebertine,
 Qui use de vostre dotrine 13. 

La redécouverte de ce procès-verbal d’arpentage et la connaissance de son 
lieu de conservation enrichissent et documentent la recherche sur le poète 
à l’intérieur des frontières du royaume de France voire du comté natal de 
l’auteur dans un mouvement inversant celui donné à l’ensemble du volume. 
Toutefois, l’opportunité d’en proposer la lecture et l’accès aux spécialistes de 
Deschamps justifie sa publication dans ce nouvel opus collectif. Il n’en demeure 
pas moins des questions de prosopographie auxquelles je n’ai pu répondre. 
Si l’on peut localiser Grauves, Lauvrigny, devenu Leuvrigny, et Dambonnay, 
aujourd’hui Ambonnay, rattachant ainsi des noms propres à des terres, les huit 
autres ne renvoient pas à des toponymes. J’ai tenté de les identifier dans la base 
numérique de l’Opération Charles VI, en vain 14. De même, les Fasti eccelesiae 
gallicanae du diocèse de Reims et la base des collégiales séculières de France 
(816-1563) ne m’ont pas plus renseignée 15. Quant à l’étude de Patrick Corbet 
sur Les Fondations et la vie canoniale en Champagne des origines au xiiie siècle 16, 
elle ne couvre pas la période concernée. Ainsi cette paperolle exposée au grand 
jour mérite encore d’être mise en lumière. 

13	 Ibid.,	v.	106-116.
14	 «	L’Opération	Charles	VI	»	réunit	des	chercheurs	membres	du	Laboratoire	de	Médiévistique	

occidentale	 de	 Paris	 (LAMOP).	 Depuis	 2001,	 elle	 recense	 et	 propose	 des	 éléments	
biographiques	et	prosopographiques	sur	les	personnages	actifs	en	France	sous	le	règne	de	
Charles	VI.	La	base	de	données	«	Charles	VI	»	en	est	le	produit	mis	en	ligne	sur	http://www.
vjf.cnrs.fr/charlesVI/accueil.php	(dernière	consultation	en	mai	2016).

15	 Collégiales - Base des collégiales séculières de France (816-1563)	 [en	ligne	http://lamop-
appli.univ-paris1.fr/collegiales/?i=fiche&j=536,	dernière	consultation	en	mai	2016].

16	 Patrick	Corbet,	Les Fondations et la vie canoniale en Champagne des origines au xiiie siècle,	
mémoire	de	maîtrise	d’histoire	médiévale,	sous	la	dir.	de	Michel	Bur,	Université	de	Reims,	1972.





PReMIèRe PARTIe

L’Europe d’Eustache Deschamps

 





19

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

eUSTACHe DeSCHAMPS eT L’eSPRIT De CROISADe  
À LA COUR DeS VALOIS :  

CONSTITUTION eT RAYONNeMeNT 
 D’UN MODèLe CULTUReL

Jean Devaux 
Université du Littoral – Côte d’Opale (ULCO) 

Dunkerque et Boulogne-sur-Mer

UN SPECTACLE POLITIQUE

De par leur faste cérémoniel autant que par leur rareté, les visites officielles 
de souverains étrangers demeurent gravées à jamais dans la mémoire collective. 
Ainsi, les manuscrits des Grandes Chroniques de France commémorent 
dignement le séjour parisien de l’empereur Charles IV, reçu en toute solennité 
à la cour de France en janvier 1378 : cette relation ne couvre pas moins de 
quatre-vingt-cinq pages dans l’édition de Roland Delachenal, fondée sur la 
version la plus complète de ces chroniques 1. De l’exemplaire conçu à l’intention 
de Charles V au somptueux volume enluminé par Jean Fouquet (vers 1469), les 
miniatures qui célèbrent l’événement restituent à la fois l’entrée du souverain 
dans la capitale et le somptueux banquet qui lui fut offert, le jour de l’Épiphanie, 
dans la « Grant sale » du Palais de la Cité. Or le point d’orgue de ces festivités 
revêt un intérêt tout particulier pour l’historien des spectacles de cour : ce 
« disner » fut agrémenté de deux entremets racontant « comment Godefroy de 
Buillon conquist la sainte cité de Jherusalem 2 ».

1	 Les Grandes Chroniques de France. Chronique des règnes de Jean II et de Charles V,	
éd.	Roland	Delachenal,	Paris,	Renouard,	coll.	«	Société	de	l’histoire	de	France	»,	t.	II,	1916,	
p.	193-277.	Cette	relation	intégrale	figure	dans	le	BnF,	ms.	fr.	2813	et	dans	les	manuscrits	
de	la	même	famille	(ibid.,	t.	II,	p.	239,	n.	3).	Sur	ces	événements,	voir	Roland	Delachenal,	
Histoire de Charles V,	Paris,	Picard,	 t.	V,	1931,	p.	61-122	;	Françoise	Autrand,	Charles V le 
Sage,	 Paris,	 Fayard,	 1994,	p.	 779-805	 ;	 Françoise	Autrand,	 «	Mémoire	et	 cérémonial	 :	 la	
visite	de	l’empereur	Charles	IV	à	Paris	en	1378	d’après	les	Grandes Chroniques de France	et	
Christine	de	Pizan	»,	dans	Liliane	Dulac	et	Bernard	Ribémont	(dir.),	Une femme de lettres au 
Moyen Âge. Études autour de Christine de Pizan,	Orléans,	Paradigme,	1995,	p.	91-103.

2	 Les Grandes Chroniques de France. Chronique des règnes de Jean II et de Charles V,	éd.	cit.,	
t.	II,	p.	238-242.

 



20

Conscient de la portée politique de ce spectacle, ressuscitant les heures de gloire 
de la première croisade, le chroniqueur rend compte par le détail des importants 
moyens scéniques déployés en la circonstance, description minutieuse à laquelle 
fait écho la célèbre miniature du manuscrit français 2813, dont Christiane 
Raynaud a fort bien relevé toute la puissance symbolique 3. L’on vit apparaître 
tout d’abord, à l’extrémité de la salle, une puissante nef où avaient pris place 
douze guerriers, arborant les blasons « des notables chevetaines, qui furent à 
la dite conqueste de Jherusalem », tandis qu’un moine en prière, se tenant à 
la poupe, incarnait Pierre l’ermite, l’apôtre de la croisade. Les machinistes, 
dissimulés sous la coque du bâtiment, la manœuvrèrent avec une telle habileté 
qu’elle glissa aussitôt vers la table des princes, « si legierement tournée, que il 
sembloit que ce fust une nef flotant sur l’eaue ».

C’est alors que surgit un second entremets, figurant cette fois « la cité de 
Jherusalem », reconnaissable à son Temple, « bien contrefait selon l’espace » ; 
outre les Sarrasins postés sur les remparts, la couleur locale de ce tableau vivant 
tenait au minaret érigé à côté du Temple, d’une hauteur telle qu’il atteignait 
presque la voûte de la « Grant sale », et, plus encore, au personnage juché en 
haut de la tour, qui imitait l’appel du muezzin, allant jusqu’à user de la « langue 
arabique ». Il va de soi, néanmoins, que le clou du spectacle fut l’évocation de 
la conquête de Jérusalem : les occupants de la nef, s’étant munis d’échelles, 
eurent grand peine à escalader les remparts, si bien que ce fut pour l’assistance 
un « bon esbatement » de les voir « ravalez et abatuz à terre », après quoi ils 
repartaient vaillamment à l’assaut. enfin, les Sarrasins roulèrent eux-mêmes 
dans la poussière et les bannières de Godefroid et de ses compagnons flottèrent 
fièrement sur les créneaux de la cité.

Réalisés à la demande expresse de Charles V, ces entremets constituaient, 
au dire du chroniqueur, un éloquent plaidoyer en faveur de la croisade. Rien 
de tel, en effet, pour appeler à la guerre sainte que de faire jouer ces tableaux 
vivants devant les hauts dignitaires qui, de par leur statut, semblaient le mieux à 

3	 BnF,	 ms.	 fr.	 2813,	 fol.	 473v.	 Voir	 Christiane	 Raynaud,	 La violence au Moyen Âge (xiiie-
xve siècle) d’après les livres d’histoire en français,	Paris,	Le	Léopard	d’Or,	1990,	p.	323.	Sur	
les	illustrations	du	séjour	de	Charles	IV,	voir	de	même	Les Grandes Chroniques de France. 
Chronique des règnes de Jean II et de Charles V,	éd.	cit.,	t.	IV	(Miniatures du manuscrit de 
Charles V),	1920,	p.	35-36	(n°	XLI)	;	François	Avril,	Marie-Thérèse	Gousset	et	Bernard	Guenée,	
Les Grandes Chroniques de France. Reproduction intégrale en fac-similé des miniatures de 
Fouquet. Manuscrit français 6465 de la Bibliothèque nationale de Paris,	 Paris,	 Philippe	
Lebaud,	1987,	p.	226-276	;	Colette	Beaune,	Le Miroir du Pouvoir. Les manuscrits des rois de 
France au Moyen Âge,	Paris,	Bibliothèque	de	l’Image,	1997,	p.	120-123	;	Elizabeth	Morrison	
et	Anne	D.	Hedeman	 (dir.),	 Imagining the Past in France. History in Manuscript Painting 
(1250-1500),	Los	Angeles,	The	J.	Paul	Getty	Museum,	2010,	p.	181-183	(n°	26).	On	trouvera	
dans	ces	deux	derniers	ouvrages	une	reproduction	couleur	de	la	miniature	qui	nous	occupe.



21

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

même de s’engager à leur tour dans cette noble entreprise : « et fist le Roy faire à 
propos ceste hystoire, que il li sembloit que devant plus grans en la Chrestienté 
ne povoit on ramentevoir, ne donner exemple, de plus notable fait, ne à gens 
qui mieulx peussent, deussent et fussent tenus tele chose faire et entreprendre, 
ou service de Dieu 4 ». Quoique son caractère rassis et « attrempé » ne le portât 
guère personnellement vers le « saint voyage » 5, Charles le Sage demeurait donc, 
à sa manière, fidèle à la mission dévolue au roi très chrétien. Cette remarquable 
pérennité de l’esprit de croisade ressort au reste du témoignage du Songe du 
Vergier, qui fut, on le sait, pour une part, l’émanation directe des discussions 
animées auxquelles se livraient les proches du souverain. Qu’il s’agisse de 
l’espagne ou de la Terre sainte, la lutte contre les Sarrasins s’y trouve décrite 
comme pleinement légitime dans la mesure où elle vise « à recouvrer lez terres 
et lez possessions lezquelles il occupent injustement et sanz cause, et tent ceste 
guerre a la croyssance de nostre foy 6 ».

L’ESPRIT DE CROISADE A LA COUR DE CHARLES VI

Bien davantage, Charles VI, dès l’aube de son règne, se posa résolument 
en champion de l’Église. Jean Froissart souligne, au troisième livre de ses 
Chroniques, l’impulsion donnée à la cour de France par la venue de Léon VI, 
souverain déchu d’Arménie 7 (1384). Marie-Thérèse de Medeiros a bien mis en 
exergue l’ingénieux « montage » imaginé par l’écrivain afin d’élargir son champ 
d’investigation et d’offrir au lecteur un tableau circonstancié des graves périls 
qui planaient alors sur les marches orientales de la Chrétienté 8. Ainsi consacre-

4	 Les Grandes Chroniques de France. Chronique des règnes de Jean II et de Charles V,	éd.	cit.,	
t.	II,	p.	238-240.	Voir	de	même	Christine	de	Pizan,	Le Livre des fais et bonnes meurs du sage 
roy Charles V,	éd.	Suzanne	Solente,	Paris,	Honoré	Champion,	t.	II,	1940,	p.	113,	qui	résume	
la	 relation	du	chroniqueur	officiel	 :	 «	 laquelle	hystoire	 ramentevoir	estoit	pertinent	pour	
exemples	donner	à	telx	princes	».

5	 Ibid.,	p.	49.	Sur	les	diverses	modalités	de	cette	vertu	de	tempérance,	voir	Jean	Devaux,	«	De	
la	biographie	au	miroir	du	prince	:	le	Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V	de	
Christine	de	Pizan	»,	Le Moyen Âge,	116,	2010/3-4,	«	Le	Prince	en	son	“miroir”. Littérature	et	
politique	sous	les	premiers	Valois	»,	dir.	Jean	Devaux	et	Alain	Marchandisse,	p.	591-604.

6	 Le Songe du Vergier, édité d’après le manuscrit royal 19 C IV de la British Library,	éd.	Marion	
Schnerb-Lièvre,	 Paris,	 Éditions	 du	 CNRS,	 t.	 I,	 1982,	 p.	 317.	 Françoise	 Autrand	 souligne	
expressément	 les	 rapports	de	 ce	 texte	avec	 les	activités	du	 cercle	d’intellectuels	qu’elle	
regroupe	sous	l’appellation	moderne	de	«	club	du	roi	».	(Charles V le Sage,	op. cit.,	p.	728-
742).	Voir	en	dernier	lieu	Bertrand	Schnerb,	«	Charles	V	au	miroir	du	Songe du Vergier	»,	
Le Moyen Âge,	116,	2010/3-4,	«	Le	Prince	en	son	“miroir”. Littérature	et	politique	sous	les	
premiers	Valois	»,	dir.	Jean	Devaux	et	Alain	Marchandisse,	p.	545-559.

7	 Voir	Françoise	Autrand,	Charles VI. La folie du roi,	Paris,	Fayard,	1986,	p.	144.
8	 Marie-Thérèse	de	Medeiros,	Hommes, terres et histoire des confins. Les marges méridionales 

et orientales de la Chrétienté dans les Chroniques de Froissart,	Paris,	Honoré	Champion,	



22

t-il un développement substantiel au témoignage de première main apporté 
par Léon VI, qui, accueilli chaleureusement par Charles et ses conseillers, est 
exposé, séance tenante, au feu roulant de leurs questions : ce dialogue, que 
Froissart reconstitue librement 9, lui permet à la fois de donner vie à son récit, 
auquel s’ajoute de la sorte l’épaisseur du vécu, et de démontrer tout l’intérêt que 
la noblesse française porte désormais aux affaires d’Orient.

La réaction de Charles VI ne laisse aucun doute quant à l’effet produit par 
ces nouvelles alarmantes. Convaincu que son devoir est d’« exaulcier la foy 
Crestienne », le monarque, si jeune soit-il, se déclare résolu à aider Léon VI « à 
recouvrer son hiretaige ». Déclaration d’intention d’autant plus remarquable 
qu’elle est approuvée unanimement par l’entourage du souverain : Froissart 
y insiste, « la parole du roy de France fu bien oye et entendue ; ce fu raison ; 
nul n’y contredist, mais furent ses oncles et le conseil du roy tout desirant de 
l’acomplir et oultre 10 ». 

On sait par ailleurs avec quel enthousiasme Charles VI et ses marmousets 
acceptèrent de prêter main forte aux Génois, qui, entravés dans leur négoce 
par les pirates sarrasins, s’efforçaient de mettre sur pied une vaste expédition 
destinée à débarquer en Tunisie et à s’emparer de la place forte de Mahdia, 
principal repaire de la flotte musulmane (1390). C’était là, en effet, pour les 
princes des fleurs de lys une occasion idéale de voir enfin se concrétiser les rêves 
de croisade cultivés depuis tant d’années. Le biographe du « bon duc Loys de 
Bourbon », placé symboliquement à la tête des troupes chrétiennes, ne manque 
pas de situer dans le droit fil de la guerre sainte cette campagne menée contre 
les « mescreans » 11. « Les Turcs, cette race d’infidèles attachée à des croyances 
impures, ennemis acharnés et infatigables du nom chrétien » : telles sont de 
même les expressions dont use Michel Pintoin pour stigmatiser les habitants 
de ces contrées 12.

Froissart recourt là encore au discours direct pour souligner, par le truchement 
des capitaines génois, la portée stratégique de cette expédition : « la ville 

2003,	p.	220-244.
9	 C’est	 là	 ce	dont	 témoignent	 les	nombreuses	 inexactitudes	qui	 se	 sont	 glissées	dans	 les	

déclarations	du	roi	d’Arménie.	Voir	ibid.,	p.	233-234.
10	 Jean	 Froissart,	Œuvres. Chroniques,	 t.	 XIV	 1389-1392,	 éd.	 Joseph	 Kervyn	 de	 Lettenhove,	

Bruxelles,	Devaux,	1872,	p.	279-280.
11	 Jean	 Cabaret	 d’Orville,	 Chronique du bon duc Loys de Bourbon,	 éd.	 Martial-Alphonse	

Chazaud,	Paris,	Renouard,	coll.	«	Société	de	l’histoire	de	France	»,	1876,	p.	219-220.	Voir	
Aziz	Suryal	Atiya,	The Crusade in the Later Middle Ages	 [1938],	New	York,	Kraus	Reprint,	
1970,	p.	398-434	(«	Crusade	of	Louis	II	de	Bourbon	»).

12	 «	Turcorum gens impia, immundarum sectatrix tradicionum, pertinaxque inimica et 
indefessa nominis christiani	»	(Chronique du Religieux de Saint-Denys concernant le règne 
de Charles VI de 1380 à 1422,	 éd.	 Louis-François	 Bellaguet	 [1839-1842],	 Introduction	 de	
Bernard	Guenée,	Paris,	Éditions	du	CTHS,	t.	I,	1994,	p.	648-649).



23

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

d’Affrique » – comprenons le port de Mahdia – représente, déclarent-il, « le clef 
de tout l’empire de Barbarie et des royaulmes qui s’ensieuvent […]. et, se Dieu 
consent par sa grâce que nous l’aions et que nous la tenons, tous les Sarrazins 
trambleront jusques en Nubie et jusques en Surie, et de ce on parlera par tout 
le monde 13 ». 

Si le Valenciennois se voit contraint de reconnaître que cette belle entreprise 
se solda par un fiasco 14, il n’en témoigne pas moins du réel enthousiasme avec 
lequel Charles VI accueillit à leur retour les protagonistes français de la croisade 
de Barbarie, le duc de Bourbon et le sire de Coucy. Non seulement il les invite à 
relater leur équipée, écoutant leur récit avec la plus vive attention, mais encore 
il réaffirme sa ferme intention d’accomplir en personne « ung voyage pardelà », 
persuadé qu’il est que son devoir de roi est de réaliser le vœu prononcé par ses 
ancêtres, Philippe VI de Valois et Jean II le Bon : « car tous deux l’un après 
l’autre ils prindrent la croix pour aler oultre la mer en la Sainte-Terre, et y 
fuissent alés, se les guerres ne leur fuissent si très-fortes venues sur les mains 15 ». 
L’esprit de croisade s’impose donc, sous la plume du chroniqueur, comme un 
idéal d’ordre dynastique attaché au prestige de la maison de France, idéal qui ne 
manquera pas de se concrétiser pour autant que s’apaise le conflit franco-anglais 
et que l’on mette fin aux dissensions survenues au sein de l’Église. Telles sont 
les deux conditions posées par le jeune Charles à son départ pour l’Orient : « Se 
nous povons tant faire que paix soit en l’Église et entre nous et les Anglois 16 ».

L’œuvre d’eustache Deschamps rend compte à merveille de cette ferveur 
grandissante pour le « saint voyage », laquelle va de pair avec le rêve chevaleresque 
nourri par Charles VI en ses vertes années 17. Dès le début de son règne, plusieurs 
des ballades prophétiques du poète de Vertus associent expressément la destinée 
du souverain aux espoirs de reconquête des Lieux saints. Thierry Lassabatère 
a fort bien mis en lumière la collusion établie par l’écrivain entre la vocation 
guerrière du jeune roi et le mythe eschatologique du dernier empereur, exalté 
du reste, lors de son avènement, dans la prophétie découverte par Maurice 
Chaume 18. Outre la célèbre ballade allégorique où Charles est associé à la figure 

13	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XIV,	p.	213.	Voir	Marie-Thérèse	de	Medeiros,	
Hommes, terres et histoire des confins,	 op. cit.,	 p.	 245-270,	 qui	 observe	 toutefois	
que	 l’engagement	 idéologique	 est	 moins	 marqué	 chez	 Froissart	 que	 chez	 les	 autres	
chroniqueurs.

14	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XIV,	p.	275.
15	 Ibid.,	p.	279-280.	Sur	l’engagement	de	ces	deux	souverains	en	faveur	de	la	croisade,	voir	

Marie-Thérèse	de	Medeiros,	Hommes, terres et histoire des confins,	op. cit.,	p.	195-207.
16	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XIV,	p.	279-280.
17	 Voir	Françoise	Autrand,	Charles VI. La folie du roi,	op. cit.,	p.	256-257.
18	 Maurice	Chaume,	«	Une	prophétie	relative	à	Charles	VI	»,	Revue du Moyen Âge latin,	3,	1947,	

p.	27-42.



24

du cerf-volant 19, la prédiction réapparaît à deux reprises, en 1386 et en 1392, 
à l’occasion de la naissance de ses deux premiers fils : l’un de ces poèmes décrit 
explicitement l’héritier de la couronne comme un nouveau « Charlemaine », 
dont la mission suprême, mentionnée au refrain, consiste à « conquerir la terre 
d’oultre mer 20 ».

De même, Deschamps se fait l’écho des espérances nouvelles suscitées par 
la perspective d’une paix durable entre la France et l’Angleterre. Ainsi le 
voit-on se départir, au fil des ans, du ton belliqueux qu’il avait adopté jusque-là 
à l’endroit de la nation anglaise 21. Plusieurs de ses poèmes s’offrent tout au 
contraire comme de vibrants appels à la réconciliation, telle la requête qu’il 
adresse, au nom des trois états, « aux roys des Gaulx et de l’Isle aux Jayans », 
comprenons aux souverains français et anglais. L’auteur y déplore les ravages 
incessants occasionnés par la guerre « puis cinquante deux ans » 22. Si l’on se 
réfère au début de la guerre de Cent Ans, situé d’ordinaire en 1337, il est permis 
d’en déduire que la pièce fut composée aux alentours de 1389, année où des 
trêves franco-anglaises furent conclues, effectivement, en date du 18 juin 23. Si 
ce plaidoyer en faveur de la paix est motivé au premier chef par l’idéal de bien 
public, le chant royal débouche sur une exhortation solennelle à renoncer enfin 
à guerroyer « l’un l’autre » et à diriger contre les Sarrasins les forces conjointes 
de ces deux nations 24.

Bien plus, eustache Deschamps assista personnellement aux conférences de 
paix organisées à Leulinghem au printemps 1393. Ainsi que nous l’apprend 
l’explicit du manuscrit copié par Raoul Tainguy 25, l’écrivain rédigea durant ces 

19	 Ball.	67,	I.	Jean-Patrice	Boudet	et	Hélène	Millet	(dir.),	Eustache Deschamps en son temps,	
Paris,	Publications	de	la	Sorbonne,	1997,	p.	122-124.

20	 Ball.	1142,	VI,	ball.	81,	I.	Jean-Patrice	Boudet	et	Hélène	Millet	(dir.),	Eustache Deschamps 
en son temps,	 op. cit.,	 p.	 124-127.	 Voir	 Thierry	 Lassabatère,	 «	 Sentiment	 national	 et	
messianisme	politique	en	France	pendant	la	guerre	de	Cent	ans	:	le	thème	de	la	Fin	du	monde	
chez	Eustache	Deschamps	»,	Bulletin de l’Association des amis du Centre Jeanne d’Arc,	17,	
1993,	p.	27-56	;	Thierry	Lassabatère	associe	en	outre	à	 la	ballade	1142	l’interpellation	à	
la	France	de	la	ballade	68,	 I	 :	 l’association	du	royaume	à	 la	cité	de	Jérusalem	traduirait,	
selon	lui,	sa	vocation	à	assurer	la	reconquête	de	la	Terre	sainte	;	voir	La Cité des hommes. 
Eustache Deschamps, expression poétique et vision politique,	 Paris,	Honoré	Champion,	
2011,	p.	105-114,	117-118,	264-269.

21	 Voir	par	exemple	ball.	67,	I,	v.	5-7	:	«	Et	a	vint	cors	sera	de	tel	renom	/	Qu’il	destruira,	ce	dist	
la	lettre	escripte,	/	L’isle	aux	geans	et	l’asne,	vueille	ou	nom	».

22	 Chant	 royal	 394,	 III,	 v.	 31.	 Comme	 le	 constate	 Thierry	 Lassabatère,	 l’on	 retrouve	 de	
semblables	données	chronologiques	dans	plusieurs	des	poèmes	de	Deschamps,	où	il	situe	
pareillement	vers	1337	le	début	du	conflit	franco-anglais	(Thierry	Lassabatère,	La Cité des 
hommes. Eustache Deschamps, op. cit.,	p.	113,	n.	63).	Voir	de	même	le	chant	royal	395,	III,	
où	les	deux	souverains	accèdent	à	cette	demande.

23	 Voir	Françoise	Autrand,	Charles VI. La folie du roi,	op. cit.,	p.	603.
24	 Chant	royal	394,	III,	v.	47-49.	
25	 Voir	Siméon	Luce,	«	Note	sur	Raoul	Tainguy,	copiste	des	poésies	d’Eustache	Deschamps	»,	



25

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

pourparlers une complainte latine sur les maux de la Chrétienté et la transposa 
aussitôt en français à la demande expresse du duc Philippe le Hardi. L’Église 
s’y adresse, dans une longue « epistre », « a tous les empereurs, roys et princes 
de la religion chrestienne » : elle les adjure tout à la fois de mettre un terme aux 
« guerres » et « dissensions » qui les affaiblissent et de faire cesser la « trencheure » 
du Schisme « par Concile General ou autrement ». La conclusion de « ces deux 
paix, temporele et espirituele », est toutefois orientée vers un même objectif :

en telle maniere que par la bonne union qui entre vous de ceste crestienne 
religion sera reformée, vous puissiez emprandre en grant devocion la vengence 
des ennemis de vostre Pere et de sa loy, le sepulcre duquel les Sarrasins tiennent 
en si grant vilté […], extirper yceulx, et restablir la Saincte Terre es mains de 
vostre Pere 26.

De même, Deschamps exprime, dans une de ses ballades, l’urgence de voir 
aboutir ces négociations. Son argumentation se fonde implicitement sur 
l’énumération de villages et de places fortes jalonnant la frontière du Nord, aux 
confins des territoires occupés par l’Anglais. Guînes, Hames, Sangatte, Oye, 
Ardres, Audruicq, Licques ou Fiennes, les noms de ces quelques localités du 
Calaisis, du Boulonnais et de l’Audomarois résonnent sous sa plume comme 
autant de preuves tangibles des maux innombrables causés par la guerre. Aussi 
ces terres meurtries sont-elles appelées, en toute logique, à voir éclore en leur 
sein une paix ferme et durable. Balinghem, Rodelinghem ou Tournehem : la 
consonance flamande de ces suffixes toponymiques, bien caractéristiques de 
cette aire géographique, est martelée à la rime en guise de refrain et permet 
d’ancrer cet appel à la concorde dans la réalité la plus concrète. D’où le contraste 
appuyé ménagé par le poète entre ce conflit dévastateur et la juste guerre contre 
les Sarrasins :

Ne guerrions le pais desormais :
Tant est desert qu’il n’y a que bruiere,
De nous nourrir ne puet porter le fais ;
Querons ailleurs guerre qui nous afiere,
Sur Sarrazins levons nostre banniere
encontre yceuls nous croisons,

Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	op. cit.,	 t.	 II,	 1880,	 p.	 VI-XVI	 ;	 Marie-Hélène	
Tesnière,	«	Les	manuscrits	copiés	par	Raoul	Tainguy.	Un	aspect	de	la	culture	des	grands	
officiers	royaux	au	début	du	xve	siècle	»,	Romania,	107,	1986,	p.	282-368.

26	 Pièce	1397,	VII,	306-308,	dans	ibid.,	p.	293.	Sur	l’intérêt	de	Deschamps	pour	les	affaires	de	
l’Église,	voir	Jean-Patrice	Boudet	et	Hélène	Millet	(dir.),	Eustache Deschamps en son temps,	
op. cit.,	p.	104-107,	114-118.



26

et ce pais a repeupler laissons
Aux bonnes gens d’environ Tournehem.
Se l’en m’en croit, la guerre finerons
D’acort commun a Rodelinguehem 27.

Jean Froissart associe pareillement les tractations diplomatiques du camp 
de Leulinghem et l’esprit de croisade qui constitue, pour cette période, l’un 
des principaux fils conducteurs de son récit. eu égard à la portée politique de 
l’événement, le chroniqueur s’était déplacé, à l’instar de Deschamps, sur le 
théâtre des opérations et avait rejoint à Abbeville la suite de Charles VI 28, qui, 
souhaitant manifester son attachement à la paix, s’était établi à proximité du 
lieu des « parlemens ». Outre la présence de Léon VI d’Arménie, qui voyait 
dans ces pourparlers une occasion inespérée de repartir enfin à la conquête de 
son royaume 29, Froissart met l’accent sur la figure haute en couleur de Robert 
l’ermite, qui, se disant investi d’une mission divine, fut admis, comme tel, au 
nombre des négociateurs.

Apparemment soucieux d’accréditer la thèse selon laquelle ce personnage fut 
mandaté par le Très-Haut, le chroniqueur rapporte avec un soin scrupuleux 
la vision qui lui était apparue à son retour de Syrie, au terme d’une tempête 
qui avait fait rage deux jours durant : « une fourme d’ymage plus clère que nul 
cristal » lui avait intimé l’ordre de se rendre au plus tôt auprès de Charles VI afin 
de le sommer, au nom du Tout-Puissant, de conclure la paix avec l’Angleterre 30. 
La nature miraculeuse de cette apparition, survenue, qui plus est, lors d’un 
voyage en Terre sainte, constitue, aux yeux du Valenciennois, la preuve 
manifeste que le sort de la croisade était lié désormais, de manière indissociable, 
à l’aboutissement des pourparlers de paix. Le chroniqueur vante à ce propos 
les talents oratoires qui permirent à Robert l’ermite d’emporter l’adhésion de 
l’entourage de Charles VI, qui l’invita à prendre part aux négociations, « car il 
avoit doulce et belle parlure et amolioit par son langage tous cuers qui l’ouoient 
parler ». Alors que la plupart des seigneurs d’Angleterre furent semblablement 

27	 Ball.	883,	V,	«	Aferir	»	:	concerner.
28	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XV	(1392-1396),	1871,	p.	111-112	:	«	car	pour	

ce	temps	et	pour	mieulx	savoir	 la	vérité	de	leurs	traittiés,	ce	que	savoir	on	en	povoit,	 je	
Jehan	Froissart,	acteur	et	proposeur	de	ce	livre,	fuy	en	la	bonne	ville	d’Abbeville	comme	
celluy	qui	grande	congnoissance	avoie	entre	 les	seigneurs	;	si	en	demandoie	à	 la	 fois	à	
ceulx	qui	aucune	chose	en	devoient	savoir	».

29	 Ibid.,	p.	 110-111	et	 116-118.	Sur	 le	 rôle	de	Léon	VI	dans	 les	Chroniques,	 voir	supra,	n.	7-9	et	
surtout	Marie-Thérèse	de	Medeiros,	Hommes, terres et histoire des confins, op. cit.,	p.	220-227.

30	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XV,	p.	189.



27

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

séduits par son discours, l’opiniâtreté et l’esprit belliqueux de Thomas de Glocester 
et de Richard d’Arundel 31 purent seuls l’empêcher de parvenir à ses fins 32.

L’engagement des Valois en faveur de la guerre sainte devait toutefois 
connaître son apothéose avec la campagne de Hongrie mise sur pied deux ans 
plus tard. Charles VI réserva le meilleur accueil à l’ambassade du roi Sigismond 
de Luxembourg, qui, reçue à Paris en juin 1395, fit état des provocations du 
sultan Bajazet : ce dernier se faisait fort de chevaucher « si avant » au sein de 
la Chrétienté qu’il « feroit son cheval mengier avoine sur l’autel saint Pierre à 
Romme, et tenroit là son siége impérial 33 ». Froissart insiste en la circonstance 
sur l’enthousiasme manifesté par le duc de Bourgogne et par son fils aîné, 
le comte Jean de Nevers, placé à la tête de cette expédition. Mais surtout, le 
chroniqueur entend mettre l’accent sur l’objectif ultime du voyage de Hongrie, 
première étape du long périple qui permettrait aux princes chrétiens d’assurer 
enfin la délivrance du Saint-Sépulcre :

Adont s’espandirent les nouvelles parmy Paris et hors de Paris, que Jehan de 
Bourgoingne, à tout très-grant charge de chevalliers et d’escuiers, yroit en 
Honguerie et passeroit oultre en la Turquie, et entreroit et marcheroit si avant 
que il yroit veoir la puissance de l’Amorath-Baquin, et, ce voyage achevé, 
les chrestiens yroient en Constantinoble et passeroient oultre au bras Saint-
Jeorge et entreroient en Surie, et acquitteroient la Sainte-Terre et délivreroient 
Jhérusalem et le Saint-Sépulcre des payens et de la subjection du souldan et des 
ennemis de Nostre-Seigneur. Adont se resveillièrent chevalliers et escuiers qui 
se désiroient à avanchier parmy le royaulme de France 34.

C’est à n’en point douter dans ce contexte précis que Deschamps composa 
la ballade 49, qui s’offre tout entière comme un appel solennel à « conquerir 
de cuer la Saincte Terre », exhortation placée stratégiquement au refrain. 
Stimulé sans doute par le climat de ferveur qui régnait alors à la cour de France, 
l’écrivain n’hésite pas à durcir le ton et à dénoncer l’« iniquité » des guerres entre 
chrétiens, qui n’ont cessé de s’affaiblir l’un l’autre, laissant ainsi le champ libre 
aux « ennemis de Dieu » : motivés par la convoitise et l’orgueil des puissants, 
ces conflits lui apparaissent comme une pure folie, voire comme un acte de 

31	 Sur	 ces	 deux	 personnages,	 voir	 ibid.,	 t.	 XX,	 1875,	 p.	 185-186	 ;	 t.	 XXI,	 1875,	 p.	 410-414	
(«	Table	analytique	des	noms	historiques	»).

32	 Ibid.,	t.	XV,	p.	192-193.
33	 Ibid.,	t.	XV,	p.	216-217.	Voir	Aziz	Suryal	Atiya,	The Crusade of Nicopolis,	London,	Methuen,	

1934	 ;	 Jacques	Paviot	et	Martine	Chauney-Bouillot	 (dir.),	Nicopolis, 1396-1996. Actes du 
colloque international organisé par l’Académie des sciences, arts et belles-lettres de Dijon 
et le Centre national de la recherche scientifique, 18 octobre 1996,	 Dijon,	 Société	 des	
annales	de	Bourgogne,	1996.

34	 Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XV,	p.	218-221	(ici	p.	220).	



28

félonie à l’endroit du Très-Haut. et le poète de rappeler à son tour l’exemple 
offert par la conduite du « bon duc Godefroy », qui, sans chercher à s’enrichir 
aux dépens de ses frères, accomplit « au propre sien » le voyage d’outremer et 
mit sa bravoure au service d’une « bonne guerre ». Ce message de concorde 
s’adresse cette fois, non plus seulement aux rois de France et d’Angleterre, mais 
à l’ensemble des « princes de la crestienté », interpellés en tête de la pièce et dans 
l’envoi, mais aussi énumérés dans le dernier dizain. Ainsi, Deschamps exalte 
la portée universelle de la mission dévolue au souverain français, appelé, plus 
que tout autre, à patronner cette reconquête en sa qualité de roi très chrétien 35.

La cour de Charles VI préside de la sorte à l’élaboration d’un modèle 
idéologique qui prend corps sous la plume des grands écrivains du temps. 
Au premier rang figure bien sûr Philippe de Mézières, proche conseiller de 
Charles V et précepteur de son fils. Tout à la fois homme de lettres et homme 
d’action, Mézières milita sa vie entière en faveur du voyage d’outremer. L’utopie 
réformatrice proposée à Charles VI dans son célèbre Songe du Vieil Pelerin trouve 
son aboutissement dans la sainte croisade : l’échiquier qui figure là, sur le mode 
allégorique, l’ensemble des réformes qu’il convient d’accomplir est régi par la 
croix dessinée en son centre, de même que la dernière des soixante-quatre cases 
porte sur la préparation du voyage d’Orient 36. 

Bien plus, l’Epistre qu’il compose en 1395 à l’intention du roi Richard II reprend 
dans une subtile construction allégorique les arguments d’eustache Deschamps 
en faveur de la paix, associant étroitement le « saint passage d’oultremer » à la 
réconciliation franco-anglaise 37. S’il déplore, à l’instar du poète de Vertus 38, la 
cuisante défaite de Nicopolis (1396), son Epistre lamentable et consolatoire (1397) 
n’en délivre pas moins un message d’espoir : ainsi qu’il n’a cessé de le clamer sa vie 
durant, seule l’institution d’un nouvel ordre de chevalerie, placé sous l’égide de la 
Passion de Jésus Christ, permettra de fédérer les forces chrétiennes et de combattre 
partout les ennemis de la foi, en Turquie, en Arménie et bien sûr en Terre sainte, 
mais aussi sur le front de l’ouest, à Grenade et au Maroc.

35	 Ball.	49,	I.	Froissart	décrit	Charles	VI,	au	seuil	de	cette	guerre,	comme	le	«	chief	de	tous	les	
roys	chrestiens	de	ce	monde	»	(Jean	Froissart,	Œuvres. Chroniques,	éd.	cit.,	t.	XV,	p.	217).	
Il	se	pourrait	en	outre	que	Deschamps	ait	composé	durant	cette	période	l’Exhortacio pacis 
inter Francos et Anglos,	où	l’auteur	stigmatise	pareillement	l’orgueil,	l’envie	et	la	folie	des	
belligérants	(pièce	attribuable	78,	X).	

36	 Philippe	 de	 Mézières,	 Le Songe du Vieil Pelerin,	 éd.	 George	W.	 Coopland,	 Cambridge,	
Cambridge	University	Press,	t.	II,	1969,	p.	429-440	;	Philippe	de	Mézières,	Songe du Vieux 
Pelerin,	trad.	Joël	Blanchard,	Paris,	Pocket,	coll.	«	Agora	»,	2008,	p.	906-918.

37	 Philippe	de	Mézières,	Letter to King Richard II. A Plea Made in 1395 for Peace Between 
England and France,	 éd.	 George	W.	 Coopland,	 New	 York,	 Barnes	 and	 Noble,	 1976,	 en	
particulier	p.	97-106.

38	 Ball.	1316,	VII	;	ball.	1427,	VIII.	



29

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

Ce testament politique et spirituel est dédié solennellement, dans le manuscrit 
de Bruxelles, « a tres puissant, vaillant et tres sage prince royal Philippe de 
France, duc de Bourgoingne 39 », principal initiateur du voyage de Hongrie, 
dont le fils Jean, capturé à Nicopolis, était alors prisonnier du sultan. On l’a vu, 
Philippe le Hardi avait déjà patronné, trois ans plus tôt, la version française de 
la complainte où Deschamps se lamentait sur les maux de la Chrétienté. C’est 
ainsi que prend son essor la tradition littéraire qui devait accompagner, jusqu’au 
seuil de la Renaissance, les projets de croisade des ducs Valois de Bourgogne, 
puis de leurs héritiers de la maison de Habsbourg. Ce furent là tantôt des 
récits de voyage, telle la relation de Bertrandon de la Broquière, tantôt des 
œuvres de pure apologétique, comme le Debat du Chrestien et du Sarrazin ou la 
Mappemonde spirituelle de l’évêque Jean Germain 40. L’on est frappé de la parenté 
d’inspiration qui unit la « dolente et piteuse complainte » où Deschamps se 
faisait le porte-parole de l’Église et la Complainte de Sainte Eglise qu’Olivier de 
la Marche interpréta en personne lors du Banquet du Faisan 41 (1454).

39	 Philippe	de	Mézières,	Une Epistre	lamentable	et	consolatoire adressée en 1397 à Philippe 
le Hardi, duc de Bourgogne, sur la défaite de Nicopolis (1396),	éd.	Philippe	Contamine	et	
Jacques	Paviot,	Paris,	Société	de	l’histoire	de	France,	2008,	p.	97.

40	 Bertrandon	de	la	Broquière,	Le Voyage d’outremer (1432-1433),	éd.	Charles	Schefer,	Paris,	
Ernest	 Leroux,	 1892.	Voir	Nicole	Chareyron,	Globe-trotters au Moyen Âge,	 Paris,	 Imago,	
2004,	 p.	 110-169	 ;	 Jaroslav	 Svátek,	 Discours et récits de nobles voyageurs à la fin du 
Moyen Âge (Ogier d’Anglure, Nompar de Caumont, Guillebert de Lannoy, Bertrandon de 
la Broquière),	thèse	de	doctorat,	Université	Charles-de-Gaulle	–	Lille	3/Université	Charles	
de	Prague,	2012,	en	particulier	p.	291-347	 («	 Les	projets	de	croisade	dans	 les	 récits	de	
voyage	»).	Voir	de	même	Jacques	Paviot,	Les Ducs de Bourgogne, la croisade et l’Orient 
(fin xive siècle-xve siècle),	Paris,	PUPS,	2003.

41	 Olivier	de	la	Marche,	Mémoires,	éd.	Henri	Beaune	et	Jules	d’Arbaumont,	Paris,	Renouard,	
coll.	 «	 Société	 de	 l’histoire	 de	 France	 »,	 t.	 II,	 1884,	 p.	 363-366.	 Voir	 Danielle	 Quéruel,	
«	Olivier	de	la	Marche	ou	“l’espace	de	l’artifice”	»,	dans	Jean-Marie	Cauchies	(dir.),	Fêtes 
et cérémonies aux xive-xvie siècles, Neuchâtel,	Centre	européen	d’études	bourguignonnes,	
1994,	p.	55-70.	La	complainte	de	Deschamps	préfigure	pareillement	l’Epistre faitte en la 
contemplacion du saint voyage de Turquie	 ou	 la	Complainte de Grece	 de	 Jean	Molinet.	
Georges	Doutrepont,	«	Épître	à	la	maison	de	Bourgogne	sur	 la	Croisade	turque	projetée	
par	Philippe	le	Bon	(1464)	»,	Analectes pour servir à l’histoire ecclésiastique de la Belgique,	
3e	série,	2,	1906,	p.	144-195	;	Jean	Molinet,	Les Faictz et Dictz,	éd.	Noël	Dupire,	Paris,	Société	
des	 anciens	 textes	 français,	 t.	 I,	 1936,	 p.	 9-26.	Voir	 Jean	 Devaux,	 «	 Le	 saint voyage de 
Turquie	:	croisade	et	propagande	sous	le	règne	de	Philippe	le	Bon	»,	«	Les Lettres romanes,	
hors	série,	«	“À	l’heure	encore	de	mon	escrire”.	Aspects	de	la	littérature	de	Bourgogne	sous	
Philippe	le	Bon	et	Charles	le	Téméraire	»,	dir.	Claude	Thiry,	1997,	p.	53-70	;	Jean	Devaux,	
Jean Molinet, indiciaire bourguignon,	Paris,	Honoré	Champion,	1996,	p.	581-591	;	Georges	
Le	Brusque,	 «	Une	 campagne	qui	 fit	 long	 feu	 :	 le	 saint voiage	 de	 Philippe	 le	Bon	 sous	
la	 plume	 des	 chroniqueurs	 bourguignons	 (1453-1464)	 »,	 Le Moyen Âge,	 112,	 2006/3-4,	
«	Littérature	et	culture	historiques	à	la	cour	de	Bourgogne.	Actes	des	Rencontres	internationales	
organisées	à	Dunkerque	(Université	du	Littoral	–	Côte	d’Opale)	le	jeudi	27	octobre	2005	»,	
dir.	Jean	Devaux	et	Alain	Marchandisse,	p.	529-544.	



30

L’ACCOMPLISSEMENT DES PROPHÉTIES

Les espoirs messianiques attachés à la personne du roi très chrétien demeurent 
des plus vivaces dans la France du xve siècle et réapparaissent avec une vigueur 
accrue lors du couronnement de Charles VII, puis sous Charles VIII, au début 
des guerres d’Italie. Dès avril 1429, Jeanne d’Arc prophétisait, dans sa Lettre aux 
Anglais, la mission confiée à Charles par le Roi du ciel et enjoignait Bedford 
à « venir en sa compaignie, l’où que les Franchois feront le plus bel fait que 
oncques fu fait pour la chrestienté 42 ». La victoire remportée sous les murs 
d’Orléans et le couronnement célébré à Reims s’offrent dès lors, sous la plume 
de Christine de Pizan, comme la première étape de l’accomplissement des 
prophéties. Le Ditié de Jehanne d’Arc, qui fut son chant du cygne, annonce tour 
à tour la pacification des royaumes chrétiens, l’anéantissement des hérétiques 
de tout poil et la délivrance des Lieux saints, où Charles VII triomphera sous la 
conduite de la Pucelle 43. Lectrice attentive du poète de Vertus, dame Christine 
identifie le nouveau monarque au « Karolus filius Karoli », décrit par la tradition 
prophétique comme l’empereur de la fin des temps :

Car ung roy de France doit estre
Charles, filz de Charles, nommé,
Qui sur tous rois sera grant maistre.
Propheciez l’ont surnommé
« Le Cerf Volant », et consomé
Sera par cellui conquereu
Maint fait (Dieu l’a à ce somé),
et en fin doit estre empereur 44. 

L’idéal de croisade représenta pareillement, à soixante ans d’intervalle, l’une 
des idées-forces de la propagande royale visant à justifier l’expédition d’Italie 45. 

42	 Procès de condamnation de Jeanne d’Arc,	 éd.	 et	 trad.	 Pierre	 Champion,	 Paris,	 Honoré	
Champion,	t.	I,	1920,	p.	199.

43	 Angus	 J.	 Kennedy	 et	 Kenneth	 Varty,	 «	 Christine	 de	 Pisan’s	 “Ditié	 de	 Jehanne	 d’Arc”	 »,	
Nottingham Medieval Studies,	18,	1974,	p.	29-55	;	Nottingham Medieval Studies,	19,	1975,	
p.	53-76	(en	particulier	18,	p.	45-46,	v.	329-344).

44	 Angus	J.	Kennedy	et	Kenneth	Varty,	«	Christine	de	Pisan’s	“Ditié	de	Jehanne	d’Arc”	»,	art.	cit.,	
p.	 41,	 v.	 121-128.	 Pour	d’autres	manifestations	de	 cette	 thématique,	 voir	 «	 Poëme	 latin	 sur	
l’arrivée	de	 la	Pucelle	et	sur	 la	délivrance	d’Orléans	»,	dans	Procès de condamnation et de 
réhabilitation de Jeanne d’Arc dite la Pucelle,	éd.	Jules	Quicherat,	Paris,	Renouard,	t.	V,	1849,	
p.	33-35,	 v.	280-325	 ;	Pierre	Champion,	«	Ballade	du	sacre	de	Reims	 (17	 juillet	 1429)	»,	Le 
Moyen Âge,	22,	1909,	p.	370-377.	Sur	l’enthousiasme	messianique	engendré	par	l’épopée	de	
la	Pucelle,	voir	Colette	Beaune,	Jeanne d’Arc,	Paris,	Perrin,	2004,	p.	245-256.

45	 Voir	notamment	Henri-François	Delaborde,	L’Expédition de Charles VIII en Italie. Histoire 
diplomatique et militaire,	 Paris,	 Didot,	 1888,	 p.	 313-321	 ;	 Yvonne	 Labande-Mailfert,	
Charles VIII et son milieu (1470-1498). La jeunesse au pouvoir,	 Paris,	Klincksieck,	 1975,	



31

jean devaux   Eustache	D
escham

ps	et	l’esprit	de	croisade	à	la	cour	des	Valois

Ainsi la conquête du royaume de Naples est-elle décrite expressément, dans 
plusieurs textes contemporains, comme l’étape initiale de la guerre sainte. Tel 
est l’objectif de la « vision divine » composée au printemps 1494 par un frère 
mendiant du nom de Jean Michel : cette œuvre exceptionnelle, savamment 
décryptée par les soins de Colette Beaune, témoigne de l’influence exercée sur 
le pouvoir par le milieu franciscain italianisant 46. 

Plus proche encore des ballades prophétiques d’eustache Deschamps est La 
Prophécie du roy Charles huitiesme de ce nom, ensemble l’exercice d’icelle, poème 
achevé en juin de la même année par « maistre Guilloche », notable bordelais 47. 
La première partie de la pièce, composée de cent-seize octosyllabes à rimes 
plates, suit fidèlement la trame générale de la prophétie du « Karolus Karoli » 48, 
tandis que le poète s’applique ensuite à démontrer que la destinée du jeune 
Charles VIII correspond trait pour trait à cette prédiction. Après avoir conquis 
l’ensemble des « Italies », le monarque sera appelé, à l’âge de trente-trois ans, à se 
voir conférer la double couronne et à obtenir le titre de roi des Romains, après 
quoi il assainira l’Église et le Saint-Siège, perverti par le pape Alexandre VI. 

C’est alors qu’il « passera delà la mer », se rendra maître de la Grèce et 
soumettra les Barbarins, les Turcs et les Syriens, accédant de la sorte à l’empire 
universel. enfin, à cinquante-trois ans, il achèvera son périple en faisant son 
entrée dans Jérusalem et il ira se prosterner sur le « mont Olivet », où il dira ses 
oraisons avant de rendre son âme à Dieu. « Maistre Guilloche » s’attarde à plaisir 
sur les atouts qui permettront au « noble Charles » d’accomplir sa destinée, 
qu’il s’agisse du soutien que vient de lui apporter le cardinal Julien della Rovere 
ou des alliances conclues avec Gênes et Venise, dont la puissance maritime 
constituera une aide précieuse dans la lutte contre les Ottomans. Mais surtout, 
il insiste sur les rapports privilégiés que le successeur de Charlemagne et de 
saint Louis entretient avec la Sainte Trinité, ainsi qu’en témoignent les insignes 
sacrés dont fut gratifiée la maison de France : la Sainte Ampoule, l’oriflamme, le 
toucher des écrouelles et les trois fleurs de lys apportées à Clovis par un messager 
du ciel manifestent « la dilection ».

p.	176-196	;	Ivan	Cloulas,	Charles VIII et le mirage italien,	Paris,	Albin	Michel,	1986,	p.	24-
37,	223-230	;	Didier	Le	Fur,	Charles VIII,	Paris,	Perrin,	2006,	p.	280-292.

46	 Colette	Beaune,	«	Visionnaire	ou	politique	?	Jean	Michel,	serviteur	de	Charles	VIII	»,	Journal 
des savants,	janvier-juin	1987,	p.	65-78.

47	 Maître	 Guilloche,	 Bourdelois,	 La Prophécie du roy Charles VIII,	 éd.	 Adélaïde	 Édouard	
Lelièvre,	marquis	de	la	Grange,	Paris,	Académie	des	bibliophiles	de	Bordeaux,	1869.

48	 Sur	la	parenté	entre	cette	pièce	et	la	prophétie	portant	sur	Charles	VI,	voir	Maurice	Chaume,	
«	Une	prophétie	relative	à	Charles	VI	»,	art.	cit.,	p.	31-35.



32

Du benoist Dieu de paradis,
Qui, sur toute autre nacion, 
La maison de France choisis 49.

Soucieux de mettre ce message à la portée du plus grand nombre, « maistre 
Guilloche » s’est abstenu, de son propre aveu, d’enrichir son œuvre de cette 
subtile « poeterie » peu accessible aux « gens laiz », comprenons au grand 
public 50. Au-delà de sa dimension étroitement propagandiste, son poème 
s’offre à nous comme l’expression spontanée d’un état d’esprit, où le sentiment 
national et monarchique se double d’un enthousiasme chevaleresque et 
religieux. Si l’on ne peut certes négliger les enjeux politiques qui engagèrent 
les princes du Moyen Âge finissant à renouer avec l’ancien idéal de croisade, 
il importe en outre d’accorder une place prépondérante à l’univers mental des 
contemporains. Ainsi le modèle culturel forgé au xive siècle à la cour des Valois 
nous aide-t-il à mieux cerner le climat de ferveur qui permit la survie des projets 
de guerre sainte, à mi-chemin entre le rêve et la réalité.

49	 Maître	Guilloche,	Bourdelois,	La Prophécie du roy Charles VIII,	éd.	cit.,	p.	22-24	(ici	p.	22).
50	 Ibid.,	p.	50.



33

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

VOYAGeS, CONCILeS eT FIN DU MONDe :  
LA FRANCe eT L’eMPIRe À L’ÉPOQUe DeS VALOIS

Gisela Naegle 
Justus-Liebig-Universität Giessen

La fin du Moyen Âge est une époque de contacts intenses entre la France et 
l’empire médiéval. Afin d’apprécier l’importance de la cour des Valois dans la 
constitution d’un modèle esthétique européen, il convient d’abord de rappeler 
le cadre commun dans lequel se déroulèrent les relations entre les deux pays. 
Les événements politiques européens et particulièrement les répercussions du 
Schisme (1378-1417) 1 constituent le point de départ de cette enquête car, aussi 
bien pour la France que pour l’Allemagne, ils créèrent des défis auxquels il fallait 
répondre. Quelques-unes de ces données marquaient profondément l’horizon 
mental des acteurs politiques et des auteurs du temps. 

GRAND SCHISME (1378-1417), CONCILES ET FIN DU MONDE

Aussi bien en France qu’en Allemagne, les auteurs avaient le sentiment que la fin 
du monde était proche, ou, pour utiliser les mots de la ballade 1240 d’eustache 
Deschamps « Tout se pert, le monde et l’eglise 2 ». Selon lui, les mœurs étaient 
corrompues et, dans la ballade 1460, il écrit : « et que fait on presentement ? / 
Tous maulx, toute crudelité ; / On rapine, on parjure, on ment ; / L’un a l’autre 
fait fausseté, / en faingnant signe d’amisté, / Tout regne est en division ; Justice 
fault, loy et raison, / Quant l’en ne pugnit nul meffait 3 ». De même, vers 1349, 
l’auteur anonyme d’un traité sur la réforme de l’Église et de l’empire, intitulé 
la Reformatio Sigismundi, constatait : « L’obéissance est morte, la justice est 
en détresse, rien n’est plus en bon ordre 4 ». Les conséquences des événements 

1	 Hélène	Millet,	L’Église du Grand Schisme 1378-1417,	Paris,	Picard,	2009	;	Heribert	Müller,	
Die kirchliche Krise des Spätmittelalters. Schisma, Konziliarismus und Konzilien,	München,	
Oldenbourg,	2012.

2	 Ball.	1240,	VI,	v.	10.
3	 Ball.	1460,	VIII,	v.	11-18.
4	 «	 Gehorsamkeyt ist tod; gerechtigkeyt leyt not; nichts stet in rechter ordenung	 »,	

Reformation Kaiser Siegmunds,	 éd.	 Heinrich	 Koller,	 Stuttgart,	 Hiersemann,	 1964,	 p.	 50.	

 



34

politiques sont particulièrement sensibles dans ces textes et une partie de leurs 
auteurs participait activement aux affaires et aux négociations diplomatiques de 
l’époque. À la fin du xive siècle, les deux dynasties régnantes étaient apparentées 
et entretenaient des relations étroites 5. L’empereur Charles IV de la maison de 
Luxembourg 6 était le neveu, par alliance, du troisième fils de Philippe le Bel, 
Charles IV. Sa sœur était l’épouse du roi Jean II, dit le Bon, et il était donc 
l’oncle du fils de ce dernier, Charles V, dit le Sage. en premier mariage, le futur 
empereur épousa Blanche, la sœur du premier membre de la branche valois à 
monter sur le trône de France, Philippe VI, dit de Valois 7. Il passa une partie de 
son enfance à la cour française. Son père, le roi Jean l’Aveugle de Bohême, mourut 
à la bataille de Crécy 1346, à laquelle lui-même participa 8. Des auteurs comme 
eustache Deschamps, Philippe de Mézières, enea Silvio Piccolomini, le futur 
pape Pie II, ou Philippe de Commynes remplirent des missions diplomatiques. 
Jean Juvénal des Ursins fut évêque de Beauvais et, plus tard, archevêque de 
Reims, des membres de sa famille occupèrent des postes politiques importants 9. 

Selon	une	autre	interprétation	peu	probable,	ce	passage	contient	un	appel	à	la	révolte	et	au	
refus	de	toute	obéissance	:	«	L’obéissance,	c’est	la	mort,	la	justice	est	en	détresse	»	(Lothar	
Graf	zu	Dohna,	Reformatio Sigismundi,	Göttingen,	Vandenhoeck	&	Ruprecht,	1960,	p.	57-59).

5	 Martin	 Kintzinger,	 Westbindungen im spätmittelalterlichen Europa. Auswärtige Politik 
zwischen dem Reich, Frankreich, Burgund und England in der Regierungszeit Kaiser 
Sigmunds,	 Stuttgart,	 Thorbecke,	 2000	 ;	 id., «	 Kaiser	 und	 König.	 Das	 römisch-deutsche	
Reich	und	Frankreich	 im	Spätmittelalter	»,	dans	Dieter	Berg,	Martin	Kintzinger	et	Pierre	
Monnet	(dir.),	Auswärtige Beziehungen und internationale Politik im Mittelalter,	Bochum,	
Winkler,	2002,	p.	113-136	;	Heinz	Thomas,	«	Die	Beziehungen	Karls	 IV.	zu	Frankreich	von	
der	 Rhenser	Wahl	 im	 Jahre	 1346	 bis	 zum	Großen	Metzer	Hoftag	 »,	Kaiser Karl IV. 1316-
1378, Blätter für deutsche Landesgeschichte,	 114,	 1978,	 p.	 165-201	 ;	 id.,	 «	 Grundzüge	
der	 Europapolitik.	 Frankreich	 »,	 dans	 Ferdinand	 Seibt	 (dir.),	 Kaiser Karl IV. Staatsmann 
und Mäzen,	München,	Prestel,	1978,	p.	152-160	;	id.,	«	Frankreich,	Karl	IV.	und	das	Große	
Schisma	»,	dans	Peter	Moraw	(dir.),	« Bündnissysteme » und « Außenpolitik » im späteren 
Mittelalter,	Berlin,	1988,	p.	69-104.

6	 Jörg	K.	Hoensch,	Die Luxemburger. Eine spätmittelalterliche Dynastie gesamteuropäischer 
Bedeutung,	1308-1437,	Stuttgart,	Kohlhammer,	2000,	«	Tables	généalogiques	»,	p.	346-353.

7	 Stefan	Weiß,	«	Onkel	und	Neffe.	Die	Beziehungen	zwischen	Deutschland	und	Frankreich	
unter	 Kaiser	 Karl	 IV.	 und	 König	 Karl	 V.	 und	 der	 Ausbruch	 des	 Großen	 Abendländischen	
Schismas	 »,	 dans	 Stefan	 Weiß	 (dir.),	 Regnum et Imperium. Die deutsch-französischen 
Beziehungen im 14. und 15. Jahrhundert / Les relations franco-allemandes au xive et au 
xve siècle,	München,	Oldenbourg,	2008,	p.	107.

8	 Sur	 Jean	 l’Aveugle,	 voir	 Michel	 Pauly	 (dir.),	 Johann der Blinde, Graf von Luxemburg, 
König von Böhmen 1296-1346,	Luxembourg,	CLUDEM,	1997,	notamment	la	contribution	
de	 Philippe	 Contamine,	 «	 Politique,	 culture	 et	 sentiment	 dans	 l’Occident	 de	 la	 fin	 du	
Moyen	Âge	:	Jean	l’Aveugle	et	la	royauté	française	»,	p.	343-361	;	Michel	Margue	et	Jean	
Schroeder	 (dir.),	 Un itinéraire européen, Jean l’Aveugle, Comte de Luxembourg et roi 
de Bohême 1296-1346,	 Bruxelles,	 CLUDEM,	 1996	 ;	 Raymond	 Cazelles,	 Jean l’Aveugle,	
Bourges,	Tardy,	1947.

9	 Peter	S.	Lewis,	«	La	vie	et	l’œuvre	»,	dans	Écrits politiques de Jean Juvénal des Ursins,	3	vol.,	
Paris,	Klincksieck,	t.	III,	1992.	



35

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

Les contacts se créèrent aussi par les voyages et ambassades. Aux conciles de 
Constance (1414-1418) et de Bâle (1431-1449), il y eut des contacts directs 
entre des auteurs français et allemands. L’un d’eux, Job Vener (†1447), juriste et 
conseiller du roi Ruprecht, auteur de l’Avisamentum, une proposition de réforme 
de l’Église et de l’empire, se rendit aux deux conciles. Il connaissait les écrits de 
Pierre d’Ailly et s’y référa 10. On recense aujourd’hui les noms d’environ 3 200 
des participants du concile de Bâle, pourtant la recherche s’est surtout intéressée 
aux biographies individuelles 11 bien que les conciles aient été des grandes foires 
d’idées à l’échelle européenne. Vers 1453, enea Silvio Piccolomini le futur pape 
Pie II, fait dire, dans un dialogue, à son ami humaniste Petrus de Noceto : « Je ne 
regrette pas d’être allé au concile de Bâle où étaient présentes les plus excellentes 
lumières de notre monde. J’y ai beaucoup appris » 12. Dans la vallée du Rhin, 
à proximité géographique des lieux de ces deux conciles, on lisait les écrits de 
Jean Gerson et ceux d’autres auteurs français. Mais la réception de leurs écrits 
prit parfois du temps, les auteurs allemands qui se réfèrent à ces auteurs français 
appartiennent souvent à la seconde moitié du xve siècle. L’Agatharchia de Jakob 
Wimpfeling (1450-1528), un miroir des princes, contient le conseil de lire les 
écrits de Jean Gerson 13. La Mainzer Akzeptation de mars 1439 est inspirée par 
La Pragmatique sanction de Bourges de 1438, qui sera encore discutée 1460 par 
l’archevêque de Mayence. Puis, sur commande de l’empereur Maximilien Ier, 
elle fera encore l’objet d’un avis de la part de Jakob Wimpfeling qui aura la 
tâche d’adapter ce texte français aux conditions politiques de l’empire 14. 
Johannes Geiler von Kaysersberg (1445-1510), un célèbre prédicateur qui fit 
des propositions pour la réforme du droit de Strasbourg, édita une partie des 

10	 Job	Vener,	«	’Avisament’	zur	Reform	der	Kirche	und	des	Imperiums	»	(Constance,	1417)	édité	
dans	Hermann	Heimpel,	Die Vener von Gmünd und Strassburg,	Göttingen,	Vandenhoeck	&	
Ruprecht,	1982,	t.	III,	p.	1290-1315.

11	 Johannes	Helmrath,	Das Basler Konzil, 1431-1449,	Köln,	Böhlau,	1987,	p.	87	 ;	Heribert	Müller,		
Die Franzosen, Frankreich und das Basler Konzil (1431-1449),	2	vol.,	Paderborn,	Schöningh,	1990.

12	 «	 Non me penitet in synodo Basiliensi fuisse, in qua lumina nostri orbis excellentiora 
fuerunt, multa illic didici »	(«	Aeneae	Silvii	Piccolomini	Senensis	qui	postea	fuit	Pius	II	Pont.	
Max	opera	inedita	descripsit,	Josephus	Cugnoni	»,	dans	Atti della Romana Accademia dei 
Lincei, Memorie della Classe di scienze morali, storiche e filologiche,	 III/8	 (1882-1883,	
rep.	1968),	p.	578	;	Johannes	Helmrath	et	Heribert	Müller,	«	Zur	Einführung	»,	dans	Heribert	
Müller	et	Johannes	Helmrath	(dir.),	Die Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414-1418) und 
Basel (1431-1449),	Ostfildern,	Thorbecke,	2007,	p.	25.

13	 Gisela	 Naegle,	 «	 Zwischen	 Himmel	 und	 Hölle.	 Herrscher	 und	 Hof	 in	 der	 politischen	
Literatur	 des	 Spätmittelalters	 »,	 dans	 Werner	 Rösener	 et	 Carola	 Fey	 (dir.),	 Fürstenhof 
und Sakralkultur im Spätmittelalter,	Göttingen,	V	&	R	Unipress,	2008,	p.	264-265	;	Jakob	
Wimpfeling,	Agatharchia,	Argentinæ,	Schott,	1498,	Bibliotheca Palatina	IV,	1235,	fol.	85	r.	

14	 Götz-Rüdiger	Tewes,	«	Kirchliche	Ideale	und	nationale	Realitäten.	Zur	Rezeption	der	Basler	
Konzilsdekrete	 in	 vergleichender	 europäischer	 Perspektive	 »,	 dans	 Heribert	 Müller	 et	
Johannes	Helmrath	(dir.),	Die Konzilien von Pisa, op. cit.,	p.	352.



36

œuvres de Jean Gerson 15. Il y poursuivit le même but que ce dernier ou que 
Philippe de Mézières en France et s’engagea afin qu’on accordât aux condamnés 
à mort la possibilité de se confesser 16. Le Pelerinage de vie humaine (1330-1358) 
de Guillaume de Digulleville, une œuvre appréciée par Philippe de Mézières 
et connue par eustache Deschamps, fut traduit en allemand et en néerlandais. 
On en connaît également des versions en prose françaises et de magnifiques 
manuscrits illuminés 17. Le Livre du chevalier de la Tour Landry pour l’éducation 
de ses filles fit également l’objet d’une adaptation allemande qui fut imprimée 
à la fin du xve siècle 18. Guillaume de Machaut (v. 1300-1377) fut secrétaire 
de Jean l’Aveugle de Bohême et l’accompagna à de nombreux voyages 19. Il 
l’immortalisa dans Le Jugement dou Roy de Behaigne 20 et fit son éloge dans La 
Prise d’Alixandre 21.

15	 Uwe	Israel,	Johannes Geiler von Kaysersberg (1445-1510). Der Straßburger Münsterprediger 
als Rechtsreformer,	Berlin,	Duncker	&	Humblot,	1997,	p.	282-283.

16	 Id.,	 «	 Hinrichtung	 in	 spätmittelalterlichen	 Städten.	 Öffentlichkeit,	 Ritual,	 Kritik	 »,	 dans	
Jacques	Chiffoleau,	Claude	Gauvard	et	Andrea	Zorzi	(dir.),	Pratiques sociales et politiques 
judiciaires dans les villes de l’Occident au Moyen Âge,	Roma,	École	 française	de	Rome,	
2007,	p.	674-675.

17	 Guillaume	 de	 Digulleville,	 Le Pelerinage de vie humaine,	 éd.	 Johann	 Jakob	 Stürzinger,	
London,	Nichols,	1893,	p.	323.

18	 Le Livre	du chevalier de la Tour Landry pour l’enseignement de ses filles,	éd.	Anatole	de	
Montaiglon,	Paris,	P.	Jannet,	1854	(rep.	Millwood,	Kraus,	1982)	;	Marquard	vom	Stein,	Der 
Ritter vom Turn, Geoffroy de la Tour Landry,	éd.	Ruth	Harvey,	Berlin,	E.	Schmidt,	1988	;	Der 
Ritter von Turn	von den Exempeln der gotsforcht und erberkeit […] durch den Edlen […] 
Herren Marquart vom Stein Ritter vnd Landvogt zu Montpellicart, in teütsch transferirt 
vnd getzogen,	Augsburg,	Schaur,	1498,	édition	sous	forme	de	microfiche,	München,	1992	
(Bibliotheca	Palatina,	D	937)	;	The Book of the Knight of the Tower,	translated by William 
Caxton (ca. 1422-1491),	éd.	Marguerite	Y.	Offord,	London,	Oxford	University	Press,	1971.

19	 Martin	 Nejedlý,	 «	 Deux	 poètes	 français	 du	 quatorzième	 siècle	 en	 Bohême.	 Rencontres	
et	 confrontations	 »,	 dans	 Prague Papers on History of International Relations,	 1997,	
Praha,	Faculty	of	Arts,	Charles	University,	p.	30-53	;	Albert	Prioult,	«	Un	poète	voyageur	
Guillaume	de	Machaut	 et	 la	 “Reise”	 de	 Jean	 l’Aveugle	 roi	 de	Bohême,	 en	 1328-1329	 »,	
Les lettres romanes,	 4	 (1),	 1950,	p.	 3-29	 ;	 Claude	Gauvard,	 «	Portrait	 du	prince	d’après	
l’œuvre	de	Guillaume	de	Machaut	:	étude	sur	les	idées	politiques	du	poète	»,	dans	Danielle	
Quéruel	(dir.),	Guillaume de Machaut. Poète et compositeur,	Paris,	Klincksieck,	1982,	p.	31,	
n.	34,	35.

20	 Guillaume	de	Machaut,	Le Jugement du roy de Behaigne and Remede de Fortune,	éd.	James	
I.	Wimsatt	et	William	W.	Kibler,	Athễnai/London,	The	University	of	Georgia	Press,	 1988	 ;	
id.,	The Judgement of the King of Bohemia. (Le Jugement dou Roy de Behaingne),	éd.	et	
trad.	R.	Barton	Palmer,	New	York/London,	Garland,	1984.

21	 Guillaume	de	Machaut,	La Prise d’Alexandrie, ou Chronique du roi Pierre Ier de Lusignan,	
éd.	 Louis	 de	 Mas	 Latrie,	 Genève,	 Société	 de	 l’Orient	 latin,	 1877,	 rep.	 Osnabrück,	 Otto	
Zeller,	1968,	v.	763-792,	p.	24-25	;	id.,	La Prise d’Alixandre,	The Taking of Alexandria,	éd.	et	
trad.	R.	Barton	Palmer,	New	York/London,	Routledge,	2002,	v.	763-792,	p.	72-73.



37

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

CONTACTS CULTURELS, INFLUENCES ITALIENNES ET PROPHÉTIES

Mais en France et en Allemagne, il y avait également une influence culturelle 
italienne. Le Livre des échecs de Jacques de Cessoles fit l’objet de plusieurs 
traductions et adaptations françaises et allemandes 22. La bibliothèque de 
Charles V en contenait plusieurs exemplaires 23. Le duc de Berry le possédait 
et fit cadeau d’exemplaires de ce livre à son frère et au comte de Savoie 24. Mais 
il était aussi connu en Bohême et fut traduit en tchèque vers 1400 25. Marsile 
de Padoue enseigna d’abord à Paris, avant de s’installer à la cour de l’empereur 
Louis de Bavière 26. Christine de Pizan et enea Silvio Piccolomini, qui écrivaient 
pour les princes de leur pays d’accueil, étaient d’origine italienne 27. Les rois 
français et les empereurs allemands avaient des ambitions politiques en Italie 
qui, respectivement, éveillaient des soupçons et qui créaient un climat de 
concurrence et de méfiance. L’époque de l’humanisme approcha. Charles V 
fit traduire des œuvres de latin en français et quelques décennies plus tard, 
enea Silvio Piccolomini, parfois désigné comme « apôtre de l’humanisme », 
propagea l’idéal humaniste en Autriche et en Allemagne 28. en France et en 
Allemagne, le grand Schisme inquiétait profondément les auteurs théologiques 
et politiques. On avait peur de la fin du monde et du Jugement dernier, on 
écoutait les prophéties et, dans un climat d’insécurité ou de guerre, sur les deux 
rives du Rhin, on rêvait d’un roi qui apporterait enfin la paix et la prospérité 
économique, et qui conduirait son peuple sur le chemin du salut éternel vers 
la Jérusalem céleste. Il y avait des prophéties sur « Charles fils de Charles » ou 
le nouveau Charlemagne en France, « Karolus filius Karoli », y compris dans 

22	 Jacques	de	Cessoles, Le Jeu des echaz moralisé,	traduction	de	Jean	Ferron	(1347),	éd.	Alain	
Collet,	 Paris,	 Honoré	 Champion,	 1999	 ;	 Gerhard	 F.	 Schmidt,	 Das Schachzabelbuch des 
Jacobus de Cessolis in mittelhochdeutscher Prosaübersetzung,	Berlin,	E.	Schmidt,	1961.

23	 Léopold	Delisle,	Recherches sur la librairie de Charles V, roi de France, 1337-1380,	2	vol.,	
Paris,	 Honoré	 Champion,	 1907,	 rep.	 Amsterdam,	 Gérard	 van	 Heusden,	 1967,	 partie	 II,	
n°	533-537,	p.	91-92	;	n°	519,	p.	88,	n.	5.

24	 Ibid.,	n°	172,	p.	304.	
25	 Image	n°	155	:	commentaire	de	Milada	Studničková,	«	The	Play	of	Chess	(Tractatus	de	ludo	

scacorum)	by	Jacques	de	Cessolis,	Bohemia,	1430-1440,	Courtiers	playing	Chess	»,	dans	
Barbara	Drake	Boehm	et	 Jiři	 Fajt	 (dir.),	Prague. The Crown of Bohemia 1347-1437,	 New	
Haven/London,	Yale	University	Press,	2005,	p.	322-323.

26	 Jürgen	Miethke,	«	Marsilius	von	Padua	»,	dans	Lexikon des Mittelalters,	Stuttgart/Weimar,	
Metzler,	1999,	t.	VI,	col.	332-334.

27	 Gisela	Naegle,	«	Écrire	pour	 le	prince	au	xve	siècle.	Deux	Italiens	à	 la	cour	:	Christine	de	
Pizan	et	Enea	Silvio	Piccolomini	»,	dans	Jean-Marie	Cauchies	(dir.),	Bourguignons en Italie, 
Italiens dans les pays bourguignons (xive-xvie siècle),	Neuchâtel,	Centre	européen	d’études	
bourguignonnes,	2009,	p.	329-345.

28	 Johannes	 Helmrath,	 «	 “Vestigia	 Aeneae	 imitari”.	 Enea	 Silvio	 Piccolomini	 als	 “Apostel”	
des	Humanismus.	Formen	und	Wege	seiner	Diffusion	»,	dans	 Johannes	Helmrath,	Ulrich	
Muhlack	 et	 Gerrit	 Walther	 (dir.),	 Diffusion des Humanismus. Studien zur nationalen 
Geschichtsschreibung europäischer Humanisten,	Göttingen,	Wallstein,	2002,	p.	99-141.



38

l’œuvre d’eustache Deschamps 29, ou à propos d’un mythique empereur Frédéric 
en Allemagne. Une partie de ces prophéties s’inspirait de sources communes 
et circulait dans les deux pays 30. Les auteurs essayèrent de donner des conseils 
à leurs rois et à leurs princes et souvent puisèrent dans des sources communes 
telles que Gilles de Rome, saint Augustin, le Policratique de Jean de Salisbury, 
Thomas d’Aquin, la Bible, Aristote, Végèce ou des florilèges répandus. Les bons 
rois du passé étaient érigés en modèles. Charlemagne était un point de référence 
commun, mais on se le disputait. Était-il français ou allemand ? Pour Peter von 
Andlau, il avait une double « nationalité » 31. 

La guerre avait des effets ambigus particulièrement dans les régions frontalières. Il 
y eut de très nombreux mercenaires suisses et allemands, mais on y avait également 
peur des Armagnacs et des bandes issues de la guerre de Cent Ans. Confrontés à 
ces menaces, en Alsace, des auteurs comme le « Révolutionnaire du Oberrhein » 
développèrent parfois des sentiments anti-français très prononcés 32 qui, plus tard, 
à l’époque des disputes franco-allemandes autour de l’Alsace-Lorraine, furent 
exploités par l’historiographie nationaliste allemande. Ces régions constituaient 
aussi un espace culturel intermédiaire ouvert aux influences des deux cultures, 
qui produisit des phénomènes particuliers à l’étonnement des contemporains. 
Metz était une ville d’empire francophone et quand le héraut Gilles Le Bouvier 
la visita, il constata que les gens se disaient Allemands mais parlaient le français 33. 
Dans les régions de frontière, certains seigneurs possédaient à la fois des territoires 
francophones et germanophones. Dès 1327, en entrant à Metz, on pouvait lire sur 
la porte de la cité : « si nous avons paix dedans, nous avons paix defor [dehors] 34 ». 
Le même vœu est exprimé au fameux Holstentor à Lübeck où l’on peut encore 

29	 Thierry	Lassabatère,	La	Cité des hommes. Eustache Deschamps,	expression poétique et 
vision politique,	Paris,	Honoré	Champion,	2011,	p.	93-128,	plus	particulièrement	p.	105-114.	
Voir,	dans	le	présent	volume,	l’article	de	Jean	Devaux.

30	 Hannes	Möhring,	Der Weltkaiser der Endzeit,	Stuttgart,	Thorbecke,	2000,	p.	217-268	et	291-310.
31	 Peter	von	Andlau, Kaiser und Reich. Libellus de Cesarea Monarchia,	éd.	Rainer	A.	Müller,	

Frankfurt-am-Main,	 Insel,	 1998,	 p.	 144-145	 ;	 voir	 également	 Georg	 Jostkleigrewe,	 Das 
Bild des Anderen, Entstehung und Wirkung deutsch-französischer Fremdbilder in der 
volkssprachlichen Literatur und Historiographie des 12. bis 14. Jahrhunderts, Berlin,	
Akademie-Verlag,	2008.

32	 Der Oberrheinische Revolutionär,	 éd.	 Klaus	 H.	 Lauterbach,	 Hannover,	 Hahnsche	
Buchhandlung,	2009.

33	 Le Livre de la description des pays de Gilles Le Bouvier,	éd.	Ernest	Hamy,	Paris,	Leroux,	
1908,	p.	112.

34	 Alain	Girardot,	 «	 La	 république	messine	»,	dans	 François-Yves	 Le	Moigne	 (dir.),	Histoire 
de Metz,	Toulouse,	Privat,	1986,	p.	147	;	Gisela	Naegle,	«	Divergences	et	convergences	:	
identités	urbaines	en	France	et	en	Allemagne	à	la	fin	du	Moyen	Âge	»,	dans	Beatriz	Arízaga	
et al.	(dir.),	Mundos medievales. Espacios, sociedades y poder. Homenaje al Profesor José 
Ángel García de Cortázar y Ruiz de Aguirre,	2	vol.,	Santander,	Ediciones	Universidad	de	
Cantabria,	2012,	t.	II,	p.	1663-1676.



39

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

lire aujourd’hui : « Harmonie à l’intérieur (de la cité), paix à l’extérieur » 35. « Tout 
royaume divisé contre lui-même est dévasté » : dans les deux pays, cette citation de 
la Bible (Matthieu, xii, 25 ; Luc, xi, 17 ; Marc, iii, 24-26) faisait partie d’un fonds 
commun d’arguments politiques. elle apparaît dans l’une des lois fondamentales 
de l’empire, la Bulle d’Or de l’empereur Charles IV de 1356  36, mais elle est 
également citée par Peter von Andlau 37, Nikolaus von Kues 38, Jean Gerson 39, Jean 
Juvénal des Ursins 40 et dans les plaidoiries du Parlement 41. eustache Deschamps 
parle des dangers des « divisions ». en France et en Allemagne, la discorde était 
perçue comme danger très grave, comme menace pour l’existence du royaume, 
de l’empire, des villes et des principautés. Aussi bien eustache Deschamps que 
Nikolaus von Kues se plaignirent de l’égoïsme des princes et du non-respect des 
exigences du bien commun 42. Cette peur des divisions et discordes correspondait 
à la fois à une inquiétude religieuse est politique. Confronté aux conséquences 
du Schisme, on fit de nombreuses propositions pour trouver une issue. Ce sujet 
fut traité aussi bien par eustache Deschamps que par Philippe de Mézières et 
des auteurs allemands. Le chant royal 1012 appelle à plusieurs reprises à la voie 
conciliaire et à l’élection d’un pape unique 43.

35	 «	Concordia domi, foris pax »	:	cette	dernière	 inscription	fut	fixée	à	son	endroit	actuel	au	
cours	des	travaux	de	restauration	datant	du	xixe	siècle.	Elle	reprend	des	variantes	antérieures	
du	texte	qui	exprimaient	la	même	idée	et	qui	étaient	inscrites	sur	des	bâtiments	aujourd’hui	
démolis	 (Thorsten	Rodiek,	«	Das	Holstentor	–	Wehrbau,	Symbol	und	Wa(h)r(e)nzeichen	»,	
dans	Gerlinde	Thalheim	(dir.),	Lübeck: Die Hanse, Macht des Handels,	Bonn,	Monumente-
Publikationen	der	Deutschen	Stiftung	Denkmalschutz,	Bonn,	2002,	p.	59-87).

36	 «	 Die	 Goldene	 Bulle	 von	 1356,	 Das	 Nürnberger	 Gesetzbuch,	 10.	 Januar	 1356	 »,	 dans	
Lorenz	Weinrich	éd.,	Quellen zur Verfassungsgeschichte des Römisch-Deutschen Reiches 
im Spätmittelalter,	 Darmstadt,	Wissenschaftliche	 Buchgesellschaft,	 1983,	 p.	 318.	 Gisela	
Naegle,	«	Omne regnum in se divisum desolabitur	?	Coopération	urbaine	en	France	et	dans	
l’Empire	médiéval	»,	dans	Laurence	Buchholzer	et	Olivier	Richard	 (dir.),	Ligues urbaines 
et espace à la fin du Moyen Âge / Städtebünde und Raum im Spätmittelalter,	Strasbourg,	
Presses	universitaires	de	Strasbourg,	2012,	p.	53-69.

37	 Peter	von	Andlau, Kaiser und Reich. Libellus de Cesarea Monarchia,	éd.	cit.,	p.	78.
38	 Nicolai	 de	 Cusa,	 De concordantia catholica, dans	 Opera omnia,	 éd.	 Gerhard	 Kallen,	

Hamburg,	Felix	Meiner,	1959-1968,	t.	XIV,	 livre	3,	chap.	XXX,	502,	p.	435-436,	Nicolas	de	
Cues,	Concordance catholique,	trad.	par	Roland	Galibois,	révisée	par	Maurice	de	Gandillac,	
Sherbrooke/Québec,	Université	de	Sherbrooke,	1977,	p.	374.

39	 Jean	Gerson,	 «	Vivat	 rex	 »,	 dans	Œuvres complètes,	 éd.	Mgr.	 Palémon	Glorieux,	 11	 vol.,	
Paris,	Desclée,	1960-1973,	t.	VII.2,	L’Œuvre française : sermons et discours,	n°	398,	p.	1149.

40	 Jean	Juvénal	des	Ursins,	«	Tres reverends et reverends peres en Dieu	(vers	1433)	»,	dans	
Écrits politiques,	éd.	cit.,	t.	I,	1978,	p.	70.

41	 Gisela	Naegle,	Stadt, Recht und Krone. Französische Städte, Königtum und Parlement im 
späten Mittelalter,	2	vol.,	Husum,	Matthiesen,	2002,	t.	II,	p.	526.

42	 Ball.	 1460,	VIII,	 v.	 11-18.	Nicolai	de	Cusa,	Concordantia,	 éd.	 cit.,	 livre	3,	 chap.	XXX,	502,	
p.	435-436,	Concordance,	traduction	française	citée,	p.	374.

43	 Thierry	 Lassabatère,	 La	 Cité des hommes. La vision politique d’Eustache Deschamps, 
op. cit.,	p.	489-490.



40

MONDE UNIVERSITAIRE ET RAYONNEMENT DE PARIS

Fondée en 1348, l’université de Prague fut la première université dans 
l’empire médiéval et aux xive et xve siècles, l’élite des juristes allemands avait 
fait ses études dans les prestigieuses universités italiennes ou – plus rarement – 
en France. Dans le cas de deux théologiens allemands de la fin du xive siècle, 
Heinrich von Langenstein (Henricus de Hassia) et Konrad von Gelnhausen, 
l’étude des relations et des échanges avec la France est particulièrement 
intéressante. Les parcours scientifiques de ces deux auteurs montrent que les 
échanges universitaires étaient une autre voie importante de passage de modèles 
culturels. À partir de 1363, Heinrich von Langenstein enseigna les arts à Paris 
et, à partir de 1376, la théologie. Il passa environ vingt ans à l’université de Paris 
et devint procurateur de la Natio Anglicana et finalement vice-chancelier de 
l’université. À l’éclatement du Grand Schisme, il essaya d’abord de rester neutre, 
puis il écrivit deux traités défendant l’idée qu’il fallait sortir du schisme par le 
moyen d’un concile général (Epistola pacis, 1379 ; Epistola concilii pacis, 1381). 
Finalement, probablement à la fin de l’année 1382, refusant de se soumettre 
à l’obédience de Clément VII, il fut contraint de quitter Paris. Langenstein 
retourna en Allemagne et, en 1384, le duc Albrecht III d’Autriche (duc de 1365-
1395) l’appela à Vienne où il participa activement à la réforme de la jeune 
université de Vienne. en 1388, il était doyen de la faculté de théologie, en 1393-
1394, il en devint le recteur 44. Les universités de Prague et plus tard de Vienne 
recueillirent les maîtres parisiens d’origine allemande qui avaient quitté Paris 
suite aux conséquences du Schisme. Mais dans la jeune université de Vienne, 
la situation était encore difficile, Langenstein était malcontent et pensait à 
se retirer. Néanmoins, ayant reçu des compensations financières, en 1388, 
il participa à la rédaction des statuts de la faculté de théologie qui renvoient 
fréquemment au modèle de Paris, mais aussi à celui de Bologne 45.

Konrad von Gelnhausen avait un parcours universitaire franco-italien. Il fit des 
études à Paris à la faculté des arts et obtint le grade de licencié. Après un intermède 
en Allemagne, en 1375, il devint Doctor decretorum à Bologne. L’éclatement du 
Schisme mit fin à son projet d’obtenir le grade de Magister artium à Paris, parce 
que, tout comme Heinrich von Langenstein, en écrivant deux traités connus 
sous le titre de Epistola brevis et Epistola concordiae, il s’engagea activement pour 

44	 Georg	 Kreuzer,	 «	 Heinrich	 von	 Langenstein	 »,	 dans	 Lexikon des Mittelalters,	München/
Zurich,	Artemis/Winkler,	1989,	t.	IV,	col.	2095-2096	;	Thomas	Hohmann	et	Georg	Kreuzer,	
«	Heinrich	von	Langenstein	»,	dans	Verfasserlexikon,	14	vol.,	2e	éd.,	Kurt	Ruh,	Berlin/New	
York,	De	Gruyter,	1981,	t.	III,	col.	763-773	;	ibid.,	t.	XI,	2004,	col.	632.

45	 Georg	 Kreuzer,	 «	Heinrich	 von	 Langenstein	»,	 Studien zur Biographie und zu den 
Schismatraktaten unter besonderer Berücksichtigung der Epistola pacis und der Epistola 
concilii pacis,	Paderborn,	München,	Ferdinand	Schöningh,	1987.



41

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

la Via concilii. L’Epistola brevis est due à une commande du roi Charles V, elle 
porte la date du 31 août 1379. L’Epistola concordiae de 1380 est une réponse à 
un traité du cardinal d’embrun, Pierre Ameilh. Pour propager la Via concilii, 
Konrad l’envoya à la fois au roi français Charles V, au roi des Romains Wenceslas 
et au prince-électeur du Palatinat 46. Konrad von Gelnhausen est également 
l’auteur d’une lettre à Philippe de Mézières dans laquelle il le remercie d’être 
intervenu auprès de Charles V en faveur de certains religieux. Il y trace un 
portrait très flatteur de Charles V, regrette vivement la mort de l’empereur 
Charles IV et compare Paris au Paradis :

Dans ce royaume et particulièrement dans la ville de Paris, on applaudit la paix, 
la sagesse rayonne, Dieu est vénéré, les (bonnes) mœurs brillent ; on honore 
les étrangers, et pour le dire en un mot, tout ce qui convient à la vie humaine 
concourt à s’élever à un degré de beauté admirable, ainsi on pourrait l’appeler 
à juste titre non pas « Paris » mais « Paradis » ; et la vive chaleur de sa douce 
odeur m’a attiré de loin et faire revenir. « Heureux est la terre dont le roi est de 
souche noble » [eccl. x, 17], non pas tant par sa naissance, que par ses mœurs 
et sa vertu 47.

Après son retour définitif en Allemagne, Konrad von Gelnhausen participa à 
la création de la nouvelle université de Heidelberg. Il y enseigna la théologie et 
le droit canonique et devint son chancelier 48. 

VOYAGES 

Les voyages sont une occasion d’entrer en contact avec d’autres espaces 
culturels, mais au Moyen Âge, et particulièrement en temps de guerre, les 
conditions de voyage étaient très difficiles. Dans sa ballade 1311, après avoir 
évoqué les dangers des voyages et la « dolour mortel, / […] Les maulx, les 

46	 Franz	 Bliemetzrieder,	 Literarische Polemik zu Beginn des großen abendländischen 
Schismas, (Kardinal Petrus Flandrin, Petrus Amelii, Konrad von Gelnhausen),	 Wien,	
Tempsky,	1910,	p.	111-146.	

47	 «	 In ipsius nempe regno et precipue Parisius pax applaudit, sapientia radiat, deus 
excolitur, mores nitent, extranei honorantur, et ut ad unum dicam: omnium, que humanam 
decorant vitam, admirabilis consurgit pulchritudo, ut non tam Parisius quam Paradisius 
congrue vocitetur; quorum odoris dulcis flagrancia huc de longinquis me exiguum allexit 
et revexit. “Beata ergo terra, cuius rex nobilis est”	 [Eccl	x,	 17], non tam natalibus quam 
moribus et virtute »	(Ludwig	Schmitz,	«	Ein	Brief	Konrads	von	Gelnhausen	aus	dem	Jahre	
1379	»,	Römische Quartalschrift für christliche Alterthumskunde und für Kirchengeschichte,	
9,	1895,	p.	185-189,	p.	188).	Traduction	française	de	Gisela	Naegle.

48	 Georg	 Kreuzer,	 «	 Konrad	 von	 Gelnhausen	 »,	 dans	 Verfasserlexikon, op. cit.,	 t.	 V,	 1985,	
col.	179-181	;	ibid.,	t.	XI,	2004,	col.	877-878.



42

doubtes, les perilz / Des mers, des fleuves et des pas, / Les langaiges qu’on 
n’entend pas, / La peine et le traveil des corps », eustache Deschamps constate 
que « Mais combien qu’om soit de ce las, / Il ne scet riens qui ne va hors » 49. 
L’envoi résume encore une fois l’idée qu’il faut voyager pendant la jeunesse. 
Néanmoins, Deschamps se plaint vivement de ses expériences en Allemagne 
et en Bohême. Les routes ne sont pas sûres, il est fait prisonnier, les conditions 
météorologiques sont désagréables, on indique les distances d’une façon 
différente 50, on parle une autre langue que Deschamps ne comprend pas, 
seuls les clercs savent parler latin 51. Quelques décennies plus tard, les mêmes 
désagréments des voyages seront mentionnés par enea Silvio Piccolomini, qui 
donne aussi des descriptions très semblables des désavantages de la vie à la cour. 
Comme Deschamps, il avait des difficultés avec la langue allemande et ne se 
sentait vraiment à l’aise que quand il pouvait parler latin avec les membres 
des cercles érudits de la cour 52. Mais ces descriptions sont en même temps des 
motifs littéraires. Dans sa célèbre épître sur les misères de la vie des courtisans, 
De curialium miseriis epistola (1444), adressée à son ami le secrétaire-conseiller 
du roi et futur empereur Frédéric III, Johann von eych, qui sera traduite en 
français et autres langues européennes, enea Silvio Piccolomini emprunte 
largement aux satires de Juvénal, à d’autres auteurs de l’Antiquité et aux épîtres 
du théologien Pierre de Blois 53. Chez Deschamps, Piccolomini et plus tard 
chez Sebastian Brant, dans La Nef des fous 54, on retrouve la même critique des 
mauvaises mœurs à la table et du manque d’hygiène. On mange dans un plat 
commun avec des mains sales, les plats servis aux courtisans ou aux voyageurs 
sont de mauvaise qualité. Deschamps et Piccolomini se plaignent de la bière. 
Voici d’abord le témoignage de Piccolomini, d’après la traduction française 
médiévale : « Je me taiz d’aucuns princes qui donnent a leurs gens la servoise 
pour boire laquelle, comme elle soit toujours amere, elle est es cours touteffois 
très amere et stomacative qu’en l’estomac cause et fait passion 55 ». Dans son 

49	 Ball.	1311,	VII,	v.	3-10.
50	 Ball.	1302,	VII.	
51	 Ball.	1305,	VII.
52	 Eneas	 Silvius	 Piccolomini,	 Pentalogus,	 éd.	 Christoph	 Schingnitz,	 Hannover,	 Hahnsche	

Buchhandlung,	2009,	p.	306-307.
53	 Jacques	 Charles	 Lemaire,	 La Traduction en moyen français de la lettre anticuriale « De 

curialium miseriis epistola » d’Aeneas Silvius Piccolomini,	 Villeneuve	 d’Ascq,	 Presses	
universitaires	du	Septentrion,	2007.	La	version	originale	 latine	est	éditée	et	 traduite	en	
allemand	dans	Hofkritik im Licht humanistischer Lebens- und Bildungsideale,	trad.	Ernst	
Wenzel,	éd.	Klaus	Schreiner,	Leiden/Boston,	Brill,	2012.

54	 Sebastian	 Brant,	 Das Narrenschiff,	 éd.	 Manfred	 Lemmer,	 3e	 éd.	 revue,	 Tübingen,	 Max	
Niemeyer,	1986,	110a,	p.	299-305	(id.,	La Nef des fous,	trad.	Nicole	Taubes,	Paris,	José	Corti,	
2004,	110a,	p.	333-339).

55	 Jacques	Charles	Lemaire,	La Traduction en moyen français de la lettre anticuriale,	éd.	cit.,	p.	97.



43

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

rondeau 1326 contre la Bohême, Deschamps décrit la « servoise amere et sure / 
mal couchier, noir, paille et ordure » 56. Chez lui, on trouve également les mêmes 
complaintes par rapport aux dangers pour la santé. À son retour d’Allemagne, 
il a des problèmes d’estomac, et selon ses propres mots, la manière de vivre en 
Bohême est « en tout contre ma nature » : « Vivres contre ma nourreture / en 
tous temps paour et laidure, / Couchier, mangier, comme pourceaulx / Douze 
en un plat salez morseaulx ». Les deux auteurs se plaignent des conditions 
d’hébergement et surtout de l’habitude de mettre plusieurs personnes dans un 
lit : « Chascuns ne gist mie a par soy / Mais deux et deux en chambre obscure, / 
Ou le plus souvent troy et troy / en un seul lit a l’aventure, / Ou dix ; liz a sanz 
couverture / Ort drap et puces de Citiaulx […] » 57. eustache Deschamps admire 
les églises de Prague 58, mais il y est blessé à l’œil au cours d’un tournoi 59, et à 
la fin de son voyage, le bilan qu’il dresse est entièrement négatif : « envoiez 
moy par tout le monde, / Fors sur le pays d’Alemaingne, / en alant Morave 
et Behaingne […] / et qui de seureté n’abonde, / Se prins est, trop seuffre de 
paine / en fers, en ceps, rançon villaine » 60. De toute façon, selon Deschamps, 
la Hongrie ou la Lombardie ne valent guère mieux : « De paradis ne sçaroie 
parler / Ne je n’y fu onques jour de ma vie, / Mais en enfer vous feray bien 
aler, / Se vous voulez passer en Lombardie / Ou cheminer le pais de Hongrie » 61. 
Manifestement, eustache Deschamps a le mal du pays et, parmi les qualités de 
la France, il compte le fait que « chascuns a ce qu’il veult demander / Pour son 
argent, et a pris raisonnable, / Char, pain et vin, poisson d’yaue et de mer, / 
Chambre a par soy, feu, a dormir, reposer, / Liz, orilliers, blans draps flairans 
la graine ». enfin, il conclut : « et en seurté de ce qu’om porte et maine / Tel 
pais n’est qu’en royaume de France ! » 62. ensuite, Deschamps célèbre la sûreté 
des routes, mais face à ces éloges, il faut se souvenir qu’il parle de la France de 
la guerre de Cent Ans, et que lui-même devient victime des destructions de la 
guerre. Dans sa ballade 835, il fait le deuil d’une maison de campagne brûlée par 
les Anglais et il prend le nom de « Brûlé des champs » et la ballade 836 déplore 
la destruction de sa ville de Vertus 63.

56	 Rondeau	1326,	VII,	 v.	8-9.	Sur	 les	 relations	avec	 la	Bohême	voir	Martin	Nejedlý,	«	Deux	
poètes	 français	 du	 quatorzième	 siècle	 en	Bohème	 »,	 art.	 cit.	 ;	 id.,	 «	 La	Bohême	 et	 ses	
habitants	vus	par	quatre	auteurs	français	du	Moyen	Âge	(Guillaume	de	Machaut,	Eustache	
Deschamps,	Jean	Froissart,	Jean	d’Arras)	»,	Listy filologické,	128	(1-2),	2005,	p.	21-34.

57	 Chant	royal	1325,	VII,	v.	4-7	et	v.	11-16.
58	 Rondeau	1330,	VII.
59	 Rondeau	1321,	VII.
60	 Rondeau	1303,	VII,	v.	1-9.
61	 Ball.	1309,	VII,	v.	1-5.
62	 Ball.	1317,	VII,	v.	1-6	et	9-10.
63	 Ball.	835	et	836,	V.



44

Par rapport à quelques autres de ses contemporains, il semble être mal 
renseigné sur l’Allemagne et la Bohême. À cette époque, quelques événements 
spectaculaires comme le conflit violent entre Louis de Bavière et le pape, qui 
résultèrent même dans une production de placards affichés aux portes des églises 
de Paris par les partisans de l’empereur suscitèrent l’intérêt des contemporains 
français 64. Néanmoins à propos de la Chronique universelle latine de Guillaume 
de Nangis, Jean-Marie Moeglin parle d’un intérêt « clairement franco-
centrique » et « d’un profond désintérêt 65 » sauf dans les cas où les rois de 
France auraient appréhendé que les souverains et les princes allemands fassent 
alliance avec leurs principaux rivaux, le roi d’Angleterre et plus tardivement le 
duc de Bourgogne 66. Les observations sur les trois seuls centres d’intérêt qui 
suscitaient une certaine attention peuvent également être appliquées à l’œuvre 
d’eustache Deschamps et autres auteurs : le décès et l’avènement des souverains, 
les événements concernant directement les relations entre souverains allemands 
et français et les événements qui concernent les territoires de l’empire proches 
du royaume de France, ainsi qu’éventuellement des événements spectaculaires 
comme l’expédition d’un couronnement impérial  67. Pour la plupart des 
chroniqueurs de l’empire, par rapport à l’histoire française, un examen 
approfondi montrerait probablement des phénomènes très semblables. Ainsi, 
dans sa ballade 165 de 1380, eustache Deschamps regrette la mort du pape, de 
l’empereur Charles IV et du roi Charles V. À propos du règne de Charles IV, 
il constate qu’il tenait l’empire « sanz nul debat 68 ». Le même avis se retrouve 
dans La Prise d’Alexandrie de Guillaume de Machaut, qui, en secrétaire de Jean 
l’Aveugle, est cependant bien informé sur le conflit avec Louis de Bavière 69. 
Dans son éloge de Charles IV, qui souligne son amour de Dieu, de l’Église, 
de la justice et sa sagesse, il dit que « pais a mis par toute l’Allemagne » – et 
de nombreuses autres régions de l’europe centrale et de l’est – et qu’il peut se 
reposer en paix parce que « nuls contre li ne s’oppose » 70. en réalité, il y eut des 
périodes de la vie et du règne de Charles IV – notamment l’accession difficile 
au trône et le début de son règne – qui furent marquées par de très nombreux 

64	 Jean-Marie	Moeglin,	 «	 Nouvelles	 d’Allemagne	 en	 France	 aux	 xive-xve	 siècles.	 L’empereur	
Louis	de	Bavière	dans	l’historiographie	royale	française	»,	dans	Stefan	Weiß	(dir.), Regnum 
et Imperium,	op. cit.,	p.	21.

65	 Ibid.,	p.	11.
66	 Ibid.,	 p.	 39-40	 ;	 Jean-Marie	 Moeglin,	 L’Empire et le Royaume : entre indifférence et 

fascination, 1214-1500,	Villeneuve	d’Ascq,	Presses	universitaires	du	Septentrion,	2011.
67	 Jean-Marie	Moeglin,	«	Nouvelles	d’Allemagne	en	France	aux	xive-xve	siècles	»,	art.	cit.,	p.	39.
68	 Ball.	165,	I,	v.	25.
69	 Guillaume	de	Machaut,	La Prise d’Alexandrie,	éd.	cit.,	v.	775-778,	éd.	Le	Mas	Latrie,	p.	24,	

éd.	Barton	Palmer,	p.	72-73.	
70	 Ibid.,	v.	1002-1003,	éd.	Le	Mas	Latrie,	p.	31,	éd.	Barton	Palmer,	p.	82-83.



45

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

conflits. À la même époque, Philippe de Mézières est beaucoup mieux renseigné 
sur l’empire que Deschamps. Les reproches que Mézières formule à l’égard 
de Charles IV ressemblent à celles des adversaires allemands de Charles et 
joueront encore un rôle important à la déposition de son fils, le roi Wenceslas, 
par les princes-électeurs en 1400 71. Dans son Songe du Vieil Pelerin, Philippe de 
Mézières, qui recommande d’ailleurs au jeune Charles VI la lecture des œuvres 
d’eustache Deschamps 72, consacre une partie intéressante à l’Ordre teutonique 
qu’il admire beaucoup 73.

D’autres auteurs français avaient une image plus positive de Charles IV que 
Mézières 74. Guillaume de Machaut le loue dans sa Prise d’Alexandrie 75. Dans le 
Liber Ostensor de Jean de Roquetaillade, l’empire apparaît comme une entité 
plutôt abstraite. Il est surtout le berceau d’un mauvais empereur des derniers 
temps qui persécutera l’Église, ce qui explique qu’il peut également être considéré 
comme l’Antéchrist d’Occident. Mais Roquetaillade espère qu’il ne s’agit pas de 
l’empereur régnant Charles IV, dont il souligne les vertus chrétiennes. Il loue 
Charles IV pour sa piété, mais à long terme, dans le Liber de Flore, il prophétise 
le transfert de l’empire à un empereur descendant de Pépin de souche française, 
sans élection des Allemands. Ce roi sera adjoint au « réparateur » futur, il régnera 
sur le monde entier. Pour l’empereur Charles IV, il prévoit qu’il sera chargé, en 
compagnie d’un légat français, de délivrer la Hongrie et l’Italie d’occupants 
sarrasins 76. Les prophéties de Jean de Roquetaillade étaient également connues 
dans certaines parties de l’empire et influençaient des chroniqueurs comme 
Heinrich Taube von Selbach et Hartmann Schedel 77. 

71	 Ernst	Schubert,	Königsabsetzungen im deutschen Mittelalter,	Göttingen,	Vandenhoeck	&	
Ruprecht,	2005,	p.	368	sq.

72	 Recommandation	d’Eustache	Deschamps	[Morel]	:	Paris,	BnF,	ms.	Arsenal	2683,	fol.	99v,	
col.	 gauche.	Philippe	de	Mézières,	Le Songe du Vieil Pelerin,	 éd.	 Joël	Blanchard,	2	 vol.,	
Genève,	Droz,	2015,	t.	II,	p.	951	;	Le Songe du Vieil Pelerin,	éd.	George	W.	Coopland,	2	vol.,	
Cambridge,	Cambridge	University	Press,	1969,	t.	II,	p.	223	;	id.,	Le Songe du Vieux Pèlerin,	
trad.	de	Joël	Blanchard,	Paris,	Agora,	2008,	p.	689.

73	 Philippe	de	Mézières,	Le Songe du Vieil Pelerin,	op. cit.,	éd.	Joël	Blanchard,	t.	I,	p.	209-225	;	
éd.	George	W.	Coopland,	t.	I,	p.	237-247	;	trad.	Joël	Blanchard,	p.	178-189.

74	 Heinrich	 Neureither,	 Das Bild Kaiser Karls IV. in der zeitgenössischen französischen 
Geschichtsschreibung,	thèse	soutenue	à	l’université	de	Heidelberg,	1964-1965.

75	 Guillaume	de	Machaut,	La Prise d’Alexandrie,	op. cit.,	v.	979-1059,	éd.	Louis	de	Mas	Latrie,	
p.	31-33,	éd.	R.	Barton	Palmer,	p.	80-85.

76	 Jean	de	Roquetaillade,	Liber Ostensor quod adesse festinant tempora,	éd.	André	Vauchez,	
Clémence	Thévenaz	Modestin,	Christine	Morerod-Fattebert	et al.,	Roma,	École	française	de	
Rome,	2005,	p.	42-43	et	43-44.

77	 Herbert	Herkommer,	«	Johannes	de	Rupescissa	(Jean	de	Roquetaillade)	»,	dans	Verfasserlexikon,	
op. cit.,	t.	IV,	1983,	col.	724-729.



46

CHARLES IV – UN EMPEREUR « EUROPÉEN » : JEUNESSE EN FRANCE ET TRADITION 

PŘEMYSLIDE

en comparaison de ces avis français, voici le témoignage d’un autre voyageur, 
l’empereur Charles IV. Charles, fils du roi Jean de Bohême de la maison des 
Luxembourg et de son épouse Élisabeth, héritière des Přemyslides, naquit le 14 mai 
1316 à Prague. Son nom de baptême d’origine fut Wenceslas 78. À sept ans, son 
père l’envoya en France, et à sa confirmation, il changea de nom, ce qu’il décrit de 
la façon suivante : « et ledit roi de France m’a fait confirmer par un évêque [G.N. : 
les mots latins « per pontificem » peuvent aussi être interprétés différemment] et m’a 
donné son propre nom [ou peut-être plutôt : « imposé son propre nom », note de 
l’auteur], à savoir Charles, et il m’a donné pour épouse la fille de Charles, son oncle, 
prénommée Marguerite, dite Blanche » 79 ». À cet égard, il est important de souligner 
que, plus tard, Charles donnera son prénom d’origine, Wenceslas, qui renvoie à la 
Bohême et à la tradition přemyslide, à ses deux premiers fils 80. Selon Charles, le roi 
de France l’aurait bien aimé et confié à son chapelain pour l’instruire « bien que 
ce roi fût ignorant des lettres » 81. Le commentaire de Charles sur la cour française 
est positif mais très bref. en revanche, son avis sur le nouveau roi, Philippe VI, est 
négatif : il aurait repris les conseillers de son prédécesseur, mais il n’aurait pas suivi 
leurs conseils et serait devenu avaricieux 82. Le jeune Charles admirait la prédication 
et l’érudition de l’abbé Pierre de Fécamp, le futur pape Clément VI, et entra en 
contact avec lui 83. Dans l’empire, ses bons contacts avec Clément VI (qu’il 

78	 Sur	la	biographie	de	Charles	IV,	voir	Ferdinand	Seibt	(dir.),	Kaiser Karl IV. Staatsmann und 
Mäzen,	op. cit.	;	id.,	Kaiser Karl IV. Ein Kaiser in Europa, 1346-1378,	München,	Deutscher	
Taschenbuch	Verlag,	2000	;	Heinz	Stoob,	Kaiser Karl IV. und seine Zeit,	Graz,	Styria,	1990	;	
Jiři	Spĕváček,	Karl IV. Sein Leben und seine staatsmännische Leistung,	Praha,	Academia	
nakladatelstvi	Československé	akademie	vĕd,	1978.

79	 Vie de Charles IV de Luxembourg,	éd.	et	trad.	par	Pierre	Monnet	et	Jean-Claude	Schmitt,	Paris,	
Les	Belles	Lettres,	2010,	p.	18-19.	Citation	 latine	 :	«	Fecitque me dictus rex Francorum per 
pontificem confirmari et imposuit michi nomen suum equivocum videlicet Karolus et dedit 
michi in uxorem filiam Karoli, patrui sui, nomine Margaretam dictam Blanczam	», Vita Caroli 
Quarti. Die Autobiographie Karls IV,	éd.	et	trad.	Eugen	Hillenbrand,	Stuttgart,	Fleischhauer	
&	Spohn,	1979,	p.	83.	À	propos	de	ce	texte	voir	Anke	Paravicini-Ebel,	«	Die	Vita	Karls	IV,	ein	
“Ego-Dokument”	?	»,	Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters,	63/1,	2007,	p.	101-
109	;	Eva	Schlotheuber,	«	Die	Autobiographie	Karls	IV.	und	die	mittelalterlichen	Vorstellungen	
vom	Menschen	am	Scheideweg	»,	Historische Zeitschrift,	281,	2005,	p.	561-591	;	Bernd-Ulrich	
Hergemöller,	Cogor adversum te. Drei Studien zum literarisch-theologischen Profil Karls IV. 
und seiner Kanzlei,	Warendorf,	Fahlbusch,	1999,	p.	221-253	;	Pierre	Monnet	et	Jean-Claude	
Schmitt,	«	Introduction	»	dans	Pierre	Monnet	et	Jean-Claude	Schmitt	(dir.),	Autobiographies 
souveraines,	Paris,	Publications	de	la	Sorbonne,	2012,	p.	7-32.

80	 Ferdinand	Seibt	(dir.),	Kaiser Karl IV. Ein Kaiser in Europa, op. cit.,	p.	200,	203,	326.
81	 «	quamvis rex predictus ignarus esset litterarum »	(Vita Caroli Quarti,	éd.	cit.,	p.	82-83	;	Vie 

de Charles IV de Luxembourg,	éd.	cit.,	p.	20-21).
82	 Vita Caroli Quarti,	éd.	cit.,	p.	84-85	;	Vie de Charles IV de Luxembourg,	éd.	cit.,	p.	22-23.
83	 Ibid.



47

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

reverra comme pape au cours de son voyage à Avignon) et avec son successeur, 
qui faciliteront aussi son accession au trône, lui seront parfois reprochés. Dans 
une autre partie de son autobiographie, il évoque une vision qui était liée à 
la mort du dauphin Guigues VIII de Viennois (1309-1333), qu’il percevait 
comme une punition divine pour une vie de luxure. Dans sa vision, le dauphin, 
qui mourut réellement des suites d’une blessure reçue au siège du château de 
La Perrière en Savoie, meurt d’une façon très particulière, qui ressemble à une 
castration. L’ange de la vision donne cette fin en avertissement à Charles et à 
son père 84. Charles, qui à cette époque de sa vie, avait également des affaires 
amoureuses, en fut profondément ému, il décida de changer sa vie et de fonder 
une église sur le lieu de la vision, à Terenzo, dans la région de Parme, et plus 
tard, il enrichit la liturgie mariale à Prague 85. Il est significatif pour l’évolution 
du climat politique que cette partie de l’autobiographie sera mal interprétée et 
déformée. Dans son résumé de la vision de Charles IV, enea Silvio Piccolomini 
identifie cette mort bien particulière non pas comme celle du dauphin de 
Viennois, mais celle du dauphin de France 86. Par la suite, cette erreur sur 
l’identité du « dauphin » 87 et l’appréciation négative des activités de Charles IV 

84	 «	Tu	dois	savoir	que	celui-ci	est	le	Dauphin	du	Viennois,	qui	a	été	ainsi	frappé	par	Dieu	pour	
son	péché	de	luxure.	Maintenant	prenez	donc	garde,	et	vous	pouvez	dire	à	votre	père	qu’il	
se	préserve	de	semblables	péchés,	ou	bien	il	vous	arrivera	des	choses	bien	pires	»	(«	Scire 
debes quod hic est Delphinus Viennensis, qui propter peccatum luxurie sic a deo est 
percussus; nunc ergo cavete et patri vestro potestis dicere, quod sibi caveat de similibus 
peccatis, vel peiora accident vobis »,	Vita Caroli Quarti,	éd.	cit.,	p.	110-111	;	Vie de Charles IV 
de Luxembourg,	éd.	cit.,	citation	latine	p.	50	;	trad.	p.	51).

85	 Ibid.,	éd.	et	trad.	Eugen	Hillenbrand,	p.	175,	p.	224-225,	n.	255.
86	 «	En	ce	temps,	une	guerre	opposa	le	dauphin	de	France	au	prince	de	Savoie.	Alors	que	Jean	

[i.e.	Jean	l’Aveugle,	le	père	de	Charles],	à	sa	demande,	avait	décidé	de	lui	envoyer	l’aide,	
pendant	la	nuit	précédant	l’ordre	de	départ,	Charles	avait	vu	en	son	rêve	un	jeune	homme	
d’aspect	remarquable,	enlevé	par	la	main	d’un	soldat	en	un	lieu	proéminent	d’où	il	pouvait	
être	vu	de	tous,	puis	dépouillé	de	ses	vêtements	et	bientôt	castré.	Charles	avait	demandé	à	
un	jeune	homme	d’allure	surhumaine	et	vénérable	qui	se	tenait	tout	près	qui	avait	ordonné	
ces	actes,	qui	 était	 ce	 jeune	homme	si	 cruellement	 traité	et	pourquoi	 il	 souffrait	 un	 tel	
supplice	?	Il	lui	fut	répondu	que	c’était	le	dauphin,	le	fils	aîné	du	roi	de	France,	qui	était	
traité	de	telle	manière.	C’est	ainsi	que	devaient	être	frappés	ceux	qui	violaient	les	mariages	
d’autrui.	»	(«	Fuisse per idem tempus dalphino Francie cum principe Sabaudie bellum, cui 
cum rogatus Iohannes auxilium ferre statuisset, nocte, que decretum iter precessit, visum 
esse in somnis Karolo iuvenem conspicua forma militari manu raptum eminentique loco, 
unde videri ab omnibus posset, vestimentis exutum moxque virilia ei execta. Quesivisse 
Karolum ex proximo adolescente, qui specie supra humanam venerabilis astabat eaque 
sic geri mandaverat, quisnam is iuvenis esset tam crudeliter acceptus et cur eo supplicio 
afficeretur ? Responsum datum, dalphinum esse regis Francie primogenitum, qui talibus 
modis acciperetur. Sic plectendos esse, qui aliena matrimonia violarent »,	Aeneas	Silvius	
Piccolomini,	Historica Bohemica,	 éd.	 Joseph	Hejnic	 et	 Hans	 Rothe,	 trad.	 Eugen	Udolph,		
Köln,	Böhlau,	2005,	3	vol.,	t.	I,	p.	206-207.)	Traduction	de	Gisela	Naegle.

87	 «	À	cela,	 le	 jeune	homme	répondit	à	Charles	qu’il	était	 le	dauphin,	 le	fils	aîné	du	roi	de	
France	et	qu’il	était	torturé	ainsi	parce	que	toutes	les	personnes	adultères	devaient	souffrir	



48

seront reprises en langue allemande dans la traduction de la Historica Bohemica 
par Peter eschenloër († 1481), qui, originaire de Nuremberg, fut greffier de la 
ville de Breslau (Wroclaw) 88.

enfin, après une absence de onze ans, Charles IV rentra en Bohême mais, 
à son arrivée, il n’y trouva plus personne de sa famille : sa mère était morte, 
son père était absent et ses deux sœurs étaient restées en France. Selon ses 
dires, le jeune Charles avait complètement oublié la langue tchèque, mais ses 
connaissances seraient vite revenues : « mais ensuite nous la réapprîmes au point 
de parler et de comprendre comme n’importe quel autre homme de Bohème » 89. 
ensuite il écrit qu’il avait également de bonnes connaissances orales de français 
(Gallicum), d’italien (Lombardicum), d’allemand (Teutunicum) et de latin, 
toutes langues qu’il pouvait aussi écrire 90. Ces connaissances apparaissent dans 
l’article 31 de la Bulle d’Or de 1356 qui prévoit que les fils des princes-électeurs 
devraient apprendre les langues principales de l’empire – parmi lesquelles le 
français n’est pas mentionné. Outre leur langue maternelle allemande, à partir 
de sept ans et jusqu’à l’âge de quatorze ans, ils devaient apprendre le latin, 
l’italien et le tchèque. Il était prévu d’envoyer les enfants ailleurs, de leur donner 
des professeurs ou des camarades du même âge qui parleraient les langues en 
question 91. Malheureusement, ce projet « pédagogique » resta lettre morte.

une	telle	torture	»	(«	Do antwortet der jungling Karolo, her were des konigs von Franckreich 
son Delffinus der erstgeboren und würde also germartert dorumme, das alle ebrecher 
sulche martir leiden sullen »,	 Aeneas	 Silvius	 Piccolomini,	 Historica Bohemica,	 éd.	 cit.,	
t.	 II,	 Die frühneuhochdeutsche Übersetzung [1463] des Breslauer Stadtschreibers Peter 
Eschenloër,	éd.	Václav	Bok,	Köln,	Weimar,	Böhlau,	2005,	p.	151-152.)	Traduction	de	Gisela	
Naegle.	Il	existe	également	des	traductions	en	tchèque	du	xve	et	xvie	siècle	(ibid.,	p.	5).	

88	 «	En	vérité,	on	pourrait	le	décrire	comme	un	empereur	bien	honnête,	s’il	n’avait	pas	cherché	
l’honneur	du	royaume	de	Bohême	davantage	que	celui	du	(Saint)	Empire	romain,	et	si,	de	
son	vivant,	il	n’avait	pas	ordonné	son	fils	aîné	par	la	force	de	l’argent	comme	son	successeur	
dans	la	dignité	d’empereur.	Ainsi,	parce	que	les	princes-électeurs	n’étaient	pas	prêts	à	faire	
cela	et	parce	qu’il	n’arrivait	pas	à	ce	résultat	par	la	force	des	vertus,	il	arriva	à	ses	fins	par	
la	force	de	l’argent	»,	traduction	par	 l’auteur	de	la	citation	suivante	:	«	Vorware, gar ein 
erlicher kaiser were her zu schreiben, so her des reichs zu Behem ere nicht mer gesucht 
hette denn des romischen reichs, wenn her bey seinem leben seinen eldisten son zu eyme 
nochkomenden kaiser ordinirte umb gelt, wenn so als die kürfursten dorczu nicht geneyget 
woren, das her mit tugenden nicht vermochte, das volbrocht her mit gelde »	(ibid.,	p.	153).	
Sur	Peter	Eschenloër	et	sa	traduction,	voir	ibid.,	p.	9-22.

89	 «	ita ut loqueremus et intelligeremus ut alter Boemus	».
90	 Vita Caroli Quarti,	éd.	cit.,	p.	116-117	;	Vie de Charles IV de Luxembourg,	éd.	cit.,	p.	56-57.	
91	 Bulle	d’Or,	art.	31,	«	Die	Goldene	Bulle	von	1356,	Die	Metzer	Gesetze,	25	décembre	1356	»,	

dans	 Lorenz	Weinrich	 (dir.),	Quellen zur Verfassungsgeschichte des Römisch-Deutschen 
Reiches im Spätmittelalter,	op. cit.,	p.	392-395.	Sur	 les	 langues	de	 l’Empire,	 voir	Gisela	
Naegle,	«	Diversité	 linguistique,	 identités	et	mythe	de	l’Empire	à	 la	fin	du	Moyen	Âge	»,	
Revue française d’histoire des idées politiques,	36,	2012,	p.	253-279.



49

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

Selon Charles IV, à son arrivée en Bohême, la ville de Prague était en très 
mauvais état et il ne disposait même pas d’un château convenable où il pût 
s’installer. Ces descriptions poursuivent également le but de mettre en valeur ses 
propres travaux de construction et d’embellissement. Récemment, ces travaux, 
l’art et l’iconographie de son règne ont fait l’objet de nombreuses études 92. Au 
cours de son voyage en France, de son côté, le roi français prend soin de bien 
montrer les splendeurs artistiques de son palais et de les présenter habilement 
pour en souligner toute la valeur 93.

L’appréciation de Charles IV et de son père Jean l’Aveugle, mais également 
de l’empereur Sigismond par l’historiographie est significative. Ce dernier est 
plutôt mal aimé dans tous les pays sur lesquels il a régné : peu présent dans 
les parties allemandes de l’empire, il régna pendant plus de quarante ans en 
Hongrie, où il fut considéré comme un roi étranger allemand ou tchèque, et 
pour l’historiographie tchèque, il compte parmi les meurtriers de Jan Hus 94. 
Dans l’empire, avant d’être pleinement reconnu, Charles IV avait à vaincre 
des obstacles considérables. Élu comme anti-roi du vivant de l’empereur Louis 
de Bavière, il eut à son tour à affronter Günther von Schwarzburg, qui fut élu 
contre lui. Ces difficultés sont reflétées par le fait que finalement, Charles IV 
fut élu et couronné deux fois. Une première élection à Rhens en 1346 fut suivie 
par une seconde élection unanime au « bon endroit » à Francfort-sur-le-Main 
(1349). Le couronnement à Bonn de 1346 fut renouvelé au lieu traditionnel 
du couronnement à Aix-la-Chapelle en 1349 95. Cependant, sous le règne de 
son fils Wenceslas, l’opposition des princes était devenue si forte qu’en 1400, 
elle réussit à déposer ce roi. Ainsi, les jugements varient fort en fonction 
de la tradition historiographique respective et les historiens autrichiens, 

92	 Jiří	Fajt	et al.	(dir.),	Karl IV. Kaiser von Gottes Gnaden. Kunst und Repräsentation des Hauses 
Luxemburg, 1310-1437,	München,	 Berlin,	 Deutscher	 Kunstverlag,	 2006	 ;	Marco	Bogade,	
Kaiser Karl IV. Ikonographie und Ikonologie,	 Stuttgart,	 Ibidem	Verlag,	 2005	 ;	 Jiři	 Fajt	 et	
Andrea	Langer	(dir.),	Kunst als Herrschaftsinstrument. Böhmen und das Heilige Römische 
Reich unter den Luxemburgern im europäischen Kontext,	 Berlin/München,	 Deutscher	
Kunstverlag,	2009.

93	 Bernd	Carqué,	«	Orte	und	Zeichen	der	Sichtbarkeit	im	spätmittelalterlichen	Paris.	Probleme	
der	Sichtbarkeit	um	1400	und	heute	»,	dans	Caspar	Ehlers	(dir.),	Deutsche Königspfalzen,	
t.	VIII, Places of Power – Orte der Herrschaft – Lieux du pouvoir,	Göttingen,	Vandenhoeck	
&	Ruprecht,	 2007,	 p.	 116-129	 ;	Gerald	Schwedler,	Herrschertreffen des Spätmittelalters,	
Ostfildern,	 Thorbecke,	 2008,	 p.	 297-329.	 Sur	 ce	 voyage	 voir	 :	 František	 Šmahel,	 The 
Parisian Summit, 1377-78,	Praha,	Karolinum	Press,	2014.

94	 Michel	Pauly	et	 François	Reinert	 (dir.),	Sigismund von Luxemburg.	Ein Kaiser in Europa,	
Mainz,	Philipp	von	Zabern,	2006	;	Sabine	Wefers,	Das politische System Kaiser Sigmunds,	
Stuttgart,	Steiner,	1989	;	Josef	Macek	(dir.),	Sigismund von Luxemburg. Kaiser und König in 
Mitteleuropa, 1387-1437,	Warendorf,	Fahlbusch,	1994	;	Jörg	K.	Hoensch,	Kaiser Sigismund, 
Herrscher an der Schwelle zur Neuzeit, 1368-1437,	München,	Beck,	1996.

95	 Ferdinand	Seibt	(dir.),	Kaiser Karl IV. Ein Kaiser in Europa,	op. cit.,	p.	154,	164.



50

allemands, tchèques, hongrois et luxembourgeois n’arrivent pas aux mêmes 
conclusions. Dans un sondage dans la République tchèque de 2005, l’empereur 
Charles IV fut élu le plus grand Tchèque de tous les temps 96. en revanche, 
son père faisait pendant longtemps surtout figure de « roi étranger » avant 
que sa contribution à l’essor de la Bohême sous le règne de son successeur et 
fils fut reconnue par l’historiographie tchèque 97. Les évaluations divergentes 
des différentes historiographies nationales concernent également le poids du 
modèle culturel français et les interprétations des historiens de l’art. Pour une 
partie de l’historiographie allemande, l’empereur Charles IV était longtemps 
le « père de la Bohême » mais il fut désigné comme vitricus imperii, « beau-
père de l’empire », une appellation aux connotations très négatives impliquant 
qu’il aurait négligé les intérêts de l’empire par rapport à ceux de la Bohême 98. 
Un tel jugement se trouve déjà chez enea Silvio Piccolomini et l’empereur 
Maximilien Ier. Après avoir énuméré plusieurs mérites de Charles, Piccolomini 
constate : 

Il aurait certainement été un empereur célèbre, s’il n’avait pas davantage cherché 
la gloire du royaume de Bohême que celle du (Saint) empire Romain. Cela 
entâcha notablement son nom, à cause du fait que, de son vivant, il entreprit 
d’ordonner Wenceslas, l’aîné de ses fils, comme son successeur dans l’empire, 
et ce par la force de l’argent 99. 

Mais il s’agit d’une tension qui existait déjà à l’époque même. Une partie des 
difficultés de la relation entre Charles IV et son propre père, Jean l’Aveugle, 
étaient, selon Charles, le résultat d’intrigues qui essayèrent de séparer l’héritier 
des Přemyslides et son père, considéré comme roi étranger et dont la position 
était difficile. Le résultat fut que le père, devenu méfiant, retira temporairement 
à son fils toutes ses fonctions en Bohême et en Moravie 100.

96	 Jiři	Fajt,	«	Vorwort	»,	dans	ibid.,	p.	14.
97	 Martin	Nejedlý,	«	Deux	poètes	français	du	quatorzième	siècle	en	Bohême.	Rencontres	et	

confrontations	»,	art.	cit.,	p.	30,	34,	38.
98	 Beat	 Frey,	 Pater Bohemiae – Vitricus Imperii. Böhmens Vater, Stiefvater des Reiches. 

Kaiser Karl IV. in der Geschichtsschreibung,	Bern,	Peter	Lang,	1978	;	Peter	Moraw,	«	Kaiser	
Karl	IV.	1378-1978.	Ertrag	und	Konsequenzen	eines	Gedenkjahres	»,	dans	Herbert	Ludat	et	
Rainer	Christoph	Schwinges	(dir.),	Politik, Gesellschaft, Geschichtsschreibung, Giessener 
Festgabe für František Graus zum 60. Geburtstag,	Köln/Wien,	Böhlau,	1982,	p.	224-318.

99	 «	 Clarus profecto imperator, nisi Bohemici regni gloriam magis quam Romani Imperii 
quesivisset. Illud quoque nomini eius non parvam inussit maculam, quod Venceslaum, ex 
filiis suis natu maiorem, in Imperio sibi successorem adhuc vivens ordinare conatus est, 
idque pecunia	»,	Aeneas	Silvius	Piccolomini,	Historica Bohemica,	éd.	cit.,	p.	212.	Traduction	
Gisela	Naegle.

100	 Vita Caroli Quarti,	éd.	cit.,	p.	120-123	;	Vie de Charles IV de Luxembourg,	éd.	cit.,	p.	62-63.



51

gisela naegle   La	France	et	l’Em
pire	à	l’époque	des	Valois

Au cours de la discussion historiographique sur Charles IV, son voyage en 
France et la cession des droits au dauphin jouent un rôle important 101. Pour 
l’historiographie allemande, il s’agissait longtemps d’un abandon de droits qui 
aurait été non seulement néfaste pour l’empire mais qui pourrait même être 
assimilé à une trahison. L’acte de déposition du roi Wenceslas lui reproche 
explicitement d’avoir cédé trop de droits de l’empire en Italie et, en général, dans 
les territoires impériaux de langue romane (Welschen Landen) 102. Récemment, 
ces interprétations ont fait l’objet d’une réévaluation : on souligne que Charles 
aurait seulement renoncé à des droits qu’il ne pouvait faire valoir d’une façon 
effective. Selon cette opinion, le sens de son voyage et de son attitude conciliante 
à l’égard des revendications de la royauté française avaient un sens différent : il 
s’agissait plutôt d’un « partage des sphères d’intérêts ». Charles IV aurait souhaité 
arrondir ses territoires à l’est et réorienter sa politique. Françoise Autrand 
constate à juste titre que « l’empereur regardait vers l’est 103 » et que, finalement, 
la rencontre de l’oncle et du neveu « fut l’occasion d’affirmer rigoureusement la 
division de la Chrétienté en États souverains et indépendants et de proclamer 
que leurs relations étaient guidées par ce principe lourd de conséquences : 
chacun chez soi 104 ». Afin d’avoir les mains libres pour ses projets, Charles IV 
aurait fait ces concessions importantes au roi de France. en appui de cette 
interprétation, on peut citer l’attitude qu’il adopte dans son autobiographie. 
À propos de la poursuite de l’expédition militaire en Italie de 1333, qu’il avait 
mené conjointement avec son père qui lui propose de la poursuivre seul, il 
refuse cette suggestion et constate : « Nous refusâmes ces charges, que nous ne 
pouvions pas assumer honorablement » 105. La politique matrimoniale plaide 
dans le même sens. Charles IV fut marié quatre fois. Conformément aux liens 
étroits entre les Luxembourg et la France, parmi ses épouses comptait Blanche 
de Valois et en 1334, son père se maria avec Béatrice de Bourbon. Mais ses trois 
autres épouses seront Anne, fille du comte palatin, Anne de Schweidnitz-Jauer 
et Élisabeth de Poméranie-Wolgast. Ses propres enfants seront mariés à des 

101	 Winfried	 Eberhard,	 «	 Ost	 und	West:	 Schwerpunkte	 der	 Königsherrschaft	 bei	 Karl	 IV	 »,	
Zeitschrift für Historische Forschung,	 8,	 1981,	 p.	 13-24	 ;	 Alois	Gerlich,	 «	Die	Westpolitik	
des	Hauses	Luxemburg	am	Ausgang	des	14.	Jahrhunderts	»,	Zeitschrift für Geschichte des 
Oberrheins,	107,	Neue	Folge,	68,	1959,	p.	114-135	;	Ferdinand	Seibt,	«	Zum	Reichsvikariat	
für	den	Dauphin	1378	»,	Historische Zeitschrift,	8,	1981,	p.	129-158	;	Marie-Luise	Heckmann,	
«	Das	Reichsvikariat	des	Dauphins	im	Arelat	1378	»,	dans	Ellen	Widder,	Mark	Mersiowsky	
et	Maria-Theresia	Leuker	 (dir.),	Manipulus Florum. Festschrift für Peter Johanek zum 60. 
Geburtstag,	Münster,	Waxmann,	2000,	p.	63-97.	

102	 Ernst	Schubert,	Königsabsetzungen im deutschen Mittelalter,	op. cit.,	p.	239.
103	 Françoise	Autrand,	Charles V le Sage,	Paris,	Fayard,	1994,	p.	779-805,	ici	p.	801.
104	 Ibid.,	p.	805.
105	 «	Nos vero recusavimus quae cum honore conservare non poteramus », Vita Caroli Quarti,	

éd.	cit.,	p.	114	;	Vie de Charles IV de Luxembourg,	éd.	cit.,	p.	54-55.



52

membres des dynasties puissantes de l’empire, de l’europe centrale et de l’est, 
y compris aux Anjou de Hongrie. en mariant sa sœur Anne au roi d’Angleterre, 
Wenceslas choisit même un adversaire du roi de France.

Des rois comme Charlemagne ou Charles IV n’avaient pas de nationalité au 
sens moderne et ils régnaient sur des territoires qui correspondent à plusieurs 
États européens actuels. L’article 31 de la Bulle d’Or commence avec ce 
constat de la diversité culturelle, linguistique et juridique : « Car la Majesté 
du Saint empire romain germanique doit régler les lois et le gouvernement de 
“nations” différentes qui se distinguent par les mœurs, la façon de vivre, et les 
langues […] » 106. Pour l’empire médiéval, cette diversité est très prononcée et 
pour ses différentes parties, la réponse à la question de l’influence de la culture 
française et de l’intensité des échanges ne sera pas la même. Particulièrement les 
régions de frontière sont des espaces d’interpénétration culturelle, mais parfois 
aussi d’affrontements violents et de tentatives de domination culturelle. Afin 
de permettre une évaluation plus exacte de l’influence culturelle de la cour des 
Valois, il sera donc nécessaire d’adopter un modèle d’analyse multilatéral qui 
prend en compte la complexité des structures culturelles et politiques du temps 
et l’existence de points de références communs tels que la tradition chrétienne, 
le droit romano-canonique ou la redécouverte des auteurs de l’Antiquité. 

106	 «	 Cum sacri Romani celsitudo imperii diversarum nacionum moribus, vita et ydiomate 
distinctarum leges habeat	 »,	 Bulle	 d’Or,	 art.	 31,	 «	 Die	 Goldene	 Bulle	 von	 1356,	 Das	
Nürnberger	 Gesetzbuch,	 10.	 Januar	 1356	 »,	 dans	 Lorenz	 Weinrich	 (dir.),	 Quellen zur 
Verfassungsgeschichte des Römisch-Deutschen Reiches im Spätmittelalter,	op. cit.,	p.	392	;	
traduction	française	par	Gisela	Naegle	dans	«	Diversité	linguistique,	identités	et	mythe	de	
l’Empire	à	 la	fin	du	Moyen	Âge	»,	art.	cit.,	p.	253,	n.	2.	La	traduction	de	cette	phrase	en	
français	pose	problème	pour	la	notion	de	«	celsitudo	»	(il	s’agit	d’un	titre	honorifique)	et	
celle	de	«	nation	»	qui	n’a	pas	encore	le	sens	actuel.



53

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

 À VUe De FAUCON :  
LeS eSPACeS POÉTIQUeS D’eUSTACHe DeSCHAMPS

Vladislava Lukasik 
Université de Moscou

« Ori, occi, midi, septemtrion, / Princes, seront au cerf par sa merite 1 », promet 
Deschamps dans l’envoi d’une de ses ballades consacrées à Charles VI qui avait, 
comme l’on sait, choisi le cerf-volant pour emblème. Cette ballade est une prophétie 
politique, autant dire, de la propagande annonçant le discours de la Gloire des 
Grands Rhétoriqueurs 2. C’est à peine une réflexion historique sérieuse, et encore 
moins le fruit d’une révélation mystique, mais elle oriente sommairement le 
lecteur dans l’espace. en effet, Deschamps y prédit l’anéantissement des adversaires 
traditionnels de la couronne française : l’île aux géants (dénomination coutumière 
de l’Angleterre depuis Geoffroi de Monmouth) et l’île aux fourmis (généralement 
identifiée comme la Flandre). Mais la prophétie allant crescendo, les conquêtes du 
cerf-volant doivent être couronnées par le refoulement des Sarrasins suite auquel 
la Terre sainte va « être quitte ». L’envoi cerne la géographie des futures victoires du 
roi en les dotant d’un certain système de coordonnées : Orient, Occident, Midi, 
Nord. Cette petite mappemonde emblématique placée sous les auspices d’un aigle 
d’or n’incite sans doute pas à s’interroger sur les connaissances géographiques que 
le « Brûlé des champs » aurait pu posséder en géographie. Je m’attacherai plutôt à 
la valeur mythique de cette écoumène conventionnelle, pour m’interroger sur la 
mythologie de l’espace dans les ballades de maître eustache. Serait-elle conçue dans 
les termes des chansons de geste ou des romans de chevalerie entretenant peu de 
correspondances avec l’espace réel ? Contemporain des chroniques de Jean Froissart, 
auteur souvent comparé à un journaliste à l’époque moderne 3, Deschamps, ce 
chevaucheur du roi, mesurait-il l’espace en termes moins romanesques que les 
preux ou les chevaliers errants, qui sont loin d’être oubliés à son époque ? Ses 
ballades qui sont des échos personnalisés d’événements historiques ou familiers 
permettront de cerner son écoumène. 

1	 Ball.	67,	I,	v.	25-26.	
2	 Paul	 Zumthor,	 Le Masque et la Lumière. La poétique des grands rhétoriqueurs,	 Paris,	

Éditions	du	Seuil,	1978,	p.	10.	
3	 Georges	Duby	et	Robert	Mandrou,	Histoire de la civilisation française,	 t.	 I,	Moyen Âge – 

xvie siècle,	Paris,	Armand	Colin,	1968,	p.	266	(«	le	brillant	reportage	de	Froissart	[…]	»).

 



54

MONDE PHYSIQUE ET ÉLEMENTS

La conception de l’espace chez Deschamps, comme chez tout autre auteur 
médiéval, n’est pas plate. Je dirai que, de manière anachronique, elle est 
structurée en trois dimensions. Le monde d’eustache est forcément géré 
par la volonté de Dieu 4, donc pourvu d’un axe vertical. Mais d’autres forces 
surhumaines sont sujettes ou contraires à la volonté suprême. Guillaume de 
Machaut ou Christine de Pizan parlent beaucoup de Fortune. Dans la poésie 
du Moyen Âge tardif, cette capricieuse divinité endosse de plus en plus de 
responsabilité pour toute sorte de changement social, naturel ou sentimental 5. 
Ainsi, la frayeur instinctive qu’inspirent les cataclysmes naturels rejoint souvent 
la peur des mutations de Fortune. Guillaume de Machaut cite Fortune parmi 
les sinistres ou les malheurs envoyés par Dieu, comme la foudre, la mort ou 
les ravages du vent 6. Chez Christine de Pizan, Fortune suscite des tempêtes 
violentes, au point de transgresser l’ordre naturel des choses 7. 

Prendre la mer, signifie monter sur la roue de Fortune. Christine dira à propos 
d’un navire qui gagne le large : 

Se sauvement a bon port tourne celle 
en vérité c’est chose aventureuse, 
Car trop griefvement est mer perilleuse 8.

Il n’est pas étonnant qu’une sorte de folie saisisse ceux qui s’embarquent pour 
de lointains rivages : 

C’est fors chose qu’une nef se conduise 
es fortunes de mer, a tout par elle 

4	 Bernard	Guenée,	Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval,	Paris,	Flammarion,	
2011,	p.	29.	

5	 Howard	 Rollin	 Patch,	 The Goddess Fortuna in Medieval Literature,	 Cambridge,	 Harvard	
University	Press,	1927,	p.	103	;	Jacqueline	Cerquiglini,	« Un engin si soutil ». Guillaume de 
Machaut et l’écriture au xive siècle,	Genève/Paris,	Slatkine,	1985,	p.	65	sq.	;	sur	la	nature	
de	la	puissance	de	Fortune	voir	Jean-Claude	Mühlethaler,	«	Discours	du	narrateur,	discours	
de	Fortune	:	les	enjeux	d’un	changement	de	point	de	vue	»,	dans	Margaret	Bent	et	Andrew	
Wathey	(dir.),	Fauvel Studies: Allegory, Chronicle, Music, and Image in Paris, Bibliothèque 
Nationale de France, MS Français 146,	Oxford,	Clarendon	Press,	1998,	p.	337-351,	p.	341	
sq.	;	Miren	Lacassagne,	«	La	figure	de	Fortune	dans	le	Livre de la Mutacion de Fortune	de	
Christine	de	Pizan	et	la	poésie	d’Eustache	Deschamps	»,	dans	Eric	Hicks	(dir.),	Au champ 
des escriptures,	Paris,	Honoré	Champion,	2000,	p.	219-230.

6	 Guillaume	 de	 Machaut,	 «	 Le	 Confort	 d’Ami	 »,	 dans	 Œuvres de Guillaume de Machaut,	
éd.	Ernest	Hoepffner,	Paris,	Didot,	1908-1921,	3	vol.,	t.	III,	v.	1889-1894.

7	 Miren	 Lacassagne,	 «	 La	 figure	 de	 Fortune	 dans	 le	 Livre de la Mutacion de Fortune	 de	
Christine	de	Pizan	et	la	poésie	d’Eustache	Deschamps	»,	art.	cit.	

8	 Christine	de	Pizan,	ball.	XIII	des	«	Cent	balades	»,	dans	Œuvres poétiques,	éd.	Maurice	Roy,	
Paris,	Firmin-Didot,	1886,	1891,	1896,	3	vol.,	t.	I,	1886,	p.	14,	v.	5-7.	



55

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

Sanz marronier ou patron qui la duise, 
et le voile soit au vent qui ventelle 9.

Pourtant, malgré l’omniprésence poétique de Fortune, eustache a peu recours 
à cette allégorie malgré sa crainte des catastrophes naturelles, aussi forte chez lui 
que chez ses confrères, et que, sur sa carte poétique, la mer est un lieu de danger, 
hostile et implacable par définition : « Contre les vens ne peut nul de la mer 10 ». 
Si Deschamps n’invoque pas Fortune, son monde n’en est pas moins rythmé par 
des changements cycliques. Dans une ballade dialoguée, la Terre se plaint des 
gens qui la font souffrir chaque année et que la Mer lui ramène régulièrement. 
Or, la réponse de la mer est : 

Tu me blames, Terre, contre raison. 
Tes gens viennent, non par moy eulx, requerre ; 
en Occident, Midi, Septemtrion, 
Leur fault souvent de l’un en l’autre aqcuerre 
Ce que pas n’ont ; je te faiz amisté 
De les souffrir ; sans toy, c’est verité, 
Me puis chevir, toy non ; or t’en remambre ; 
De ce soufrir ont la proprieté 
Mars, Avril, May, Juing, Juil, Aoust, Septembre 11. 

Évidemment, la Terre et la Mer deviennent ici des allégories conférant à leur 
dialogue une dimension macrocosmique. Il s’agit d’ailleurs vraiment de l’Océan 
mondial, car la Mer de Deschamps dit à la Terre : 

Mere des mers suy, dicte Marion ; 
Je te soustien, qui bien le scet enquerre ; 
L’esperit Dieu fist sur moy sa maison, 
Avant qu’il fust ne lune de soulerre : 
Le ciel n’estoit, ne terre ne clarté ; 
Son esperit sur les eaues porté 
Fut a ce temps qu’il vous fist et tout gendre ; 
Depuis vindrent par leur subtilité 
Mars, Avril, May, Juing, Juil, Aoust, Septembre 12. 

9	 Ibid.,	v.	1-4.
10	 Ball.	8,	I,	refrain.
11	 Ball.	1161,	VI,	v.	21-29.
12	 Ibid.,	v.	30-38.



56

Avec le changement des saisons, les périodes de sûreté alternent avec celles de 
danger, et il suffirait d’observer le rythme naturel pour se garantir une certitude 
quelconque. La Mer prévient : 

[…] je suis en fierté 
Octob., Novem., Janvier, Fevrier, Decembre. 
Fuy moy adonc ; quier lors pour ta santé 
Mars, Avril, May, Juing, Juil, Aout, Septembre 13. 

Ainsi, tant que les changements suivent leur cours naturel, l’espace s’organise 
d’une façon explicable, donc rassurante. Même si les ballades de Deschamps 
s’inscrivent généralement dans la logique d’un monde vieillissant, même si 
l’humanité vit un âge de plomb, cette sombre époque est rythmée par le cycle 
vital : 

Selon les temps et les douces saisons, 
Selon les ans et aages de nature, 
Selon aussi .IIII. complexions, 
Vient joie ou dueil a toute creature. 
Le sec aux champs, autre foiz la verdure, 
Folie et sens, povreté et richesce 
es corps humains, force, vertu, jeunesce, 
et puis convient tout aler a declin, 
Arbres, bestes, gens mourir par viellesce : 
Il n’est chose qui ne viengne a sa fin 14.

Pourtant, Deschamps n’est pas Froissart, et son monde poétique peut à peine 
être comparé à une horloge 15. Des empêchements causés par les changements 
météorologiques l’incitent à se plaindre, mais il ne s’attaque que relativement 
peu à Fortune et à ses péripéties cycliques. Il préfère accabler tout un panthéon 
de divinités antiques moins répandues : 

De Nepturnus et Glaucus me plain 
Qui contre moy font la mer felonnesse 
et d’eolus, dieu des vens, le villain,
Qui par eurus m’a empeschié l’adresse 
De mon propos […]

13	 Ibid.,	v.	44-47.
14	 Ball.	1077,	V,	v.	1-10.
15	 Jean	Froissart,	Le Paradis d’amour. L’orloge amoureus,	éd.	Peter	F.	Dembowski,	Genève,	

Droz,	1986.	



57

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

Li dieux de l’air fait plouvoir soir et main, 
L’air obscurcir ; Jupiter me courresce, 
Aux dieux de mer a estandu sa main 16. 

Les éditeurs avaient proposé, comme on sait, d’y voir une allusion à 
l’expédition à Alexandrie 17. Il est vrai que Guillaume de Machaut dans sa Prise 
d’Alexandrie recourt, lui aussi, à de nombreux noms mythologiques 18 que les 
deux poètes ont dû emprunter à l’Ovide moralisé. Alexandrie, Damas, la Syrie ou 
l’Égypte constituent cette zone géographique fort lointaine, dont l’« exotisme » 
est appuyé par l’onomastique empruntée à la mythologie classique. 

Quoi qu’il en soit, Machaut et Deschamps blâment les éléments auxquels 
ils donnent des noms antiques pour éviter de blâmer le Créateur. Ce procédé 
bien fécond se retrouvera plus tard chez Shakespeare, dans Le Roi Lear par 
exemple, où les divinités païennes sont invoquées pour aborder de terribles 
questions existentielles. Les brusques changements que le Moyen Âge appelle 
volontiers « mauvaise fortune » sont souvent décrits chez Deschamps comme 
une conspiration des éléments qui s’acharnent à l’unisson sur un être humain, 
une ville, un pays. Dans ce cas, même la guerre est perçue comme catastrophe 
naturelle : 

Guerre me font tuit li .IIII ; element, 
Les dieux de l’air, de feu, d’eaue et de terre : 
Mars me destruit par son embrasement 
et Saturnus par froit me vient requerre, 
Cerès mes blez acravante et atterre 
et mes vingnes a destruictes Bachus ; 
Jupiter pleut, qui de gresil m’enserre : 
De tous ces maulx est servie Vertus 19.

La peur des forces incontrôlables de la nature est donc assez forte. Pourtant 
plus dangereux encore est le changement qualitatif qui peut s’opérer dans 
la nature, comme l’annonce de la fin du monde : « […] element sont en 
conclusion / De ce monde mettre a fin dolereuse » 20, s’effraie Deschamps. 
Dans ses ballades eschatologiques, ce sont des changements irréversibles, des 
mutations de l’environnement à peine perceptibles qui angoissent surtout : 

16	 Ball.	8,	I,	v.	1-5	et	9-11.	
17	 «	Notes	historiques	et	littéraires	»,	dans	Œuvres complètes d’Eustache Deschamps,	éd.	cit.,	

t.	I,	p.	329.	
18	 Guillaume	 de	 Machaut,	 La Prise d’Alexandrie, ou Chronique de Pierre Ier de Lusignan,	

éd.	Louis	de	Mas	Latrie,	Genève,	Société	de	l’Orient	latin,	1877,	p.	1-5,	v.	11-126.
19	 Ball.	845,	v.	v.	1-8.	
20	 Ball.	107,	I,	v.	1-2.



58

Je voy l’estat de nature abregier 
en l’aage humain, en toute beste mue. 
et la terre fait ses fruis a dangier, 
Ses rappors sont de povre revenue 21.

et ailleurs :

Je suis certain de la mutacion 
Des royaumes et de la seigneurie, 
en pluseurs lieux, par la descripcion 
De Jhesucrist, Salemon, Jeremie ; 
Par nostre loy qui d’amer nous escrie 
De cuer, d’ame, Dieu, son proesme com soy ; 
en ces .II. points pent toute nostre loy 
Li .XII. articles, les dix commandemens ; 
Mais au rebours un chascuns faire voy, 
Pour ce du mont vient li fenissemens 22. 

Selon Jacques Berlioz, la fin du monde se révèle souvent être seulement la 
fin d’un monde 23. La mer s’acharne donc contre deux pays qui surgissent 
plus que tout autre sur la carte poétique de Deschamps, à savoir la Flandre et 
l’Angleterre : « Prince, j’ay leu et trouvé en latin, / Que par la mer celle terre 
faulra / Pour son orgueil […] », dit le poète dans la ballade consacrée à un 
certain peuple « enclin à rebeller 24 », que le contexte politique et historique de 
l’époque permet d’associer aux Flamands. 

L’univers est donc divisé en plusieurs mondes périssables. La fin d’un monde 
ne touche pas forcément le reste de la Création. La perspective eschatologique 
semble baisser d’un niveau. L’étape suivante pourrait être le passage au niveau 
microcosmique.

À l’échelle de la vie humaine, la mer peut être opposée à ce havre de luxe et de 
bonne chère qu’est Paris :

Je vous souhaide entre vous, gens de mer, 
Qui avez chaut dedenz vostre galée, 
De ce bon vin frisque, friant et cler 
Dont a la court est ma gueule arrousée

21	 Ball.	126,	I,	v.	1-4.	
22	 Ball.	400,	III,	v.	1-10.
23	 Jacques	 Berlioz,	 Catastrophes naturelles et calamités au Moyen Âge,	 Firenze,	 Sismel															

Galluzzo,	1998,	p.	22.	
24	 Ball.	16,	I,	v.	25-27.	



59

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

Car vous estes en peril de tumer 
Souventefoiz en tempeste formée, 
et lors vous fault en la soulte avaler, 
Gesir envers et la gueule baée 
Pour la pueur la vomir mainte goute, 
Le cul a bort mettre, crier : helas ! 
Le patron est en poupe souvent las, 
Qui doubte fort le vent et la tempeste […] 
A Paris sui en joie et soulas, 
Qui ainsi fait, ce n’est pas sens de beste. 

L’envoy
enfans, vueillez ici tost aborder, 
Car la puet on mener et joie et feste, 
Viande et vin et tout bien recouvrer, 
Qui ainsi fait, ce n’est pas sens de beste 25. 

Pour parler ainsi, l’on se doit, nous semble-t-il, d’avoir vécu des voyages 
en mer hasardeux. et Deschamps de trouver un sens moral aux dangers des 
tempêtes maritimes : 

L’eaue descent tousjours et coule aval, 
Mais retourner ne puet naturelment ; 
Chascun jour naist et puis defflue ou val 
De la grant mer : la prant terminement ; 
La la convient tempester durement 
Pour les griefs vens d’Auster et d’Aquilon, 
La sont les flos griez, horrible et felon 
Qui maint vaissel font perdre et perillier ; 
Conclure autel de ce monde puet on 
Ou pluseurs sont en peril de noier 26. 

La conclusion, « nostre corps est la nef sanz aviron » 27, est une image très 
ancienne et fréquente qu’Alain Chartier reprendra à son compte pour désigner 
la France déchirée par la guerre. 

25	 Ball.	84,	I,	v.	1-4,	11-18	et	28-33.	
26	 Ball.	133,	I,	v.	1-10.	
27	 Ibid.,	v.	17.



60

LES ROYAUMES

Il est certain que le corps humain, surtout déplacé de contrée en contrée, est 
sujet à des risques, sinon graves, du moins désagréables. Parmi les deux pays les 
plus souvent cités et les moins aimés de Deschamps, la Flandre est décrite avec 
maints détails souvent purement géographiques. Cette contrée que Deschamps 
a visitée, connue et souvent réprouvée avec passion, nous semble contraster avec 
deux points géographiques qui se trouvent tous les deux plus au sud : Paris, ville 
de confort et de joies charnelles, et Vertus, ville natale du « Brûlé des Champs », 
ville au nom parlant, une des rares directement attaquées par Fortune (« contre 
moy Fortune erre 28 »). Paris et Vertus constituent un centre du monde entre 
deux pôles, la Flandre et le Languedoc, où l’auteur doit être envoyé et où il ne 
souhaite nullement s’attarder. D’un côté, le Languedoc le terrifie, car c’est un 
pays dévasté par les exactions des routiers dont maître eustache se lamente dans 
maintes ballades. De l’autre, aucun des voyages flamands du chevaucheur du 
roi aucun ne semble avoir réussi. Par moments, la mission en ce pays représente 
comme un revers de Fortune en miniature : 

Li uns se plaint de sa grant povreté, 
et li autres de pluseurs maulx qu’il a ; 
L’autres se plaint qu’il a riches esté 
et voit trop bien que plus ne le sera ; 
Li uns se plaint quant il se maria 
Onques encor ; l’autres qui est trop tendres 
Se plaint du froit qui trop le refroida ; 
Mais ne me plaing fors du pais de Flandres 29.

Même les variations des saisons n’y peuvent rien : « Deux fois y fu d’iver, et 
deux d’esté ». L’on s’attendrait à des changements cycliques, à une éclaircie au 
sens propre ou au figuré. Pourtant, le refrain reprend : « ne me plaing fors du 
pais de Flandres ». Il s’agit pour le « Brûlé des Champs » d’un pays extrêmement 
boueux : 

en cheminant ma boe m’afubla 
D’un ort mantel ; je fu dedenz bouté, 
et mon sommier jusqu’au coul se plunga ; 
Bahu et tout long temps y demoura. 
Quant g’issi hors et lui, nous semblions cendres 30.

28	 Ball.	845,	V,	v.	12.	
29	 Ball.	17,	I,	v.	1-8.	
30	 Ibid.,	v.	18-22.



61

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

Le parallèle avec l’Anticlaudianus d’Alain de Lille serait-il trop audacieux ? 
Nous oserions pourtant évoquer la description de la maison de Fortune, située 
sur un rocher en pleine mer qui est régulièrement à moitié submergée 31.

Par ailleurs, un autre rapprochement singulier pourrait être signalé ici. Dans 
cette ballade, Deschamps évoque le combat de Roosebeke qui fut une sorte 
de revanche de la bataille des Éperons d’or en 1302 ; ces éperons purent être 
récupérés suite à la victoire de l’armée de Charles VI. Pourtant, le désastre des 
Éperons d’or avait été dû, entre autres, aux particularités du site, car les chevaux 
des cavaliers français s’étaient embourbés. Cette boue flamande qui dégoûte 
Deschamps n’aurait-elle pas d’échos dans sa mémoire historique ? Il est d’ailleurs 
vrai que la bataille de Courtrai ne fut pas la seule à révéler aux sujets du roi de 
France le côté marécageux du terrain. Tout guerrier ou messager s’aventurant 
dans les parages pouvait s’en rendre compte à tout moment, comme en attestent 
les chroniques de Froissart 32. 

La Flandre est donc un pays détesté, mais bien connu de maître eustache, qui 
y a accompagné le roi 33. Les ballades « flamandes » constituent une belle preuve 
de cette nouvelle époque où les témoignages d’un chroniqueur ou d’un poète 
prennent un caractère presque journalistique. Le moment clé de la bataille de 
Roosebeke, où l’armée adverse fut littéralement prise en tenaille par les troupes 
françaises est évoqué chez Jean Froissart et chez Deschamps sans presque de 
lexique émotionnel. L’effet des textes est sonore (cliquetis des épées et des haches 
frappant les bassinets des Flamands, pour Froissart, et le son des cloches, pour 
Deschamps) et produit par de simples constatations :

Là ne s’espargnoient point chevalier ne escuier, mis mettoient le main à l’uevre 
de grant volenté, et plus li uns que li autres. Si en i ot aucuns qui s’avanchièrent 
et boutèrent en la presse trop avant, car il i furent enclos et estaint 34 […].
Il i ot mort che jour, che rapportèrent li hiraut, sus le plache, sans le cache, 
jusque à le somme de vint et sis mille hommes, et plus 35. 

31	 Alain	de	Lille,	Anticlaudianus,	éd.	Robert	Bossuat,	Paris,	Vrin,	1955,	p.	173	et passim.	Les	
extraits	de	 l’Anticlaudianus sont	 traduits	par	Yasmina	Foehr-Janssens	dans	«	 La	maison	
de	 Fortune	 dans	 l’Anticlaudianus d’Alain	 de	 Lille	 »,	 dans	 Yasmina	 Foehr-Janssens	 et	
Emmanuelle	Métry	 (dir.),	 La Fortune. Thèmes, représentations, discours,	 Genève,	 Droz,	
2003,	p.	129-144.	

32	 Voir	 par	 exemple,	 Jean	 Froissart,	 Les Chroniques,	 éd.	 Gaston	 Paris,	 Paris,	 Renouard,	
Laurens,	1869-1899,	13	vol.,	t.	11,	p.	18,	320	sq.

33	 Jean	Devaux,	«	Images	des	guerres	de	Flandre	chez	Eustache	Deschamps	et	Jean	Froissart	»,	
dans	Danielle	Buschinger	(dir.),	Autour d’Eustache Deschamps,	Amiens,	Presses	du	Centre	
d’études	médiévales,	Université	de	Picardie-Jules	Verne,	1999,	p.	37-43.	

34	 Jean	Froissart,	Le Paradis d’amour. L’orloge amoureus,	éd.	cit.,	p.	56.	
35	 Ibid.,	p.	57	et	342.	



62

J’ay en Flandres trois fois oy sonner, 
et de bien loings suis alé a la messe 
A Rosebech, ou je vi sermonner : 
Vint mille hommes furent mors en la presse 36. 

Pour eustache Deschamps, beaucoup d’événements concernant les 
expéditions flamandes ont une prime importance dans le contexte politique de 
l’époque. Il n’est donc pas étonnant que la géographie poétique de la Flandre 
soit extrêmement détaillée, au point où nous pourrions aujourd’hui étudier 
la carte du pays en s’appuyant sur ses textes. Gravelines et Audruicq, Saint-
Omer et Boulogne, Ardres et ecluse, Bourbourg et Damme et, évidemment, 
Calais et Gand qui restent deux points douloureux, villes toujours hostiles, donc 
« orgueilleuses » et vouées à une juste punition. 

Contrairement à la Flandre que Deschamps a bien connue, l’Angleterre 
demeure un pays presque fictionnel dont la géographie se définit toujours en 
fonction des termes proposés par Bède le Vénérable (Albion) ou Monmouth 
(îles aux géants). Des ballades entières peuvent d’ailleurs être consacrées à 
l’interprétation des noms de l’Angleterre. Les dangers qui la menacent sont 
bien contemporains, la France et l’Écosse, mais le terrain des opérations semble 
sorti d’une carte géographique datant de l’époque de Bède. en bon prophète 
politique, Deschamps prédit souvent la destruction de l’Angleterre. Les 
prophéties se réfèrent aux sources livresques très en vogue à l’époque : Bède, un 
personnage réel, mais aussi des figures de fiction, Merlin et Sibylle 37. 

De même, en imitant le livre de Daniel, Deschamps dénonce le gouvernement 
d’un royaume par des enfants, considéré comme une malédiction depuis les 
temps bibliques. Or, l’Angleterre est « un pays gouverné des enfans ». et les 
ballades sur l’Angleterre restent souvent très emblématisées, au point que l’on 
croirait lire des centuries de Nostradamus 38 : 

Quant le grant lac dont sourt la frommiere 
Commencera a mouvoir ses frommis, 
et qu’ilz prandront une estrange banniere 
et qu’ilz seront l’un a l’autre ennemis 
Tant que leurs lieux principaulx yert desmis, 
Adonc venrra la grant destruction 

36	 Ball.	19,	I,	v.	1-4.	
37	 Ball.	26,	I.	
38	 Sur	la	«	lisibilité	»	des	prophéties	politiques	d’Eustache	Deschamps	voir	Laurent	Hablot,	

«	L’emblématique	princière	dans	l’œuvre	d’Eustache	Deschamps	»,	dans	Miren	Lacassagne	
et	Thierry	Lassabatère	(dir.),	Les « Dictez vertueulx » d’Eustache Deschamps,	Paris,	PUPS,	
2005,	p.	87-106,	p.	100.	



63

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

Dont autres qu’eulx seront mors et malmis 
Par l’emprinse de leur commottion. 

et lors ystra Bruthus de sa riviere 
Qui se faindra de ce lac estre amis, 
et li lions sauldra de sa bruiere 
Qui vers Brutus se sera contremis, 
et esmouvra par ses horribles cris 
Des grans fourests de Gaule et d’Albion, 
Loups, cerfs, sangliers, tors, vaches et brebis, 
Par l’emprinse de leur commottion 39. 

Pourtant, n’oublions pas que ces prophéties ont un sens pratique, celui de 
contribuer au discours de la Gloire et d’encourager le roi. C’est aussi à cette 
logique que souscrivent les incitations à renouveler les exploits des Normands 
en envahissant l’Angleterre : 

Princes, passez sanz point de demourée 
Vostres sera le pays d’Angleterre ; 
Autre fois l’a un Normant conquestée :
Vaillant cuer puet en tous temps faire guerre 40.

Il est vrai que Deschamps en appelle parfois à la paix entre les rois de France 
et d’Angleterre, sans doute, au moment de la signature des trêves 41. Pourtant, ce 
sont les Anglais, « ceulx de Bruth, de l’ille d’Angleterre » qui sont responsables 
de la destruction de Vertus. 

VERTUS EN CHAMPAGNE

Ce point sur la carte poétique de Deschamps n’est pas seulement une ville 
brûlée, mais une vertu perdue : « Vertus n’est pas ; on m’appelle autrement : / 
Confusion » 42. Cette transformation amène une désolation et Vertus devient 
un lieu à éviter : 

Se vous voulez veoir grant povreté, 
Pays destruit et ville desertée, 
Murs ruineux ou le feu a esté, 

39	 Ball.	182,	I,	v.	1-16.	
40	 Ball.	1145,	VI,	v.	24-27.	
41	 Voir,	par	exemple,	Michel	Mollat,	Genèse médiévale de la France moderne. xive-xve siècles,	

Paris,	Arthaut,	1970,	p.	16	sq.
42	 Ball.	845,	V,	v.	17-18.	



64

Povre logis et gent desconfortée, 
Droit a Vertus est la chose esprouvée ; 
Vous y aurez povres lis et ors draps, 
et pour chevaulx doloreuse livrée : 
Pour ce te pri, gardes bien ou tu vas 43 !

Il n’en demeure pas moins que la Champagne est un lieu sûr, au moins plus 
prestigieux que la Brie voisine qui n’a même pas de bailliage : les Briards (Briois) 
doivent aller en Champagne « querre leurs droits ». 

La Champagne concentre donc la vertu et la justice de la ville de Reims « sur 
toutes honorée » qui possède, selon le poète, « une origine commune avec 
Rome ». Clotilde Dauphant a lu la ballade 172, consacrée à la ville comme un 
texte reflétant le parallèle entre Paris et la ville qui a vu le baptème de Clovis : 
« un lieu commun dans le discours et l’iconographie politique du xive siècle » 44. 
Ces villes prennent toutes les deux une importance capitale dans la légitimation 
du règne de Charles VI. Dans les ballades d’eustache Deschamps, Paris est une 
ville de Loyauté. Pourtant, ce n’est pas Paris, mais Saint-Denis qui pourrait 
concurrencer la patrie spirituelle de la royauté française. Paris, avec ses petits 
pâtés, reste orientée vers les choses périssables de « ceste mortel vie » 45. C’est 
à juste titre, nous semble-t-il, que Clotilde Dauphant voit dans le Paris de 
Deschamps un « paradis terrestre ». en effet, le poète affirme que les étrangers 
y trouveront « déduit ». La première partie du Roman de la Rose décrit le Verger 
de Déduit comme le lieu paradisiaque de la mythologie courtoise. Or, c’est la 
dimension périssable de ce jardin qui permettra à Jean de Meun d’y opposer 
son parc de l’Agneau renvoyant au Royaume qui n’est pas de ce monde 46. Dans 
le cadre de l’univers courtois, le Verger de Déduit s’en trouve de fait limité. 

Par ailleurs, si l’on se souvient que Deschamps participait à la Cour amoureuse 
de Charles VI en 1400, on peut se demander si un château de Plaisance ou 
de Déduit ne se trouverait point dans ses ballades 47. Il arrive à Deschamps de 
décrire des châteaux, de préférence au mois de mai si propice aux fêtes et aux 

43	 Ball.	836,	V,	v.	1-8.	
44	 Clotilde	Dauphant,	«	Le	cycle	de	l’avènement	de	Charles	VI	dans	le	manuscrit	des	Œuvres 

complètes d’Eustache Deschamps	(pièces	164	à	172)	»,	dans	Thierry	Lassabatère	et	Miren	
Lacassagne	(dir.),	Eustache Deschamps, témoin et modèle. Littérature et société politique 
(xive-xvie siècles),	Paris,	PUPS,	2008,	p.	56	-57.

45	 Ball.	169,	I,	v.	15.
46	 Guillaume	de	Lorris	et	Jean	de	Meun,	Le Roman de la Rose,	trad.,	prés.,	et	notes	par	Armand	

Strubel,	Paris,	LGF,	1992,	p.	1048.
47	 Sur	la	présence	du	Roman de la Rose dans	les	œuvres	de	Deschamps	voir,	par	exemple,	

Jean	Devaux,	 «	 Entre	 didactisme	 et	modèle	 courtois	 :	 Eustache	Deschamps,	 héritier	 du	
Roman de la Rose	 »,	 dans	Miren	 Lacassagne	 et	 Thierry	 Lassabatère	 (dir.),	 Les « Dictez 
vertueulx » d’Eustache Deschamps,	op. cit.,	p.	43-56.	



65

vladislava lukasik   À
	vue	de	faucon	:	les	espaces	poétiques	d’Eustache	D

escham
ps

jeux d’amour. Or, c’est déjà le commencement de l’époque où les châteaux de 
Plaisance seront pour ainsi dire peints d’après nature dans les écrits courtois 48. 

Pour sa part, c’est le château de Beauté que Deschamps décrit comme un lieu de 
fête par excellence, un manoir courtois pour « vivre et demourer Joieusement ». 
Mais c’est aussi une demeure bien concrète et située dans l’espace : « à la fin du 
bois de Vincennes » et la « Marne l’ensaint ». La description du site annonce les 
passages pastoraux d’Alain Chartier 49 : 

Du noble parc puet l’en veoir branler, 
Courre les dains et les connins aler 
en pasture mainte fois, 
Des oiselez oir les douces voix, 
en la saison et ou printemps d’esté, 
Ou gentil may, qui est si noble mois : 
Donna le nom a ce lieu de Beauté 50.

Même les « galatas » du château ou logements sous-combles sont « grans et 
adrois ». Pourtant, le château et les jardins sont entourés de prés, vignes, terres 
arables, moulins tournants, d’espaces cultivés évoquant aussi les Bucoliques de 
Virgile, un texte qui influencera la poésie pastorale et le discours politique 
du xve siècle. Le château de Beauté, cette future résidence d’Agnès Sorel, devait 
devenir une sorte de lieu mythique. Il semble que les bases de ce mythe soient 
jetées dans la ballade du Champenois. 

Si le mythe courtois est reflété dans la géographie poétique de Deschamps, il 
est difficile de s’attendre à ce que la religion ne le soit pas. L’espace des ballades 
d’« eustace Morel » est évidemment centré sur Jérusalem, l’alpha et l’oméga de 
toute mappemonde médiévale, lieu où les combats des croisés prennent une 
dimension spirituelle. Dans une des exhortations à la croisade que Deschamps 
compose à la fin du xive siècle, une liste des participants est dressée : 

Le Roy des Frans, d’espaigne requerons, 
Cil d’Arragon, d’Angleterre ; querons 
Le prestre Jehan, des Genevois l’octroy, 
Veniciens, Chypre, Roddes, le Roy 

48	 Ainsi	dans	Le	Livre du cœur d’amour épris,	René	d’Anjou	indique	à	propos	du	château	de	
Plaisance	:	«	[…]	ledit	beau	chastel	estoit	de	façon	telle	comme	celui	de	Saumur	en	Anjou,	
qui	est	assis	sur	la	riviere	de	Loire,	sinon	qu’il	estoit	de	grandeur	et	d’espace	la	moictié	plus	
large	et	plus	spacieux	»	(René	d’Anjou,	Le Livre du cœur d’amour épris,	éd.	et	trad.	Florence	
Bouchet,	Paris,	LGF,	2003,	p.	398).

49	 Alain	Chartier,	Le Livre des Quatre Dames,	dans	Poèmes,	éd.	 James	Laidlaw,	Paris,	UGE,	
coll.	«	10/18	»,	1988,	p.	48-49.	

50	 Ball.	61,	I,	v.	14-20.	



66

De Portugal ; Navarre alons requerre ; 
Pappe, empereur, mettez vous en courroy 
Pour conquerir de cuer la Saincte Terre 51.

La plupart des personnages énumérés avaient effectivement pris la croix, 
Deschamps avait donc de bons motifs pour les appeler à libérer la Terre sainte. 
Cette liste est du reste assez bien située dans le cadre historique de l’époque : il 
s’agit des pays méditerranéens des Gênois et des Vénitiens, de la France et de 
l’Angleterre, de l’empereur et du pape. Un personnage mythique se détache sur 
ce fond de princes européens : le prêtre Jean. Ce mystérieux roi dont l’appui était 
attendu depuis bien longtemps, avait entre-temps changé de lieu de résidence : 
si, au xiie siècle, le royaume du prêtre Jean était placé en Indes, puis en Asie, vers 
le xive siècle, la conscience médiévale le « déplace » au bord de la mer Rouge le 
rapprochant ainsi de la Terre sainte 52. 

en essayant de placer sur la carte les points géographiques que nous avons 
rencontrés dans les ballades de Deschamps au cours de notre étude, nous 
parvenons à une cartographie bien singulière dont les antipodes seraient le 
royaume présumé du prêtre Jean, un pays allié, et l’Angleterre, un pays ennemi, 
mais ici purement légendaire voire mythique car très peu connu du poète. 
La carte imaginaire des ballades de Deschamps présentera aussi des lieux clés 
souvent évoqués et qui le touchent de près au moment de la rédaction des 
ballades. 

On connaît la ballade où Deschamps se transforme en faucon « qui toutes 
choses voit », en grue qui entend bien et clairement et en pie enfermée dans 
une cage pour avoir trop parlé 53. en tant que grue, Deschamps a entendu parler 
de maintes contrées, si ce n’est en termes de réalité du moins en symboles, qui 
ont constitué son écoumène poétique. Identifié à la pie, il nous gratifie de 
sa maîtrise éloquente du langage. Quant au faucon qu’il convoque dans ses 
ballades, n’a-t-il pas prêté sa vue pour reconnaître, à vol d’oiseau, les contrées 
françaises et flamandes, les lieux que le « Brûlé des Champs » lui-même connut ?

51	 Ball.	49,	I,	v.	23-30.	
52	 Michel	Mourre,	Dictionnaire encyclopédique d’histoire,	N-P,	Paris,	Bordas,	1978,	p.	3815.
53	 Ball.	63,	I.



DeUXIèMe PARTIe

Modèles 
et contre-modèles

 





69

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

INFLUeNCeS De DeSCHAMPS SUR SeS CONTeMPORAINS 
ANGLAIS, CHAUCeR eT GOWeR

R. F. Yeager 
University of West Florida 

Le manuscrit répertorié sous la cote Oxford, Bodleian Library, Rawlinson 
D. 913 contient une miscellanée de poèmes lyriques dont l’accompagnement 
musical est aujourd’hui perdu 1. « Maiden in the mor lay », le plus célèbre d’entre 
eux car le plus étudié, date du début du xive siècle (Annexe 1). Toutefois, le plus 
caractéristique de tous, connu sous le titre « Dronken », lui est postérieur bien 
que composé durant le même siècle (Annexe 2). S’il n’est pas avéré que « Maiden 
in the mor lay » fut destiné à être chanté, en dépit d’une forme correspondant à 
des critères musicaux, « Dronken » est l’avatar d’un jeu chorégraphique, le type 
d’expression lyrique le plus fréquent en Angleterre avant 1350.

CONTExTUALISATION

Dans la première moitié du siècle, on ne peut proposer de datation plus 
précise les preuves manuscrites étant bien trop rares, la poésie anglaise 
commence à imiter les formes fixes françaises 2. Puis, un engouement radical, 
quoique temporaire, pour le style français s’empare d’elle. Certes, quelques 
lecteurs anglais continuent à apprécier les vers à l’ancienne mode pendant très 
longtemps encore, ainsi que le démontre le ms BL Rawlinson D. 913 copié au 
tournant du xive et du xve siècles, mais la prédominance du vers lyrique qualifié 
d’insulaire, illustrée par « Maiden in the mor lay » et « Dronken », a fait long feu. 
Parmi les multiples causes de ce changement, on relève d’une part, l’influence 
du style courtois français introduit à la cour par Philippa de Hainaut après 
son mariage avec Édouard III, en 1328, d’autre part, la présence d’une escorte 
cultivée autour de Jean le Bon, lors de sa captivité après la défaite de Poitiers, 

1	 Sur	ces	deux	poèmes	voir	Julia	Boffey	et	A.S.G.	Edwards	(dir.),	A New Index of Middle English 
Verse,	London,	The	British	Library,	2005,	p.	137	et	48,	respectivement.	

2	 Sur	le	développement	des	formes fixes	voir	en	particulier	Daniel	Poirion,	Le Poète et le Prince. 
L’évolution du lyrisme courtois de Guillaume de Machaut à Charles d’Orléans,	Paris,	Puf,	
1965.

 



70

en 1356, et enfin d’une manière générale, la mise en contact progressive des 
deux nations sur le sol français, lors de la guerre de Cent Ans.

Le cumul de ces influences combiné à d’autres apparaît dans le chansonnier 
ms University of Pennsylvania French 15, datant de 1350-1360 3 où figurent 
trois cent dix poèmes à formes fixes : ballades, rondeaux, chants royaux, virelais 
et lais 4. On attribue certains de ces textes à des poètes connus notamment 
Jean de le Mote, originaire du Hainaut, qui a résidé en Angleterre peu après 
l’accession au trône d’Édouard III, en 1327 ; les autres sont anonymes ou 
difficilement attribuables. Le plus célèbre auteur anonyme de ce corpus est 
identifié par les initiales « Ch » qui apparaissent en marge de quinze textes : 
un rondeau en huitain, quatre chants royaux de schéma strophique variable, 
comportant neuf, dix ou onze vers, et dix ballades à trois dizains. Ces initiales 
pourraient très bien désigner Geoffrey Chaucer qui appartint à la maison 
d’elizabeth de Burgh, comtesse d’Ulster et épouse du prince Lionel, le troisième 
fils d’Édouard III. Chaucer affirma, en effet, dans ses « Rétractations » avoir 
composé « de nombreuses chansons et de nombreux lais paillards » dans sa 
jeunesse 5. Toutefois, l’hypothèse semble très improbable en dépit de différents 
traits linguistiques indiquant que les ballades de « Ch » furent composées par 
un Anglais 6.

Ainsi ces poèmes offrent un banc d’essai très utile dans ce contexte puisqu’ils 
présentent précisément des exemples de l’évolution de la composition poétique 
en anglais au milieu du xive siècle. Le contraste entre l’avant et l’après ne pourrait 
être plus grand (Annexe 3). La plupart des poèmes de « Ch » sont rédigés 
en français contrairement aux poèmes du ms Rawlinson D. 913. Il ne serait 
pas étonnant qu’un Anglais fréquentant la cour d’Édouard III, où l’on parlait 
couramment le français, ait choisi d’écrire en cette langue pour un public anglais, 
en essayant d’imiter les pratiques poétiques alors en vogue en France. Les quinze 
poèmes de « Ch » sont tous décasyllabiques, forme métrique très usitée en 
France, ou, dans le cas de rimes féminines, en hendécasyllabes ; tous conservent 
la trace de leur origine musicale. Les dix ballades, en particulier, permettent un 
arrêt sur image de l’évolution de la poésie de la cour où elles ont été écrites. elles 
possèdent des refrains d’origine française d’un à deux vers destinés à être chantés 

3	 Nous	renvoyons	à	l’édition	et	à	l’étude	de	James	I.	Wimsatt	(dir.),	Chaucer and the Poems 
of «	CH » in the University of Pennsylvania MS French 15,	Cambridge,	D.S.	Brewer,	1982.	

4	 Pour	le	développement	du	rondeau	voir	Jacqueline	Cerquiligni,	«	Le	rondeau	»,	dans	Daniel	
Poirion	(dir.),	La littérature française aux xive et xve siècles,	t.	I,	Partie historique,	Heidelberg,	
Carl	Winter	Universitätsverlag,	1988,	p.	45-58.

5	 Le	début	de	la	carrière	poétique	de	Chaucer	est	présentée	dans	l’ouvrage	de	Derek	Pearsall,	
The Life of Geoffrey Chaucer: A Critical Biography,	Oxford,	Blackwell,	1992.

6	 James	I.	Wimsatt	(dir.),	Chaucer and the Poems of «	CH » in the University of Pennsylvania 
MS French 15,	op. cit.,	p.	1-8.



71

r. f. yeager   Influences	de	D
escham

ps	sur	Chaucer	et	G
ow

er

mais dont le nombre de syllabes rend l’exécution impossible ; de plus, l’absence 
d’envoi permet de dater leur composition entre 1350 et 1360 7. Ainsi les ballades 
de « Ch » présentent un contexte littéraire anglais prêt à goûter l’œuvre poétique 
d’eusatche Deschamps.

LE POèTE « CH » ET GUILLAUME DE MACHAUT

Mais avant d’en venir exclusivement à Deschamps, essayons une fois encore 
de mettre en perspective le moment où les ballades de « Ch » ont été composées. 
et d’abord quelle fut la référence la plus plausible pour le poète « Ch » ? Sur 
les quinze pièces contenues dans le manuscrit University of Pennsylvania 
French 15, on dénombre dix ballades, quatre chants royaux et un rondeau. La 
ballade est donc la forme privilégiée par l’auteur comme elle le fut, dans le nord 
de la France et en Angleterre, sous l’influence de la production de Guillaume de 
Machaut qui donna à la ballade avec refrain sans envoi une popularité inégalée 
par nulle autre forme fixe. La production de Machaut, lui-même, confirme ce 
ratio. Ses deux cent trente-neuf ballades l’emportent en nombre sur les autres 
pièces contenues dans son œuvre où l’on compte par ailleurs soixante dix-
sept rondeaux, quarante virelais, vingt-trois lais et huit chants royaux. Mais 
si Machaut le compositeur ne pouvait que favoriser une forme qui, de par ses 
proportions et sa structure, flattait son oreille musicale, son œuvre ne peut avoir 
servi de modèle pour les ballades à dizains décasyllabiques du ms University 
of Pennsylvania French 15 dont il n’utilisa jamais la combinaison des schémas 
strophiques et rimiques, même dans le corpus de ses cent quatre-vingt-dix-neuf 
ballades non notées. C’est d’ailleurs pour des raisons de musicalité similaires 
qu’il composa des ballades sans envoi. Ainsi en dépit de la popularité de 
Machaut, « Ch » semble suivre le modèle de poètes comme Jean Froissart (« clerc 
de la chamber » de la reine Philippa de Hainaut dont il est le compatriote, de 
1361 jusqu’à sa mort en 1367), Oton de Grandson (lui aussi présent à la cour 
d’Angleterre pour ses affinités avec la famille de Lancastre dès 1374) et, dans 
la génération suivante, eustache Deschamps, qui va prendre ses distances avec 
le modèle de Machaut, après 1370, lorsque ce dernier arrêta d’écrire des vers 8. 
Or aucun des trois poètes cités n’était musicien. Ils écrivaient pour être lus, 

7	 Ibid.,	p.	3	:	«	Les	éléments	de	métrique	des	ballades	ressemblent	à	ceux	d’une	nombreuse	
production	qui	voit	 le	 jour	en	Angleterre	et	dans	 le	nord	de	 la	France	à	partir	de	1340	»		
(«	[T]he metrics of the ballades are like many composed in England and northern France 
from about 1340 »).

8	 Wimsatt	 édite	 cinq	 ballades	 de	 Granson	 que	 Chaucer	 semblait	 devoir	 connaître	 (ibid.,	
p.	69-74).



72

rédigeaient de longues strophes plus littéraires en décasyllabes, le mètre que 
nous retrouvons dans les ballades de « Ch ».

Toutefois, au-delà de ses très vraisemblables origines anglaises et de son rôle 
de marqueur chronologique dans l’histoire de la stylistique insulaire, « Ch » 
présente une certaine méconnaissance de l’actualité littéraire de l’Angleterre 
au milieu du xive siècle. Ses textes prouvent bien que Deschamps s’impose par 
rapport à Machaut en tant que source d’inspiration des auteurs qui comme, 
Geoffrey Chaucer et John Gower, composent des poèmes en formes fixes en 
Moyen Anglais. Mais le champ de son influence sur la littérature anglaise de 
l’époque doit être circonscrit car, dans le cas de Chaucer, de Gower et de la 
littérature anglaise en général, l’inspiration majeure est machautienne. en effet, 
les dits de Machaut servent de modèle au Book of the Duchess et à la Legend of 
Good Women de Chaucer, et à la Confessio Amantis de Gower 9, et l’on sait que les 
longues formes poétiques n’étaient pas les plus usitées par Deschamps. Quant 
à la Fiction du lyon et au Miroir de mariage tous deux inachevés, il y a peu de 
chance qu’ils aient été lus en Angleterre. L’hypothèse selon laquelle le Book of 
the Lion que Chaucer mentionne dans sa Retractaccion est une version de la 
Fiction du lyon de Deschamps ne tient pas 10. Deschamps excellait avant tout 
dans la composition de formes fixes. Le chansonnier de ses œuvres complètes, 
ms Bibliothèque Nationale fr. 840, contient mille cent dix-sept ballades, cent 
soixante et onze rondeaux, cent trente-neuf chants royaux, quatre-vingt-quatre 
virelais, quatorze lais et cinquante-neuf autres pièces, dont douze en latin.

L’INFLUENCE DE DESCHAMPS

L’influence de Deschamps en Angleterre semble donc reposer sur les formes 
fixes et, en particulier, sur la ballade qui en constitue la pièce maîtresse. C’est 
le statut contemporain de la langue française en Angleterre qui nous permettra 
d’en établir la preuve. en admettant que « Ch » ait composé ses ballades à peu 
près à l’époque de la copie du manuscrit, soit entre 1350 et 1360, il aurait écrit 
en marge d’un raz-de-marée linguistique. en effet, si Édouard III et la majorité 
des membres de sa cour communiquaient en français, il est peu probable que 
la situation ait été semblable à la cour de son petit-fils et successeur, Richard II, 

9	 Sur	l’utilisation	des	dits	de	Machaut	dans	le	Book of the Duchess	et	dans	la	Legend of Good 
Women,	consulter	les	notes	de	ces	textes	dans	The Riverside Chaucer,	éd.	Larry	D.	Benson	
et al.,	3e	éd.,	Oxford,	Oxford	University	Press,	1987.	Machaut	comme	source	de	la	Confessio 
de	Gower	est	documentée	dans	 l’étude	de	Peter	Nicholson,	Love and Ethics in Gower’s 
Confessio Amantis,	Ann	Arbor,	University	of	Michigan	Press,	2005.	

10	 Terry	 Jones	et al.	 (dir.),	Who Murdered Chaucer? A Medieval Mystery,	 London,	Methuen,	
2003,	p.	330-335.



73

r. f. yeager   Influences	de	D
escham

ps	sur	Chaucer	et	G
ow

er

ainsi que dans l’entourage de celui-ci 11. Cette évolution apparaît dans le ms 
Auchinleck 12 qui renferme la première grande compilation de poésie profane 
en vernaculaire et contient plus de textes en anglais qu’en anglo-français. Copié 
par un professionnel vers 1330, à Londres, pour la classe moyenne des lecteurs 
urbains prêts à acheter des textes écrits en anglais 13, le manuscrit Auchinleck 
contextualise, et est contextualisé en retour, par un commentaire de Robert 
Mannyng of Brunne consigné dans sa Chronicle, rédigée vers 1338, qui répartit 
l’utilisation du français entre deux groupes de personnes, les gens éduqués et les 
Français eux-mêmes 14. Parmi les lecteurs éduqués, les juristes se détournèrent 
du français lorsque l’anglais devint la langue officielle des procédures judiciaires 
en 1362 car, cette année-là, la cérémonie d’ouverture du Parlement se déroula 
en anglais pour la première fois. Une dizaine d’années plus tard, le personnage 
d’Avarice dans Piers Plowman de William Langland, un poème caustique sur 
les distinctions sociales et affichant des préférences nationalistes, affirmait :  
« I lerned nevere rede on boke / And I can no Frenche in faith but of the ferthest 
ende of Norfolke » (B-text, V, 239). Au début des années 1380, Richard II dont 
on connaît le récolement des ouvrages de sa bibliothèque écrits en français, 
demanda au poète John Gower, lors d’une rencontre fortuite sur la Tamise, 
d’écrire en anglais ce qui deviendra par la suite la Confessio Amantis 15. et pour ce 
que l’on en sait, Chaucer lui-même n’écrivit qu’en langue anglaise, dès le Book 
of the Duchess, sa première œuvre connue.

L’abandon du français au bénéfice de l’anglais dans la deuxième moitié 
du xive siècle s’explique, d’une part, par la rancœur qu’éprouvent les Anglais 
face à leurs déboires lors de la reprise de la guerre avec la France, d’autre part, par 
l’influence grandissante, et mesurable en termes de pouvoir d’achat, de lecteurs 
appartenant à la classe commerçante dont la première langue est l’anglais. C’est 
pour eux, comme le prouvent les plus récentes études paléographiques, que 
la majorité des manuscrits qui nous est parvenue était produite, parfois sur 

11	 Albert	C.	Baugh	and	Thomas	Cable,	A History of the English Language, 5e	éd.,	Saddle	River,	
New	Jersey,	Prentice-Hall,	2002,	p.	148.

12	 Edinburgh,	National	Library	of	Scotland	19.2.1.
13	 La	date	et	la	production	du	manuscript	Auchinleck	sont	références	par	Ralph	Hanna	dans	

London Literature, 1300-1380,	 Cambridge,	 Cambridge	 University	 Press,	 2005,	 p.	 6,	 et	
dans	 le	chapitre	3,	«	Reading	 romance	 in	London:	The	Auchinleck	Manuscript	and	Laud	
misc.	662	».

14	 Thomas	 Hearne,	 Peter Langtoft’s Chronicle (as illustrated and improv’d by Robert of 
Brunne) from the Death of Cadwallader to the end of King Edward the First’s Reign,	8	vol.,	
Oxford,	1725,	t.	I,	p.	72.	

15	 À	 propos	 du	 livre	 de	 Richard	 II,	 voir	 Nigel	 Saul,	Richard II,	 New	Haven,	 Yale	 University	
Press,	1997,	p.	364	et	n.	130	;	Gower	décrit	la	rencontre	sur	la	Tamise	dans	le	prologue	de	
Confessio Amantis,	ll.	34*-53*.



74

commande, montée sur paille pour des acheteurs de langue anglaise 16 extérieurs 
aux cercles curiaux auxquels appartenait « Ch ».

Tel est le contexte permettant de comprendre l’influence qu’exerça la poésie 
de Deschamps en Angleterre et, plus particulièrement, sur l’œuvre de Chaucer 
et de Gower. Toutefois bien que forte, elle fut indirecte, s’imposant à travers des 
« gestes de traduction » de différents types. Par un heureux hasard, c’est au titre 
de « grand translateur » que Chaucer est glorifié dans une ballade de Deschamps 
censée avoir été apportée en Angleterre par Sir Lewis Clifford, un ami commun 
des deux poètes (Annexe 4). Deschamps y complimente Chaucer pour sa mise 
en anglais du Roman de la Rose, c’est-à-dire pour sa translatio, un acte littéraire 
transposant le sens d’un texte dans une langue autre que l’originale. 

Dans l’état actuel de la recherche, on sait qu’avant le xvie siècle aucun poème 
de Deschamps ne fut l’objet d’une translatio comparable à celle que Chaucer 
produisit du Roman de la Rose. en réalité, contrairement aux dits de Machaut 
auxquels Chaucer et Gower ont clairement et abondamment emprunté – sans 
jamais s’en faire les « traducteurs » au sens moderne, un sens que Deschamps 
donne à « translateur » dans sa ballade – peu de poèmes ou de passages de 
l’œuvre du champenois ne se présentent comme une source directe comme 
que l’ont largement documenté les travaux de la critique du siècle dernier. 
Selon nous, il faut en chercher la raison dans l’évolution socio-économique et 
politique évoquée précédemment : l’affirmation du désamour des Anglais pour 
la France est ressenti comme un critère culturel souhaitable voire une garantie 
de loyauté à l’égard de la couronne anglaise. De plus, les différences de goût 
des lecteurs situés de part et d’autre de la Manche s’affirmaient à un rythme 
régulier ainsi que celles du financement de la production poétique dans les deux 
pays. en Angleterre, la fabrication des manuscrits est destinée à des lecteurs, 
hommes et femmes, de la classe commerçante dont le pouvoir d’achat et le goût 
commençaient à définir les axes littéraires. en revanche, Deschamps servant la 
haute aristocratie française, dès 1367, possède une expérience culturelle très 
différente de celle de Chaucer ou Gower, les seuls poètes anglais écrivant dans 
des circonstances comparables, mais combien différentes, aux siennes. Ainsi, 
entre 1350 et 1360, « Ch » a pu écrire en français, en Angleterre, pour un public 
de cour aristocratique similaire à celui qu’il aurait eu en France. Mais pour les 
lecteurs de Chaucer et Gower, même ceux appartenant aux cercles curiaux de 

16	 Pour	 plus	 d’éléments	 sur	 la	 production	 de	 manuscripts	 de	 ce	 type	 nous	 renvoyons	
à	 A.	 I.	 Doyle	 et	 M.	 B.	 Parkes,	 «	 The	 production	 of	 copies	 of	 the	 Canterbury Tales	 and	
the	 Confessio Amantis	 in	 the	 early	 fifteenth	 century	 »	 dans	 M.	 B.	 Parkes	 et	 Andrew	
G.	Watson	(dir.),	Medieval Scribes, Manuscripts and Libraries: Essays presented to N.R. Ker,	
London,	Scholar	Press,	1978,	p.	163-210.	



75

r. f. yeager   Influences	de	D
escham

ps	sur	Chaucer	et	G
ow

er

Richard II, John de Gaunt et Henri IV, l’exemple qu’offrait Deschamps devait 
subir une adaptation, une translatio.

Par translatio, j’entends une traduction ne reposant pas sur la substitution 
d’un mot anglais à un mot français. Les formes poétiques anciennement 
modélisées par Machaut revêtaient désormais les mesures métriques établies à 
sa suite par Deschamps, adoptées en langue anglaise et, comme sur le continent, 
entérinaient la scission avec la musique. Ces innovations constituent, dès lors, 
une plus grande littérarisation de l’œuvre. La brièveté de cette affirmation ne 
doit pas dissimuler la signification extraordinaire du changement décrit pour la 
poésie médiévale anglaise, un changement directement inspiré de la découverte 
de Deschamps par Chaucer et Gower. La séparation du texte poétique et de 
son accompagnement musical ouvre la porte à une plus grande variété de sujets 
adéquats au discours poétique. Parmi eux, les thèmes de circonstance, bien sûr, 
dont Deschamps est le champion incontesté. Son œuvre regorge de ballades 
fonctionnant comme des instantanés, préservant une émotion, une amitié, 
une remarque spirituelle, un repas festif, une chevauchée. Cette inspiration est 
évidente dans « Chaucer’s Words unto Adam, His Owne Scriveyn » (Annexe 5). 
On cherchera en vain quels vers de Deschamps Chaucer a traduits. Mais l’esprit 
qui domine ce texte trivial et néanmoins mémorable, où l’auteur se permet de 
licencier son propre scribe sur un ton de colère feinte dans une unique strophe 
royale, émane de la lecture de Deschamps. L’innovation de Chaucer fera école. 
Il est impossible d’imaginer la Mal Regle de Thomas Hoccleve, la majorité des 
œuvres de William Dunbar ou de John Skelton, sans en tenir compte. Bien plus, 
les nuances caractérisant la voix poétique chez Wyatt, et la différenciant de celle 
de Surrey, découlent indirectement de Deschamps via Chaucer.

Il faut certes souligner l’importance de l’entrée de la poésie de circonstance 
dans le canon littéraire anglais mais pas au point de la considérer comme une 
intellectualisation de poèmes brefs conséquente à la scission poésie/musique 
établie par Deschamps. et s’il est réducteur d’affirmer que ce n’est qu’à partir du 
moment où l’influence de Deschamps sur Chaucer et Gower se manifeste, dans 
les années 1380, que le désir d’aborder des grandes idées en poésie débouche 
sur la rédaction de longs poèmes, tout nous autorise cependant à intégrer cet 
argument dans la discussion. À dire vrai, une innovation peu signalée mais 
très révélatrice prit place dans la poésie anglaise de la fin du Moyen Âge : 
l’apparition de poèmes brefs sur des sujets sérieux. Mon hypothèse suit de près 
les expériences tentées en Italie par Guido Cavalcanti dans des poèmes comme 
« Donna me prega » ou dans sa correspondance avec Dante, que ce dernier 
exploita dans sa Vita nuova prenant ainsi ses distances avec Rime de Pétrarque, 
puis, en Angleterre, celles menées par Chaucer et Gower. Car Pétrarque tient 
une place plus importante dans l’élaboration du poème bref de langue anglaise 



76

que Deschamps. Toutefois, il est indispensable de reconnaître que, sans 
Deschamps, une grande part de ce que la poésie de Pétrarque a de significatif 
aurait été perdue pour Chaucer, et donc pour la littérature anglaise, pendant 
longtemps. Chaucer n’aurait pas pu assimiler le modèle pétrarquien à la fin des 
années 1370 s’il n’avait pas eu des accointances avec l’œuvre de Deschamps, pas 
plus que Gower, qui n’aurait profité ni des orientations données par Chaucer 
ni de ses livres.

L’exemple de Deschamps est donc capital pour l’évolution des formes 
brèves de la poésie anglaise au Moyen Âge tardif. Son influence n’apparaît pas 
seulement à la lecture de ses poèmes. elle ressort surtout de son aptitude à 
théoriser les nouveaux procédés poétiques qu’il expose dans L’Art de dictier, un 
document qui est un manifeste poétique novateur, au même titre que la Vita 
nuova et le De vulgari eloquentia de Dante. L’Art de dictier entérine la scission 
entre musique « naturelle », non notée, et « artificielle », c’est-à-dire la poésie 
accompagnée de musique. Cette distinction fondamentale ne doit pas être sous-
estimée 17. L’importance de Deschamps en tant que poète et l’affirmation de son 
indépendance vis-à-vis du modèle machautien ne purent donc qu’avoir un effet 
retentissant en Angleterre.

Voyons à présent ce que la pratique confirme de ces présomptions à travers 
quelques exemples anglais. La « balade de bon conseyl » de Chaucer, encore 
intitulée « Truth » dans les éditions modernes (Annexe 6) ne doit pas être 
considérée au même titre que « Dronken », « Maiden in the mor lay » ou une 
ballade de « Ch ». Impossible à chanter ou à danser, le poème de Chaucer montre 
le terme de l’évolution littéraire selon un processus darwinien transformant ce 
qui est une prestation musicale, réelle ou potentielle, en du texte littéraire qui 
se veut tel. Mais c’est, à plusieurs titres, un poème de transition. Comparons-le 
avec deux autres poèmes, l’un anonyme, l’autre de Chaucer (Annexes 7 et 8). 
L’annexe 7 est une ballade anonyme en français qui présente des similitudes 
avec « Truth », en commençant par son titre. Copié au xve siècle par l’amateur 
d’antiquités John Shirley, dans le manuscrit Cambridge, Trinity College R.3.20, 
il accompagne le poème de Chaucer 18. Leur confrontation est révélatrice. De 
toute évidence, la ballade française est en situation intermédiaire, impossible à 
chanter et sans l’envoi dont Deschamps a fait sa signature. Par ailleurs, jusqu’à 
l’envoi adressé à « Vache » dans « Truth », la ballade anonyme est très semblable 
en esprit et par sa structure à ce poème de Chaucer. On peut suggérer une 

17	 Eustache	Deschamps, L’Art de dictier,	 éd.	Deborah	M.	 Sinnreich-Levi,	 East	 Lansing,	MI,	
Colleagues	Press,	1994,	p.	62,	et	James	I.	Wimsatt,	Chaucer and His French Contemporaries: 
Natural Music in the Fourteenth Century,	 Toronto,	 University	 of	 Toronto	 Press,	 1991,	
chapitre	1,	«	Natural	Music	in	Middle	French	Verse	and	Chaucer	»,	p.	3-42.	

18	 Aage	Brusendorff,	The Chaucer Tradition,	Oxford,	Clarendon,	1925,	p.	252.



77

r. f. yeager   Influences	de	D
escham

ps	sur	Chaucer	et	G
ow

er

même datation entre 1370 et 1380, avant que Chaucer n’ait complètement 
assimilé l’influence idéologique et stylistique de Deschamps. Pourtant, « Truth » 
est presque toujours considéré comme une composition tardive de Chaucer. 
D’abord, parce que Shirley la désigne comme « Balade that Chaucier made on 
his deeth bedde » (une ballade écrite par Chaucer sur son lit de mort) vers 1400 ; 
ensuite, parce que l’envoi est une mise en garde au dénommé « Vache » sur le 
point de mourir. Or on a rapproché « Vache » de deux personnages réels tous 
deux morts aux environs de 1400 : Sir Philip (de) la Vache, un courtisan au 
service des rois Édouard III, Richard II et Henry IV, et John le Vache, cité avec 
Lewis Clifford et John Clanvowe dans le testament de Joan of Kent, la veuve 
du Prince Noir 19.

Laquelle des deux hypothèses est la bonne ? Œuvre de jeunesse ou œuvre de 
maturité ? et quelle importance ? Selon nous, la réponse indique de manière 
testamentaire l’influence de Deschamps en Angleterre : il faut en croire la 
forme. Comme la ballade française le prouve, les deux premières strophes de 
« Truth » ne présentent aucune originalité puisque Shirley a associé ce dernier 
poème avec la version similaire en français. Chaucer « anglicisait » donc de 
manière expérimentale ce qui relevait du lieu commun en français. Seul 
l’envoi à Vache rend le poème unique, même s’il n’apparaît que dans un seul 
manuscrit (London, British Library Additional 10340) alors que la tradition 
scripturaire compte vingt-deux copies du poème. C’est un ajout tardif apporté 
sous l’influence de Deschamps. Quant à la date de la composition du poème, 
on peut la déterminer par l’étude du poème « To His Purse » (Annexe 8). Le ton 
fantasque et le traitement du sujet « à la Deschamps » parlent pour l’ascendant 
exercé par le poète français sur l’anonyme. De même, on peut affirmer que 
Chaucer imite Deschamps en adoptant l’envoi. C’est d’ailleurs cette partie du 
poème, où il est clairement fait allusion à Henry IV, qui a rendu « To His Purse » 
sujet à controverses 20. L’enjouement du ton manifeste, pour certains, la relation 
de sympathie existant entre Chaucer et l’usurpateur. Mais il est important de 
préciser à quel moment, ou simplement si, l’allégeance de Chaucer allait à Henry 
plutôt qu’à Richard. Cette indication est lourde de conséquences littéraires et 
historiques, au point qu’elle permettrait d’élucider le mystère de la mort du 
poète 21. Ce que l’ajout apparemment tardif de l’envoi de « Truth » nous dit est 
que Chaucer adopta l’envoi « à la Deschamps » réorientant ainsi le sens de la 

19	 Ibid.,	p.	250-51,	et	The Riverside Chaucer,	éd.	cit.,	notes	de	«	Truth	».
20	 Robert	F.	Yeager,	«	Chaucer’s	To His Purse:	Begging,	or	Begging	Off?	»,	Viator,	36,	2005,	

p.	373-414.
21	 Terry	Jones	et al.	(dir.),	Who Murdered Chaucer?, op. cit.,	p	174-182.



78

première composition. Dans le cas de « To His Purse », au moins, cette pratique 
était motivée par des raisons politiques.

GOwER

De même, l’assimilation du modèle offert par Deschamps à Gower, et 
l’émulation qui en résulta, servent les intentions politiques du poète anglais. 
Contrairement à Chaucer, Gower se vantait de ses facilités à composer dans 
les trois langues majeures de son temps : l’anglais, le latin et le français. Les 
quatre-vingt-dix mille vers de son œuvre se répartissent de manière équilibrée 
entre ces trois idiomes. Gower produisit deux groupes de ballades : le soi-disant 
Traitié pour essampler les amantz marietz, qui consiste en dix-huit ballades sans 
envoi et les Cinkante Balades, une collection de ballades liée diégétiquement 
parmi lesquelles une seule possède un envoi (Annexe 10). Mais que motive 
le choix de la langue : laquelle utiliser, quand et pourquoi ? Gower avait une 
idée du public à qui il s’adressait et adaptait la langue en fonction de celui-ci. 
On peut supposer, à juste titre, qu’en choisissant le français, il écrivait pour un 
public identique à celui de « Ch », c’est-à-dire pour une cour aristocratique qui, 
dans le cas de Gower, incluait Sir John Motagu, troisième comte de Salisbury, 
lui-même un poète accompli écrivant exclusivement en français, et pour les 
Lancastre constituant la suite bilingue du futur Henry IV. Contrairement à 
« Ch », toutefois, Gower avait un sens aigu de la nationalité et des différences 
existant entre ses compatriotes anglo-francophones et les Français de France. La 
dernière strophe de la ballade du Traitié prouve que cette distance s’exprimait 
linguistiquement chez Gower (Annexe 9). Il semble s’y excuser de la maladresse 
avec laquelle il s’exprime en français. Mais il y a plus, et le fossé se creuse sur le 
plan culturel. en effet, les ballades du Traitié portent une attaque sévère contre 
l’adultère identifié par Gower comme un péché plus français qu’insulaire. Le 
choix du français et le topos d’humilitas alléguant sa maladresse cachent de 
violents reproches à la culture française 22. Le fait qu’il choisisse l’emploi de 
la strophe machautienne et qu’il insère le blâme dans l’envoi est un pas vers 
Deschamps dont les ballades adoptent un ton moral proche du sien.

Quand Gower écrit les Cinkante Balades en français, il s’inspire de 
Deschamps dans une intention patriotique similaire. Le titre de l’ouvrage 
rappelle explicitement le Livre de Cent Ballades et semble être la réponse que 
Gower oppose à cette célèbre collection par la bouche d’un Anglais. Il les a 
probablement composées pour le jeune Henry IV, alors comte de Derby, à 

22	 Nous	renvoyons	à	notre	étude,	John Gower’s Poetic: The Search for a New Arion,	Cambridge,	
D.S.	Brewer,	1990,	p.	66-113.	



79

r. f. yeager   Influences	de	D
escham

ps	sur	Chaucer	et	G
ow

er

l’occasion du tournoi de St Inglevert, où ce dernier jouta, entre autres, contre le 
jeune Boucicaut, lui-même contributeur aux Cent Ballades. Gower s’empare des 
événements qui se déroulaient près de Calais 23 pour versifier une joute poétique 
dupliquant les combats afin d’exprimer un sentiment nationaliste. Les Cinkante 
Balades, à envoi, selon la pratique de Deschamps, contrastent avec la plupart des 
Cent Ballades qui en sont dépourvues. Cet acte poétique est un trait stylistique 
subtil mais caractéristique de l’influence de Deschamps assimilée et mise en 
pratique en Angleterre à l’orée du xve siècle.

23	 Robert	F.	Yeager,	«	John	Gower’s	Audience:	The	Ballades	»,	The Chaucer Review: A Journal 
of Medieval Studies and Literary Criticism, 40	(1),	2005,	p.	81-105.





81

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

FRONTIèReS D’UN GeNRe AUX FRONTIèReS D’UNe LANGUe :  
BALLADeS TYPIQUeS eT ATYPIQUeS  

D’eUSTACHe DeSCHAMPS, JOHN GOWeR  
eT GeOFFReY CHAUCeR

Clotilde Dauphant 
Université Paris-Sorbonne (EA 4349) 

Tout en suivant l’exemple de son maître Guillaume de Machaut, eustache 
Deschamps a achevé la fixation du genre de la ballade par sa réflexion théorique 
et par sa pratique foisonnante 1. Tandis que les concours des Puys continuent à 
distinguer différents sous-genres comme le serventois et l’amoureuse, selon la 
thématique et le nombre de strophes, Deschamps invente un nouveau genre 
universel, plus ou moins ample et apte à traiter tous les sujets 2. Les poètes ont 
été influencés à la fois par la masse de ballades écrites par Deschamps et par des 
textes particulièrement didactiques : les exemples cités dans L’Art de dictier 3 et 
les poèmes de correspondance avec d’autres poètes 4. Les ballades d’eustache 

1	 On	trouve	dans	le	manuscrit	BnF	fr.	840	des	Œuvres complètes	1	153	ballades	(1	011	pièces	
à	 trois	 strophes,	 131	 chansons	 royales	 à	 cinq	 strophes	et	 11	 pièces	avec	un	nombre	de	
strophes	 irrégulier).	 Le	 présent	 article	 s’inspire	 directement	 de	 ma	 thèse	 (soutenue	
en	2009	à	 l’université	Paris-Sorbonne),	qui	contient	 l’analyse	statistique	globale	de	ces	
pièces,	confrontées	à	près	de	1	500	autres	ballades	de	la	fin	du	Moyen	Âge,	dont	celles	
de	 Chaucer	 et	 de	 Gower.	 Voir	 Clotilde	 Dauphant,	 La Poétique des Œuvres	 complètes 
d’Eustache Deschamps (ms BnF fr. 840). Composition et variation formelle,	Paris,	Honoré	
Champion,	2015.

2	 Comme	l’écrit	Henrik	Heger,	«	le	chant	royal	et	la	ballade	apparaissent	comme	deux	formes	
étroitement	apparentées,	voire	comme	les	variantes	d’un	même	modèle	»	grâce	à	«	une	
curieuse	contamination	réciproque	dont	il	résulte	qu’au	xive	siècle	le	chant	royal	emprunte	
le	refrain	à	la	ballade	alors	que	celle-ci	adopte	l’envoi,	caractéristique	du	chant	royal	»	(«	La	
Ballade	et	 le	Chant	Royal	»,	dans	Daniel	Poirion	 [dir.],	La Littérature française aux xive et 
xve siècles,	t.	VIII/1,	Grundriβ der romanischen Literaturen des Mittelalters,	Heidelberg,	Carl	
Winter	Universitätsverlag,	1988,	p.	59).

3	 Il	s’agit	des	ballades	814,	IV,	121,	I,	132,	I,	1155,	VI,	981,	V,	477,	III,	999,	V,	141,	I,	et	403,	III.
4	 Voir	les	célèbres	ballades	adressées	à	Chaucer	(285,	II)	et	Christine	de	Pizan	(1242,	VI),	la	

ballade	536	(III)	où	l’envoi	en	appelle	à	Jean	le	Sénéchal	et	celle	écrite	à	un	poète	au	moment	
de	son	départ	pour	le	Languedoc	(872,	V).	On	peut	y	ajouter	les	ballades	en	l’honneur	de	
Machaut	(123,	124	et	127,	I),	et	celles	qui	évoquent	son	amie	Péronne	(447	et	493,	III).	La	
ballade	1474	(VIII),	centrée	sur	les	«	meurs et condicions des champainoys	»,	n’a	sans	doute	
pas	la	même	portée	théorique,	malgré	la	louange	des	écrivains	de	la	région,	dont	Machaut.

 



82

Deschamps ont instauré l’esthétique d’une poésie de circonstance ouverte à un 
vaste champ moral, la conscience d’une forme régulière et l’encouragement à 
un style personnel, décliné par chaque auteur au gré des variations formelles 
infinies permises jusqu’aux frontières du genre.

Le rôle normatif évident de Deschamps est ainsi limité par les choix des autres 
poètes, comme le montre l’exemple de Geoffrey Chaucer 5 et John Gower 6, 
sensibles à cette mode lyrique dans la dernière décennie du xive siècle 7. La 
disposition des ballades en livre impose parfois des règles particulières et la 
répétition d’un certain nombre de schémas. La variation continuelle des formes 
dans l’œuvre d’eustache Deschamps s’oppose ainsi à la régularité remarquable 
des recueils de John Gower. La grande disparité entre les corpus nous empêche 
d’établir avec certitude les préférences générales des deux auteurs anglais, dont 
l’un écrit en français et l’autre en anglais, par rapport au prolixe Deschamps. 
en revanche, leur comparaison permet de comprendre comment, à la fin 
du xive siècle, la ballade est utilisée pour l’élasticité de sa forme. Au-delà de 
la structure répétitive des trois strophes conclues par un refrain identique, les 
subtiles variations entre chaque poème attirent l’attention du lecteur. Même 
sur un nombre de textes très restreint, Chaucer joue à transgresser les règles 
d’un genre bien connu du public des cours françaises et anglaises. Les deux 
auteurs anglais montrent ainsi leur aptitude à adapter selon leur propre 
esthétique cette forme courte mais propre à se multiplier et se déformer. La 
présence nouvelle de l’envoi participe à la construction et à la dédicace de cycles 
poétiques, encourageant la propagation d’un nouveau discours lyrique au-delà 
des frontières de l’amour courtois, des formes fixes et des langues.

5	 Chaucer	 a	 écrit	 quinze	 pièces	 assimilables	 à	 des	 ballades	 :	 voir	 «	 The	 Short	 Poems	 »,	
dans	The Riverside Chaucer,	éd.	Larry	D.	Benson	et al.,	3e	éd.,	Oxford,	Oxford	University	
Press,	1987,	p.	631-657,	ainsi	que	The Legend of Good Women,	texte	F,	v.	249-269	ou	G,	
v.	203-223,	ibid.,	p.	595.	Il	s’agit	des	trois	pièces	de	The Complaint of Venus	et	de	celles	de	
Fortune	;	de	To Rosemounde, Womanly Noblesse, Truth, Gentilesse, Lak of Stedfastnesse, 
Lenvoy a Scogan, Lenvoy a Bukton, The Complaint of Chaucer to his Purse	et	de	«	Hyd, 
Absolon…	».	Dans	The Court Poetry of Chaucer	(Lewiston,	The	Edwin	Mellen	Press,	2007),	
James	Dempsey	propose	une	traduction	de	ces	pièces	en	anglais	moderne,	mais	le	texte	
édité	est	de	moins	bonne	qualité.

6	 Gower	 a	 écrit	 72	 pièces	 en	 français	 assimilables	 à	 des	 ballades,	 contenues	 dans	 deux	
recueils,	 les	Cinkante balades	 (qui	 comptent	54	pièces)	et	 le	Traitié pour essampler les 
Amants marietz	 constitué	 de	 18	 ballades.	 Voir	 l’édition	 de	 George	 Campbell	 Macaulay,	
The Complete Works of John Gower,	 Oxford,	 Clarendon	 Press,	 1899-1902,	 4	 vol.	 ;	 les	
pièces	sont	éditées	dans	 le	 tome	 I,	The French Works,	 avec	une	analyse	métrique	dans	
l’«	Introduction	»,	p.	Lxxiii	et	p.	Lxxxiii.

7	 Robert	F.	Yeager	a	fait	le	tableau	de	cet	enthousiasme	pour	la	ballade	dans	«	John	Gower’s	
Audience:	The	Ballades	»,	The Chaucer Review: A Journal of Medieval Studies and Literary 
Criticism,	40	(1),	2005,	p.	84-85.



83

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

LA DÉLIMITATION DES FRONTIèRES

L’Art de dictier est le premier art poétique conservé en langue d’oïl : voilà 
assurément une nouveauté à la gloire de Deschamps. Précurseur des règles 
de seconde rhétorique à la mode au xve siècle 8, ce traité est avant tout une 
clé de lecture personnelle de la poésie de Deschamps, ancré dans sa pratique 
quotidienne. Il est aussi le seul manifeste à la gloire d’une nouvelle poésie, 
basée sur la personnalité de l’auteur, qui s’ouvre sur le monde en se détachant 
de l’idéologie courtoise comme de l’idéal musical. Deschamps a l’ambition 
de définir la poésie en général plutôt que de se limiter à des règles techniques. 
Il ne prend pas la peine de donner des définitions générales des formes et ses 
consignes sont de simples remarques formelles qui servent à mettre en valeur 
les prouesses de versification, l’espace de liberté laissé au poète et finalement 
ce qui apparaît comme le lieu exclusif de l’exercice poétique : les formes fixes.

Dans les arts de seconde rhétorique, les différentes formes lyriques sont 
annoncées par des listes qui semblent servir de véritable définition de la poésie 9. 
Trois grands genres sont reconnus : le lai, la ballade et le rondeau, le virelai n’étant 
pas toujours distingué du rondeau. Dans ces mêmes œuvres, le rondeau, forme 
basique et apte à une complexification étonnante, est le plus souvent décrit en 
premier ; parfois il s’agit du lai, forme particulièrement difficile et susceptible 
de capter l’intérêt du lecteur. Seul Deschamps choisit de commencer la partie 
technique de son traité par les ballades : cette place exceptionnelle correspond 
bien à la pratique du poète et lui permet d’apporter un regard novateur sur ce 
genre qu’il contribue à fixer.

L’expression de « forme fixe », inventée par la critique moderne, pose cependant 
problème 10. Ces formes ont tendance à changer simultanément d’aspect, de 

8	 Éditées	par	Ernest	Langois	dans	son	Recueil d’arts de seconde rhétorique,	Paris,	Imprimerie	
nationale,	 1902	 ;	 Genève,	 Slatkine	 Reprints,	 1974.	 Voir	 aussi	 les	 textes	 de	 L’Infortuné	
(L’Instructif de la seconde rhétorique,	dans	Le	Jardin de Plaisance et fleur de rhétorique,	
reproduction	en	fac-similé	de	l’édition	publiée	par	Antoine	Vérard	vers	1501	par	Eugénie	
Droz	et	Arthur	Piaget,	Paris,	Firmin-Didot,	t.	I,	1910),	Pierre	Fabri	(Le Grand et Vrai Art de 
pleine rhétorique,	éd.	A.	Héron,	Rouen,	A.	Lestringant,	Société	des	Bibliophiles	Normands,	
3	vol.,	 1889-1890	 ;	Genève,	Slatkine	Reprints,	 1969),	Gratien	Du	Pont	 (Art et science de 
rhetoricque metrifiee,	 imprimé	 par	 Nycolas	Vieillard,	 Toulouse,	 1539	 ;	 Genève,	 Slatkine	
Reprints,	1972).	En	1548,	l’art	poétique	de	Sébillet,	puis	les	textes	théoriques	de	Du	Bellay	
et	Ronsard	instaurent	une	nouvelle	ère	dans	la	réflexion	sur	la	poésie	en	France.	

9	 Voir	par	exemple	les	annonces	faites	dans	L’Archiloge Sophie,	Les Règles de la seconde 
rhétorique	 ou	 Le doctrinal de la seconde rhétorique	 dans	 Recueil d’arts de seconde 
rhétorique,	op. cit.,	p.	5,	17	et	165-166	;	le	Traité de rhétorique	énumère,	lui,	tout	ce	qu’il	ne	
traite	pas	(ibid.,	p.	264).

10	 À	la	suite	de	la	réflexion	de	Michel	Zink	dans	«	Le	lyrisme	en	rond	:	esthétique	et	séduction	
des	 formes	 fixes	 au	 Moyen	 Âge	 »	 (Cahiers de l’association internationale des études 
françaises,	32,	1980,	p.	71-90),	William	Paden	(«	Christine	de	Pizan	and	the	Transformation	
of	Late	Medieval	Lyrical	Genres	»,	dans	Earl	Jeffrey	Richards	[dir.],	Christine de Pizan and 



84

thème et de public 11. La ballade révèle le même « mystère » dont parle Jacques 
Roubaud dans sa thèse sur le sonnet 12 : ces genres à portée universelle, aptes à 
se décliner à l’infini, sont étroitement contraints tout en montrant une grande 
variabilité dans le choix et la disposition des mètres et des rimes 13. Bien que 
les arts poétiques se contredisent et ne reflètent pas parfaitement la pratique 
réelle, la ballade est codifiée tout en étant capable de se métamorphoser. L’étude 
exhaustive du corpus des ballades de Deschamps montre l’existence de modèles 
majoritaires, de modèles mineurs et de véritables exceptions pour la taille des vers 
et des strophes, l’hétérométrie, la disposition des rimes, le nombre de strophes. 

en sélectionnant des citations pour son Art de dictier, Deschamps choisit 
naturellement les modèles les plus courants et y ajoute quelques formes 
minoritaires voire expérimentales afin de montrer son souci de variété 
rythmique. On trouve ainsi un seul exemple pour le dizain en octosyllabes (14 % 
du corpus global), le dizain en décasyllabes (26 % du corpus) et le huitain en 
octosyllabes (8 % du corpus) 14 mais trois pour le huitain en décasyllabes (33 % du 
corpus) 15. Les pièces hétérométriques (10 % du corpus) sont surreprésentées 16. 
Les dispositions de rimes dans la strophe sont bien illustrées. Dans le « type 1 » 
largement majoritaire chez Deschamps (94 % du corpus), la strophe se termine 
par la reprise de rimes croisées après des rimes plates plus ou moins nombreuses 
selon la taille de la strophe 17 : la strophe se conclut comme elle a commencé. La 
disposition suit alors une symétrie plaisante à l’audition, davantage marquée 

Medieval French Lyric,	Gainesville,	University	Press	of	Florida,	1998,	p.	36-37)	préfère	parler	
de	«	poèmes	lovés	»,	en	refusant	l’expression	de	forme	«	limitée	»	ou	«	arrêtée	»	proposée	
par	Suzanne	Bagoly	dans	«	Christine	de	Pizan	et	l’art	de	“dictier”	ballades	»,	Le Moyen Âge,	
92.1,	1986,	p.	43.

11	 Wulf	 Arlt	 évoque	 ainsi	 «	 une	 constellation	 de	 traits	 caractéristiques	 »	 pour	 décrire	 les	
rondeaux	et	les	ballades	dont	la	définition	a	radicalement	changé	au	cours	du	xive	siècle	
(«	Machaut	in	Context	»,	dans	Jacqueline	Cerquiglini-Toulet	et	Nigel	Wilkins	[dir.],	Guillaume 
de Machaut, Paris,	PUPS,	2002,	p.	159).

12	 Jacques	 Roubaud,	 «	 La	 forme	 du	 sonnet	 français	 de	 Marot	 à	 Malherbe.	 Recherche	 de	
seconde	rhétorique	»,	Cahiers de poétique comparée,	17-18-19,	1990,	p.	3-86.	Voir	aussi	
la	liste	des	questions	posées	par	son	article	«	Qu’est-ce	qu’une	forme	fixe	?	»,	Les Formes 
fixes dans la poésie du Moyen Âge roman (1100-1500),	Paris,	Klincksieck,	1997,	p.	7-20.

13	 «	 Tout	 l’art	 des	 poètes	 vise	 à	 varier	 à	 l’infini	 les	motifs	 et	 les	 timbres	 d’une	 strophe	 »	
(François	Rouget,	«	Une	forme	reine	des	Puys	poétiques	:	la	ballade	»,	dans	Jean-Claude	
Arnould	et	Thierry	Mantovani	 [dir.],	Première poésie française de la Renaissance. Autour 
des Puys poétiques normands,	Paris,	Honoré	Champion,	2003,	p.	329-346,	ici	p.	333).

14	 Exemple	cinq,	pièce	981,	V	;	exemple	quatre,	pièce	1155,	VI	;	exemple	sept,	pièce	999,	V.
15	 Exemples	deux,	six	et	huit	:	pièces	121,	I,	477	et	141,	I.
16	 Exemple	un,	pièce	814,	IV	(en	huitains)	;	exemple	trois,	pièce	132,	I	(en	neuvains)	;	exemple	

neuf,	pièce	403,	III	(en	onzains	:	cette	forme	exceptionnelle	n’apparaît	que	trois	fois	sur	
1153	ballades	de	Deschamps).

17	 Voir	les	exemples	deux,	quatre,	cinq,	six	à	neuf,	où	les	rimes	sont	disposées	en	ababbcbc, 
ababbccdcd et ababccddede.



85

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

dans les strophes au nombre pair de vers. Dans le « type 2 » (5 % du corpus), 
la strophe se termine sur des rimes plates 18. Cette distinction est attestée chez 
les auteurs contemporains : Jean Froissart préfère le type 1, Guillaume de 
Machaut, le type 2. Christine de Pizan alterne régulièrement les deux modèles, 
en inventant pour vingt pièces des dispositions de rimes différentes avec une 
tendance notable, mais qui ne lui est pas spécifique, à déformer les quatre rimes 
croisées initiales 19. Chaucer et Gower utilisent essentiellement deux strophes : le 
septain en ababbcc, modèle exclusif du Traitié pour essampler les amants marietz, 
alterne avec le huitain en ababbcbc dans les Cinkante balades, y compris les pièces 
de dédicace et de louange à la Vierge 20. Dans les trois pièces de The Complaint 
of Venus, les strophes se concluent de manière originale par la disposition en 
ababbccb ; Womanly Noblesse allonge la croisée initiale en aabaabbab.

La pauvreté formelle des pièces de Gower, toutes en décasyllabes alternant 
seulement deux longueurs de strophes, structure ses recueils poétiques. Gower 
a choisi des modèles courants pour imposer une uniformité rythmique qui 
s’oppose à l’agencement narratif ou thématique subtil des pièces, ainsi qu’à la 
transgression momentanée des règles pour le nombre de strophes, la présence de 
l’envoi et la répétition d’un refrain. Le regroupement de ballades de même forme 
est un trait stylistique propre à ce genre. Tandis que le lai est conçu comme une 
pièce lyrique suffisante à elle seule, tandis que le rondeau et le virelai tendent 
à se multiplier sans utiliser les mêmes types de vers et de strophes, la ballade 
est caractérisée à la fois par son autonomie esthétique et la recherche d’échos 
formels et thématiques dans des cycles construits. L’esthétique des Œuvres 
complètes d’eustache Deschamps montre ainsi une tension constante entre la 
collection anthologique de ballades, regroupées dans des sections du manuscrit 
BnF fr. 840 assez hétérogènes, et la construction de petites unités cohérentes, 
jusqu’à la juxtaposition de pièces de mêmes rimes et de mêmes refrains.

L’uniformité remarquable des recueils de John Gower pousse la logique de 
l’unité formelle encore plus loin que les Cent Balades de Jean le Sénéchal 21. 
La composition de ses Cinkante balades se joue aux frontières d’un nombre 
rond, exactement comme les Balades de moralitez d’eustache Deschamps. La 
première section du BnF fr. 840 (fol. 1-67r) contient en effet 303 poèmes, 

18	 Voir	les	exemples	un	et	trois,	où	les	rimes	sont	disposées	en	ababccd	et	ababbccdd.
19	 Voir	la	remarque	d’Henrik	Heger,	dans	«	La	Ballade	et	le	Chant	Royal	»,	art.	cit.,	p.	65.
20	 George	Campbell	Macaulay	 remarque	que	 les	deux	 types	de	 strophes	 sont	 représentés	

à	 égalité	 dans	 les	 Cinkante balades	 (The Complete Works of John Gower,	 éd.	 cit.,	 t.	 I,	
p.	 LXXIII).	 La	 disposition	 en	 ababbcc	 se	 trouve	 39	 fois	 sur	 1148	 chez	 Deschamps	mais	
137	fois	sur	254	chez	Guillaume	de	Machaut	;	la	disposition	en	ababbcbc	se	trouve	479	fois	
chez	Deschamps	et	71	fois	sur	290	chez	Christine	de	Pizan.

21	 Dans	ce	 recueil	 se	 succèdent	 sept	modèles	strophiques	déclinés	 chaque	 fois	en	quatre	
ballades	: Le Livre des Cent Ballades,	éd.	Gaston	Raynaud,	Paris,	Didot,	1905.



86

dont 3 rondeaux et 300 ballades, parmi lesquelles une seule a cinq strophes 
au lieu de trois. Ce chant royal est une leçon de l’âme au « corps dolereus » des 
hommes 22, inspirée du De contemptu mundi d’Innocent III ; l’allongement du 
texte correspond à la gravité du thème moral qu’on retrouve dans le Double 
Lai de fragilité humaine, lui-même trois fois plus développé qu’un lai ordinaire. 
Or les Cinkante ballades de Gower sont elles-mêmes composées de 51 ballades 
numérotées 23, parmi lesquelles une seule a cinq strophes au lieu de trois. Il 
s’agit d’une amoureuse sans refrain, où l’on peut reconnaître les ouvertures 
attendues au début des deux dernières strophes : « Pour vous, ma dame » et « O 
tresgentile dame » 24. Cette pièce fait écho à trois autres poèmes non numérotés 
qui entourent le recueil. Deux sont des chants royaux traditionnels, en cinq 
strophes et un envoi et sans refrain : elles servent de dédicace préliminaire au 
roi Henri IV. Une louange de la Vierge, en trois strophes sans envoi et sans 
refrain, sert de clôture au recueil : la thématique religieuse la rapproche du 
serventois. Les Cinkante ballades sont donc constituées de 50 ballades ordinaires 
et 4 exceptions inspirées des sous-genres pratiqués dans les concours des Puys. 
Les chiffres trois et cinq, qui correspondent au nombre attendu de strophes dans 
ce type de poème, ont servi à construire le livre : aux 50 ballades annoncées dans 
le titre correspondent 51 poèmes à trois strophes et trois pièces à cinq strophes.

Cette logique numérique se retrouve dans l’œuvre de Chaucer à propos 
d’œuvres beaucoup plus courtes. The Complaint of Venus et Fortune sont de 
petits cycles poétiques qui traitent d’une seule thématique, conclus par un envoi 
commun à partir d’une forme strophique identique, mais avec des rimes et des 
refrains spécifiques. Le regroupement des pièces par trois fait encore écho au 
nombre habituel de strophes de la ballade.

LE FRANCHISSEMENT DES FRONTIèRES

La conscience d’une délimitation normative du genre de la ballade, aisément 
reconnaissable par le public de cour, favorise à la fois les variations et les 
transgressions. Où se trouve la frontière entre l’exception et l’irrégularité ? L’Art 
de dictier n’est pas assez précis dans sa définition de la ballade pour établir un 
ensemble fiable de règles suffisantes et pertinentes. Dans l’immense corpus 
de Deschamps, on trouve des ballades où le nombre de strophes est irrégulier 
par rapport aux autres pièces ; on trouve des strophes où le nombre de vers est 

22	 Ball.	274,	II,	v.	51.
23	 L’erreur	de	numérotation	masque	cette	irrégularité	dans	le	manuscrit	:	la	ballade	5	porte	le	

numéro	4,	la	pièce	numérotée	50	correspond	donc	à	la	51e	ballade.
24	 Ball.	9,	The Complete Works of John Gower,	éd.	cit.,	t.	I,	p.	345-346,	v.	25	et	33.



87

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

irrégulier à l’intérieur même du poème. Dans les deux cas, seule l’analyse précise 
du texte et de son contexte peut nous dire si la forme exceptionnelle est une 
variation volontaire du poète ou une faute de copie. 

Une seule irrégularité semble involontaire chez John Gower, à propos du 
genre des rimes. eustache Deschamps encourage dans son Art de dictier 
l’alternance des longueurs de vers au sein d’une même strophe, non seulement 
par le mélange de types de vers (décasyllabes opposés à un heptasyllabe dans 
la strophe layée par exemple), mais aussi par le mélange des rimes, puisque la 
rime féminine allonge d’une syllabe le vers (un décasyllabe à rime féminine 
compte ainsi onze syllabes). L’hétérométrie au sens large est préférée jusqu’à la 
fin du Moyen Âge à l’isométrie « pure », où l’on ne trouve qu’un seul type de 
vers et qu’un seul genre de rimes 25. C’est seulement avec Ronsard que s’impose 
le principe d’alternance régulière des rimes masculines et féminines. Or John 
Gower est le seul auteur de ballades en français qui n’a pas conscience du genre 
de la rime, puisqu’une même rime peut être à la fois féminine et masculine au 
sein d’un même poème. Dans la ballade 8 du Traitié pour essampler les Amantz 
marietz, les mots « Medée, renomée, amenée, forsenée » riment avec « porté, obligé, 
refusé, pité, tué » 26. On constate par ailleurs que les pièces en isométrie « pure » 
sont surreprésentées chez Gower. Dans la plupart des corpus (comme celui de 
Deschamps notamment), seulement un bon dixième des ballades ont des rimes 
d’un seul genre, le plus souvent masculin. Or sur 72 ballades de Gower, 13 sont 
en rimes exclusivement féminines. Cette particularité se retrouve chez Christine 
de Pizan : un cinquième de ses ballades sont en isométrie « pure » et elles sont 
davantage à rimes féminines que masculines. La recherche d’une alternance 
rythmique induite par le mélange de rimes masculines et féminines n’intéresse 
pas particulièrement les deux auteurs de ballades dont le français n’est pas la 
langue maternelle.

Les autres irrégularités notables dans les ballades de Gower et de Chaucer 
relèvent en revanche d’un choix esthétique réfléchi. Marc-René Jung constate 
que des manuscrits de la fin du Moyen Âge et d’anciennes éditions « donnent 
le titre de balade à des pièces qui ne correspondent pas à [la définition 
traditionnelle], soit que le timbre des rimes change (coblas singulars), soit que le 
refrain manque ou change à chaque strophe, soit que les pièces comportent plus 

25	 Clotilde	Dauphant,	«	L’hétérométrie	“faible”,	l’hétérométrie	“forte”	et	l’isométrie	“pure”	:	
les	trois	types	de	strophes	dans	la	ballade	française	à	la	fin	du	Moyen	Âge	»,	dans	Levente	
Seláf	(dir.),	Simple Strophic Patterns – Formes strophiques simples,	Budapest,	Akadémiai	
Kiadó,	2009,	p.	173-192.

26	 The Complete Works of John Gower,	éd.	cit.,	p.	384.	Voir	aussi,	dans	les	Cinkante balades,	
les	numéros	17,	29	et	42	à	44	(ibid.,	t.	I,	p.	352,	361-362	et	371-373),	et	dans	le	Traitié pour 
essampler les Amants marietz,	les	pièces	6	et	12	(ibid.,	p.	383	et	387).



88

de trois strophes », ce qui l’amène à une définition large de la ballade comme 
« poème strophique avec refrain », même si « la ballade régulière continue à 
être pratiquée » 27. Le nom de ballade peut qualifier tout dit strophique dès 
qu’il comporte un seul des éléments définissant le genre comme un refrain 
ou trois strophes. Or ces irrégularités ne sont pas le résultat d’une évolution 
historique du genre dont la définition aurait été oubliée. Lorsque Chaucer 
adapte la ballade à la poésie anglaise, il n’hésite pas à renoncer au refrain ou à 
changer les rimes 28. Chaucer donne à la complainte la forme d’une ballade ou 
d’un groupe de ballades plus ou moins régulières, tandis qu’Oton de Grandson 
l’adapte soit à la ballade soit au lai 29.

L’identification d’une pièce comme ballade dépend à la fois de sa forme et du 
contexte. Ainsi, nul doute que les Cinkante balades sont toutes construites en 
référence à ce genre malgré un jeu constant de variation. Parmi les 51 pièces à 
trois strophes, quatre n’ont pas de refrain : il s’agit de la conclusion religieuse 
du recueil adressé à la Vierge 30, et des pièces 13, 14, 16 et 17. Le regroupement 
de ces ballades irrégulières transforme l’irrégularité en variation minoritaire. 
Les quatre envois adressent bien ces pièces comme des balades : John Gower 
considère donc qu’elles sont restées à l’intérieur des frontières génériques. 
elles encadrent la pièce 15, un poème d’amour heureux où l’amant répète : 
« Mon coer remaint, que point ne se remue » 31. Ce refrain est mis en valeur par 
l’irrégularité des pièces qui l’entourent et s’oppose radicalement à l’atmosphère 
de ces dernières où dominent le doute et la souffrance. L’amant laisse entre 
les mains de la dame sa vie « en aventure », il retient son souffle et annonce 
sa mort 32. L’absence du refrain pourrait être l’un des moyens d’expression du 
manque, un thème particulièrement fréquent dans la littérature amoureuse. 

27	 Marc-René	 Jung,	 «	 La	 Ballade	 à	 la	 fin	 du	 xve	 et	 au	 début	 du	 xvie	 siècle	 :	 Agonie	 ou	
reviviscence	 ?	 »,	 dans	 Jean-Claude	 Mühlethaler	 et	 Jacqueline	 Cerquiglini-Toulet	 (dir.),	
Poétiques en transition : entre Moyen Âge et Renaissance,	Lausanne,	Faculté	des	lettres	
de	l’Université	de	Lausanne,	2002,	p.	23-41	;	citations	p.	23	et	40-41.

28	 Dans	The Envoy to Bukton	(trois	strophes	et	un	envoi)	et	The Envoy to Scogan	(six	strophes	
et	 un	envoi)	 les	 rimes	 changent	 entre	 les	 strophes	et	 il	 n’y	 a	pas	de	 refrain	 ;	Womanly 
Noblesse	compte	trois	strophes	et	un	envoi	mais	aucun	refrain.

29	 Voir	Oton de Grandson. Sa vie et ses poésies,	éd.	Arthur	Piaget,	Lausanne,	Payot,	1941.	
On	peut	opposer	ainsi	 la	Complainte de Grandson,	proche	du	 lai,	aux	 trois	complaintes	
du	Livre de Messire Ode. Dans	ce	dernier	livre,	un	débat	entre	le	cœur	et	le	corps	prend	
la	 forme	 d’un	 dit	 complexe	 (vers	 1526-1711,	 p.	 441-449)	 commençant	 par	 trois	 textes	
construits	chacun	en	trois	huitains	décasyllabiques	en	ababbcbc (vers	1526-1549,	1550-
1573	et	1574-1597,	p.	441-444)	:	si	le	changement	constant	de	rimes	et	l’absence	de	refrain	
interdit	leur	inclusion	à	ce	genre,	la	référence	à	la	ballade	se	fait	par	le	regroupement	des	
strophes	et	de	leur	forme.

30	 The Complete Works of John Gower,	éd.	cit.,	t.	I,	p.	377-378.
31	 Ibid.,	ball.	15,	v.	8,	p.	350.
32	 Ibid.,	ball.	13,	v.	22,	p.	348	;	ball.	14,	v.	23,	p.	350	;	ball.	16,	v.	23,	p.	351.



89

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

Seule la dame peut assouvir, selon l’amant, sa « faim tant plus amiere / D’ardent 
desir qe m’est d’amour accruz » 33, elle « en qui riens falt fors seulement pitée » 34.

Comme toutes les formes fixes, la ballade peut transgresser ses règles explicites 
ou implicites jusqu’à omettre le refrain final, qui est pourtant l’une de ses 
caractéristiques essentielles. Si le contexte est indispensable à l’identification du 
genre, c’est que la ballade se définit non seulement par sa forme, mais aussi par 
sa fonction lyrique. entre la brièveté du rondeau anecdotique et l’allongement 
discursif ou épidictique du lai, la taille régulière de la ballade lui permet de 
développer une courte argumentation rendue efficace par la formule du refrain 
et, à partir de Deschamps, par l’utilisation de plus en plus fréquente de l’envoi. 
La présence d’une dernière strophe conclusive, plus courte, introduite par 
l’apostrophe au Prince issue des concours des Puys mais très vite adaptée à la 
politesse des cours, devient un nouveau critère identificatoire du genre. Signal 
conclusif, l’envoi allonge et structure la ballade, encourageant son nouveau rôle 
de discours politique et moral ouvert à tous.

UNE NOUVELLE FORME : LA BALLADE À ENVOI

L’Art de dictier illustre ou participe à la création de cette mode nouvelle : la 
ballade est désormais conçue le plus souvent avec envoi, sans que ce dernier soit 
obligatoire. La présence ou l’absence d’envoi permet alors de distinguer deux 
sous-genres dans la ballade. Chez eustache Deschamps, la présence de l’envoi 
est majoritaire : il l’utilise dans les deux tiers de ses ballades à trois strophes 
et dans toutes ses chansons royales. La double pratique de pièces avec et sans 
envoi relève soit d’un changement de mode chez un même auteur soit de la 
confrontation, au sein d’une même œuvre, de formes différentes. Selon Robert 
Yeager, les trois ballades les plus anciennes de Chaucer n’ont pas d’envoi ; celles 
datant des années 1390 ont un envoi sauf Gentilesse 35. en revanche la présence 
de l’envoi n’est pas un critère suffisant pour dater les recueils de John Gower 36. 
Les Cinkante balades sont construites avec envoi, quel que soit le nombre de 
strophes de la pièce ; en revanche, aucune des dix-huit ballades du Traitié pour 
essampler les Amants marietz n’en comporte.

33	 Ibid.,	ball.	16,	v.	11-12,	p.	351.
34	 Ibid.,	ball.	17,	v.	26,	p.	352.
35	 Dans	«	John	Gower’s	Audience	:	The	Ballades	»	(art.	cit.,	p.	86),	Robert	Yeager	oppose	ainsi	

To Rosemounde,	Womanly Noblesse	et	«	Hyd, Absolon…	»	à	Lenvoy de Chaucer a Scogan,	
Lenvoy de Chaucer a Bukton,	Truth,	Gentilesse,	Lak of Stedfastnesse	 et	 la	Complaint of 
Chaucer to His Purse.

36	 Ibid.,	p.	82-83.



90

À partir d’eustache Deschamps, la présence de l’envoi relève d’un choix 
esthétique propre à chaque auteur. Christine de Pizan a ainsi évolué au cours 
de sa carrière. Après le premier recueil des Cent Balades et le Dit de la Rose, 
l’envoi devient systématique. Au cours des différentes éditions des Cent Balades, 
Christine a revu l’envoi de certaines pièces sans le généraliser à tout le recueil 37. 
La présence de l’envoi peut donc être un choix poétique lié à un contexte 
particulier. Oton de Grandson utilise la ballade avec envoi comme nouveauté 
expérimentale particulièrement apte à l’adresse amoureuse à sa dame 38. Il 
préfère nettement la ballade sans envoi car elle est plus facile à transformer, par 
multiplication et emboîtement, en long dit strophique 39.

On peut noter, aux frontières du genre, l’invention de la double ballade à six 
strophes et sans envoi qui sert de variante au chant royal. eustache Deschamps en 
a composé deux : l’une décrit la soumission de Montpellier au roi après la révolte 
de 1379, l’autre s’adresse à l’Antéchrist 40. Le poète transforme l’envoi en omettant 
l’apostrophe attendue et en allongeant la sixième strophe afin d’appuyer la tonalité 
politique ou religieuse de son discours solennel : la métamorphose de l’envoi relève 
de l’amplification rhétorique. Chez Villon, d’ordinaire très fidèle à l’envoi dans 
ses ballades, la « double ballade » du Testament est au contraire plus enjouée qu’un 
chant royal. La fin de cette pièce est bien une sixième strophe, son début ne pouvant 
constituer l’attaque d’un envoi : « Mais que ce jeune bacheler » 41. Le poème retourne 

37	 Voir	 James	Laidlaw,	«	Christine	de	Pizan:	An	Author’s	Progress	»,	The Modern Language 
Review,	 78,	 1983,	 p.	 534.	 Parmi	 les	 ballades	 11,	 45,	 72	 et	 86,	 seul	 le	 n°	 86	 est	 pourvu	
d’envoi	dans	le	Livre de Christine,	auquel	s’ajoutent	les	n°	11	et	72	dans	le	manuscrit	du	duc	
et	le	n°	45	dans	le	manuscrit	de	la	reine,	où	la	ballade	86	n’en	a	plus	:	«	was this deliberate 
or scribal inadvertence?	»	se	demande	Jane	Taylor	(«	Christine	de	Pizan	and	the	Poetics	of	
the	Envoi	»,	dans	Angus	J.	Kennedy	[dir.],	Contexts and Continuities. Published in Honor of 
Liliane Dulac,	Glasgow,	University	of	Glasgow	Press,	2002,	3	vol.,	t.	III,	p.	845,	n.	17).

38	 Ses	 douze	 ballades	 avec	 envoi	 ne	 sont	 pas	 propres	 à	 une	 œuvre	 ou	 un	 recueil,	 mais	
se	mêlent	 aux	 ballades	 sans	 envoi	majoritaires	 dans	 le	 Recueil	 de	 Paris,	 le	 Recueil	 de	
Neuchâtel	et	le	Livre Messire Ode.

39	 Dans	 le	Recueil	de	Paris,	 seule	 la	dernière	des	six	ballades	 regroupées	dans	 le	n°	VII	a	
un	envoi	;	elle	compte	deux	strophes	seulement,	la	troisième	n’étant	pas	lacunaire	mais	
un	envoi	caractéristique	par	sa	forme	de	demi-strophe	et	l’apostrophe	«	Belle princesse	»	
(Oton de Grandson. Sa vie et ses poésies,	 éd.	 cit.,	 p.	 209-213	 et	 214-220).	 Le	 Livre de 
Messire Ode	 (ibid.,	 p.	 383-478)	 contient	 quatre	 ballades	 à	 envoi,	 isolées	 au	 sein	 de	 la	
trame	 narrative	 ;	 les	 onze	 ballades	 sans	 envoi	 sont	 isolées	 (v.	 1190-1213	 et	 1360-1383)	
ou	 regroupées	par	 trois	 (v.	934-1014)	ou	quatre	 (v.	2099-2203)	 ;	deux	sont	subtilement	
insérées	entre	deux	complaintes	(v.	2292-2345).	La	fin	du	poème	est	ainsi	constituée	d’une	
variation	sur	les	formes,	avec	ou	sans	refrain,	strophiques	ou	non,	qui	mime	à	merveille	
les	errements	de	l’aventure	amoureuse	entre	douleur	et	adoration,	rêve	et	réveil,	adieu	et	
éternelle	présence,	pour	finalement	revenir	à	la	situation	initiale	entre	le	narrateur	et	sa	
dame,	dont	il	n’a	rien	obtenu.

40	 Ball.	346,	III	;	ball.	1164,	VII.
41	 Poésies,	éd.	Jean	Dufournet,	Paris,	GF-Flammarion,	1992,	p.	144,	v.	665.	



91

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

avec ironie les exemples célèbres de Samson, Orphée, Narcisse ou David, avec 
l’appui des diminutifs en -ette à la rime. L’adresse à tous les amoureux ne saurait se 
limiter à la fin du poème. Cette pièce s’oppose à la ballade incluse dans l’Épître à 
Marie d’Orléans : ce panégyrique en six strophes est conclu par une septième strophe 
plus courte et plus traditionnelle, un envoi adressé à la « Princesse » 42.

À partir de Deschamps, l’envoi est ainsi le lieu privilégié d’une variation 
acceptée au sein même du genre de la ballade à trois strophes, comme l’illustrent 
ses poèmes adressés à d’autres poètes. en effet, les pièces de Deschamps liées à 
Guillaume de Machaut sont dépourvues d’envoi, y compris la ballade 493 qui 
marque pourtant le changement de génération : « Par vo doulçour, tresdoulce 
Gauteronne, / Recevez moy : j’ay failli a Perronne, / Car sanz amours ne puis faire 
chanson » 43. en revanche, les envois des ballades 285, 536 et 1242 servent de 
manifeste à un nouveau genre. Les trois comptent six vers, sous la forme xxrxxR 
qu’on retrouve deux fois sur trois dans l’œuvre de Deschamps. L’apostrophe au 
« Prince » y est transposée, comme dans une minorité importante de ballades 44. 
La ballade 536 s’adresse ainsi à l’auteur du Livre des Cent Ballades : « Seneschal 
d’eu, mes cuers en vous se fie » 45. Le nom fait désormais autorité en affaire 
amoureuse : Jean le Sénéchal gagne le statut d’un véritable auteur. Dans la 
ballade 285, Deschamps décerne à Chaucer le titre de « Poete hault » 46 : le 
début de l’envoi fait écho au destinataire habituel de la ballade, en établissant 
une équivalence entre la noblesse et la plume. L’envoi de la ballade 1242 lie la 
première personne et la deuxième pour tisser un lien spirituel entre Deschamps 
et Christine de Pizan : « O douce suer, je, eustace, te prie » 47. Dans ces deux 
dernières ballades, c’est le refrain qui contient le nom du poète honoré. La 
ballade 285 s’adresse au « Grant translateur, noble Geffroy Chaucier » tandis 
que chaque strophe de la ballade 1242 présente Christine « Seule en tes faiz ou 
royaume de France ». Miren Lacassagne a vu dans cette expression un hommage 
à la poètesse car elle reprend le thème de la solitude, récurrente chez Christine, 
« dans un réseau sémantique laudatif » 48. Le refrain et l’envoi jouent bien des rôles 

42	 Ibid.,	p.	330,	v.	97.
43	 III,	v.	13-15.Voir	aussi	les	ballades	123,	I,	124,	I,	127,	I,	et	447,	III.
44	 On	compte	dans	l’œuvre	de	Deschamps	595	ballades	envoyées	au	«	Prince	»	;	59	envois	

modifient	légèrement	l’apostrophe	(en	changeant	sa	place	ou	sa	construction	syntaxique),	
et	 129	 autres	 la	 transposent	 (en	 adressant	 le	 poème	 à	 quelqu’un	 d’autre)	 ;	 seulement	
10	envois	ne	comportent	aucune	apostrophe.

45	 Ball.	536,	III,	v.	31.
46	 Ball.	285,	II,	v.	36	(mal	numéroté	dans	l’édition).
47	 Ball.1242,	VI,	v.	31-36.	
48	 «	 L’échange	 épistolaire	 de	 Christine	 de	 Pizan	 et	 Eustache	 Deschamps	 »,	 dans	 Angus	

J.	Kennedy	(dir.),	Contexts and Continuities. Published in Honor of Liliane Dulac,	op. cit.,	
t.	II,	p.	458.



92

complémentaires dans la ballade : leur position finale leur donne la fonction de 
conclure le propos en le résumant.

L’ENVOI DE LA BALLADE AUx FRONTIèRES DU POèME

Comme l’explique Sylvie Lefèvre, l’envoi donne à l’origine un caractère 
épistolaire à la ballade, en servant à désigner son destinataire 49. Ce rôle est 
particulièrement marqué chez Chaucer, où la destination de la pièce qualifie 
l’ensemble du poème pourvu aussi d’un envoi dans The Envoy to Bukton et The 
Envoy to Scogan. L’utilisation de la ballade pour une correspondance entre poètes 
est d’ailleurs un trait ancien du genre 50. Cependant, à la fin du Moyen Âge, 
« nombre [d’]envois nouveaux ne se tournent plus vers personne et n’ouvrent 
plus l’espace du texte à cette tension observée dans la lyrique ancienne » 51. 
L’envoi reste tout de même un lieu privilégié de signature. Le choix même de 
la forme de l’envoi peut servir à identifier l’auteur. Ainsi Jean Froissart utilise 
principalement un type d’envoi (xxrxR), eustache Deschamps deux (xrxR et 
xxrxxR) et Christine trois (rR, xxrR et xrxR) 52. Chez John Gower, presque tous 
les envois comptent quatre vers sous la forme xrxR sans reprendre forcément 
la fin du schéma strophique principal 53. Certains envois de Chaucer paraissent 
irréguliers par rapport aux ballades françaises, par leur plus grande indépendance 
formelle vis-à-vis du reste du poème. Ainsi, un seul envoi sert à conclure Fortune 
et The Complaint of Venus sans reprendre la structure strophique ni le refrain de 
la dernière ballade. Dans The Complaint of Chaucer to his Purse, la quatrième 
strophe diffère du reste du poème par ses rimes, leur disposition et l’absence 

49	 Sylvie	Lefèvre	a	analysé	comment	le	Voir Dit	 transpose	au	niveau	épistolaire	la	pratique	
lyrique	de	l’envoi,	à	propos	des	lettres	30	et	31	échangées	par	les	amants	dans	«	Longue 
demouree fait changier ami.	De	la	lettre	close	à	la	lyrique	dans	le	Voir Dit	de	Guillaume	de	
Machaut	»,	Romania,	120,	2002,	p.	226-234.

50	 Sur	 la	ballade	 française	comme	 lieu	de	communication	entre	poètes,	 voir	en	particulier	
l’analyse	par	James	Wimsatt	des	«	ballades mythologiques	»	du	manuscrit	BnF	lat.	3343	
(fol.	109	r-111	v)	où	Jean	de	Le	Mote	répond	aux	attaques	de	Philippe	de	Vitry	en	des	termes	
qui	ont	inspiré	Deschamps	dans	ses	éloges	de	Chaucer	et	de	Machaut	(Chaucer and His 
French Contemporaries: Natural Music in the Fourteenth Century,	 Toronto,	University	 of	
Toronto	Press,	1991,	p.	63-67).

51	 Sylvie	Lefèvre,	«	De	la	naissance	du	chant	à	l’envoi	»,	dans	A.	M.	Barbi	et	C.	Galderisi	(dir.),	
Chanson pouvez aller par tout le monde. Recherches sur la mémoire et l’oubli dans le chant 
médiéval en hommage à Michel Zink,	Orléans,	Paradigme,	2001,	p.	81.

52	 Si	l’on	appelle	r	la	rime	du	refrain,	R	le	refrain	et	x	l’une	des	autres	rimes.
53	 Parmi	les	54	ballades	des	Cinkante balades	de	John	Gower,	toutes	sauf	une	ont	un	envoi	en	

bcbc,	alors	que	la	moitié	sont	en	septains	ababbcc	et	l’autre	moitié	en	huitains	ababbcbc	;	
la	dernière	pièce	n’a	pas	d’envoi.



93

clotilde dauphant   Frontières	d’un	genre	aux	frontières	d’une	langue

de refrain, bien que l’accumulation de titres royaux permette d’identifier sans 
aucun doute l’attaque de l’envoi 54. 

La fonction conclusive de l’envoi est plus lâche et plus variée que celle 
de la dédicace épistolaire. Comme l’écrit François Rouget, l’envoi a un 
« rôle de clôture et d’écho » car il sert de « conclusion argumentative » et de 
« prolongement sonore » de la strophe 55. Il est un compromis entre le retour en 
arrière et l’allongement, entre la répétition de la formule finale et l’apparition 
d’une nouvelle forme. 

Gower s’inspire de l’envoi pour conclure ses deux ensembles poétiques. en 
effet, l’envoi de la dernière ballade numérotée des Cinkante ballades conclut le 
livre entier : 

N’est qui d’amour poet dire le final ;
Mais en droit moi c’est la conclusioun,
Qui voet d’onour sercher l’original,
Amour s’acorde a nature et reson 56.

Or quatre strophes suivent ce poème. Trois composent une ballade en 
l’honneur de la Vierge – seule pièce de l’ouvrage sans envoi, écrite en huitains 
ababbcbc. La dernière strophe, construite sur des rimes différentes sous la forme 
d’un septain ababbcc, sert d’explicit général en s’adressant à l’ensemble des 
lecteurs. L’allusion au nouveau roi d’Angleterre fait écho à la double dédicace 
qui commençait le recueil :

O gentile engleterre, a toi j’escrits,
Pour remembrer ta joie q’est novelle,
Qe te survient du noble Roi Henris,
Par qui dieus ad redrescé ta querele :
A dieu purceo prient et cil et celle,
Q’il de sa grace au fort Roi coroné
Doignt peas, honour, joie et prosperité 57.

Dans le Traitié pour essampler les amants marietz, où aucune ballade n’est 
pourvue d’envoi, Gower a composé une double clôture : un envoi général en 
français et un petit commentaire en latin. Même s’il correspond formellement à 

54	 Voir	les	vers	22-24	:	«	O conquerour of Brutes Albyon / Which that by lyne and free election / 
Been verray kyng	»	(«	The	Short	Poems	»,	éd.	cit.,	p.	657).	Le	cas	de	Womanly Noblesse	
est	similaire	:	l’envoi	s’ouvre	par	une	série	de	titres	équivalents	à	notre	«	Princesse	»	;	la	
strophe	est	plus	courte	que	les	autres	et	introduit	une	nouvelle	rime.

55	 François	Rouget,	«	Une	forme	reine	des	Puys	poétiques	:	la	ballade	»,	art.	cit.,	p.	335.
56	 The Complete Works of John Gower,	éd.	cit.,	t.	I,	p.	377,	v.	25-28.
57	 Ibid.,	p.	378,	vers	non	numérotés.



94

une quatrième strophe, par la reprise du septain décasyllabique, des rimes et de 
leur disposition, l’envoi reste indépendant de la ballade précédente car il conclut 
l’ensemble de la production poétique française du poète :

Al université de tout le monde
Johan Gower ceste Balade envoie ;
et si jeo n’ai de François la faconde,
Pardonetz moi qe jeo de ceo forsvoie :
Jeo sui englois, si quier par tiele voie
estre excusé ; mais quoique nulls en die,
L’amour parfit en dieu se justifie 58.

Comme l’écrit Daniel Poirion, la ballade devient à partir d’eustache 
Deschamps « un langage poétique presque universel » 59. Si John Gower prétend 
s’adresser « Al université de tout le monde », est-ce seulement à cause de la 
thématique amoureuse de son Traitié pour essampler les amants marietz 60, ou aussi 
à cause de cette forme poétique apte à la subtilité rhétorique ? Ce choix poétique 
d’ouverture explique pourquoi John Gower le polyglotte a préféré la langue 
française au latin pour composer un traité. C’est bien le langage poétique vulgaire 
qui permet à l’auteur de mieux exposer la vérité du cœur. La dernière strophe 
du livre s’applique autant à l’ensemble du recueil qu’à « ceste balade », chaque 
poème pouvant contenir la louange de la fidélité. Chez eustache Deschamps 
et ses successeurs, pour développer son argumentation, la ballade n’a même 
plus besoin de ses « proportions triangulaires […] en profonde harmonie avec 
les habitudes de la pensée médiévale » 61 dont parle à juste titre Daniel Poirion, 
puisqu’elle peut s’allonger tout en restant autonome, par l’ajout d’un envoi, 
la multiplication des strophes ou des pièces. C’est son indépendance – plus 
ou moins prononcée, mais toujours possible – vis-à-vis d’une trame narrative 
ou d’une construction en recueil qui permet à la ballade à partir d’eustache 
Deschamps d’avoir une portée philosophique toujours valable, et adaptable à 
tous les sujets et tous les points de vue bien au-delà du cadre purement courtois 
ou anti-courtois de la génération précédente. 

58	 Ibid.,	p.	391,	v.	22-28.
59	 Daniel	 Poiron,	 Le Poète et le Prince. L’évolution du lyrisme courtois de Guillaume de 

Machaut à Charles d’Orléans,	Paris,	Puf,	1965,	p.	374.
60	 Voir	les	Cinkante balades,	où	le	poète	annonce	en	marge	à	partir	de	la	septième	pièce	:	«	Les	

balades	d’ici	jesqes	au	fin	du	livre	sont	universeles	a	tout	le	monde,	selonc	les	propretés	
et	les	condicions	des	Amantz,	qui	sont	diversement	traveilez	en	la	fortune	d’amour	»	(The 
Complete Works of John Gower, éd.	cit.,	t.	I,	p.	343).

61	 Daniel	Poiron,	Le Poète et le Prince,	op. cit.,	p.	374.



 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

95

MUSIqUE NATURELE eT MUSIqUE ARTIFICIELE  
SOUS Le RèGNe De CHARLeS VI :  

eSSAI De CONSTRUCTION D’UN MODèLe PROSODIQUe

Thierry Grandemange 
Université de Reims Champagne-Ardenne (URCA)

en distinguant une musique naturele et une musique artificiele dans son Art 
de dictier « Deschamps [devient] le premier poète français majeur à dissocier 
la poésie lyrique de sa mise en musique, donnant à la poésie une valeur 
indépendante de la musique » 1. Cette distinction procède d’une logique :  
a) la musique est le dernier des arts libéraux ; b) il y a deux sortes de musique 
dont la poésie. examinés par Deschamps, les arts libéraux sont considérés sous 
leur aspect pratique et dissociés de leur fondement métaphysique 2. Deschamps 
distingue les deux formes de musique en commençant par la musique artificiele 3. 
Les caractéristiques essentielles de cette musique se résument en trois points : 
c’est un art fondé sur les notes, les six syllabes de la solmisation ; il doit être 
entendu 4 ; enfin, la maîtrise de cet art est acquis. en effet, en précisant que « le 
plus rude homme du monde » peut apprendre la musique, Deschamps signifie 
que la pratique de la musique n’est pas un don inné.

1	 Eustache	 Deschamps,	 L’Art de dictier,	 éd.	 Deborah	 Sinnreich-Levi,	 East	 Lansing	 MI,	
Colleagues	Press,	1994,	p.	1.

2	 François	Rigolot,	Poésie et onomastique,	Genève,	Droz,	 1977,	p.	 39	 ;	Roger	Dragonetti,	
«	“La	poésie…	Ceste	musique	naturele”	:	essai	d’exégèse	d’un	passage	de	l’Art de dictier	
d’Eustache	Deschamps	»,	dans	Mélanges de philologie française offerts à Robert Guiette,	
Anvers,	De	Nederlandse	Boekhandel,	1965,	p.	49-64	;	repr.	La musique et les lettres,	Genève,	
Droz,	1986,	p.	27-42	;	voir	p.	53	(repr.	p.	31).	Cette	tendance	était	déjà	en	œuvre	chez	les	
musiciens	au	début	du	siècle	si	l’on	songe	que	le	traité	Ars nova	est	un	traité	pratique	sur	la	
notation.	Voir	Philippe	de	Vitry,	Ars nova,	éd.	et	trad.	fr.	Gilbert	Reaney,	André	Gilles	et	Jean	
Maillard,	Neuhausen-Stuttgart,	American	Institute	of	Musicology,	1964, repr. 1986.	Sur	la	
remise	en	cause	de	l’attribution	à	Philippe	de	Vitry,	voir	Sarah	Fuller,	«	A	phantom	treatise	
of	the	fourteenth-century?	The	Ars	nova	»,	The Journal of Musicology,	4,	1985-86,	p.	23-50.

3	 Pièce	1396,	VII,	p.	269-270.	
4	 «	Musique,	 par	 la	 douçour	 de	 sa	 science	 et	 la	melodie	 de	 sa	 voix,	 leur	 chante	 par	 ses	

.vi.	notes	tierçoyees,	quintes	et	doublees,	ses	chans	delectables	et	plaisans.	»	(suit	une	
énumération	des	 instruments	au	moyen	desquels	Musique	peut	chanter),	 ibid.,	p.	269	;	
«	et	neantmoins	est	chascune	de	ces	deux	plaisant	a	ouir	par	soi.	»,	ibid.,	p.	272.

 



96

La seconde musique, la musique naturele, étant définie par rapport à la 
première, Deschamps s’applique à en mettre en évidence les différences 5 : la 
poésie est un art qui a pour objet les paroles en vers, elle doit être dite à haute 
voix et donc entendue. Cet aspect de la poésie, à savoir que la poésie n’est pas 
un art du sens mais un art du son, est novateur et c’est la raison pour laquelle 
Deschamps y revient plusieurs fois, non seulement dans son introduction 6, mais 
également dans le corps même du traité. Lorsqu’il aborde l’aspect proprement 
technique, Deschamps commence par l’étude des lettres. Mais alors qu’il avait 
auparavant présenté la grammaire comme le premier des arts libéraux parce 
qu’elle permettait l’apprentissage des lettres et que la connaissance des lettres 
est à la base de l’apprentissage des autres arts libéraux, les lettres ne sont plus 
considérées ici pour leur propriété à former des mots, donc du sens, mais 
seulement pour leurs propriétés sonores. Plus loin, il revient sur cet aspect à 
propos des rimes ayant une même graphie mais une prononciation différente 7. 
La troisième caractéristique de la poésie est d’être innée. C’est ce qui la définit 
et pour bien marquer la différence avec la musique artificiele, Deschamps précise 
encore que la musique naturele ne peut être acquise par celui qui n’en possède 
pas le don. 

Le choix des qualificatifs naturel et artificiel est fondamental dans la mesure où 
ils ne servent pas tant à distinguer les deux musiques, la « musique des mots » et 
la « musique des notes », que le poète et le compositeur. Les deux musiques sont 
musiques parce que le matériau qu’elles travaillent est de nature sonore, mais 
la première est « naturelle », non parce que les mots produisent naturellement 
une musique, mais parce que celui qui la pratique possède un don de nature ; 
tandis que la seconde est « artificielle » non parce que le matériau sonore ne 
deviendra musique qu’après avoir été organisé, mais parce que le compositeur 
qui la pratique acquiert sa science par le travail et l’application d’un ensemble 
des règles acquises 8. 

La distinction inné/acquis implique la participation de deux personnes. Le 
poète qui possède le don de la musique artificiele ne sera pas compositeur s’il 
n’a pas acquis cet art. Inversement, le compositeur qui aura acquis l’ensemble 
des procédures mécaniques nécessaires à la production d’une œuvre musicale 

5	 Ibid.,	p.	270.
6	 «	Les	livres	metrifiez	se	lisent	de	bouche,	et	proferent	par	voix	non	pas	chantable	[…]	neant	

plus	 que	 l’en	 pourroit	 proferer	 le	 chant	 de	musique	 sanz	 la	 bouche	 ouvrir,	 neant	 plus	
pourroit	l’en	proferer	ceste	musique	naturele	sanz	voix	et	sanz	donner	son	et	pause	aux	
dictez	qui	faiz	en	sont.	»	(ibid.,	p.	271).

7	 Ibid.,	p.	273	et	278.	Raynaud	ajoute	les	accents	aux	vers	2	et	4	sur	ordonné	et	donné.
8	 Roger	Dragonetti,	«	“La	poésie…	Ceste	musique	naturele”	:	essai	d’exégèse	d’un	passage	

de	l’Art de dictier	d’Eustache	Deschamps	»,	art.	cit.,	p.	57	(repr.	p.	35).



97

thierry grandem
ange   M

usique naturele et	m
usique artificiele sous	le	règne	de	Charles	V

I

ne saurait connaître la musique naturele que par don. L’être possédant à la fois 
la musique naturele innée et la musique artificiele acquise est une rareté, et l’on 
peut distinguer en filigrane derrière les définitions le portrait de Guillaume de 
Machaut. Cette rareté est en partie due au fait que les complexités rythmiques de 
l’ars nova sont allées croissant après la mort de Machaut, et bien que Deschamps 
semble placer la poésie avant la musique, c’est bien sur l’incompétence du 
poète qu’il insiste pour expliquer la scission des deux activités (« Les faiseurs ne 
saichent pas communement la musique artificiele »). Cette scission procède de 
l’évolution de la tradition des trouvères et de la complexité de la polyphonie. 
Or, le vocabulaire employé par Deschamps ne laisse aucun doute sur le type 
de musique qu’il cible. Dans la définition de la musique artificiele, rapportée 
ci-dessus, seul le verbe chanter peut s’appliquer à la monodie, tandis que les 
termes doubler, quintoier, tierçoier renvoient aux intervalles simultanés d’octave, 
quinte et tierce, et que tenir et deschanter renvoient à des fonctions mélodiques 
à l’intérieur d’une polyphonie (tenor ou discantus). Un peu plus loin, il est 
question des « teneurs, trebles et contreteneur du chant de la musique artificiele » 
et de la « triplicité des voix pour les teneurs et contreteneurs necessaires à ycelui 
chant proferer par deux ou trois personnes ». Il est clair que, dans l’esprit 
de Deschamps, Machaut est le seul à avoir produit une œuvre alliant textes 
poétiques de valeur et une polyphonie complexe.

Le constat de l’autonomie de la poésie va de pair avec celui de la complémentarité 
des deux musiques (« et aussi ces deux musiques sont si consonans l’une avecques 
l’autres que chascune puet bien estre appellee musique »), à tel point que le mot 
consonans qu’il emploie pour désigner la superposition du texte et de la musique 
est le même que celui qu’emploient les musiciens pour désigner la superposition 
de deux mélodies. Deschamps exprime cette idée en trois étapes 9 : 1. poésie 
et musique sont de la musique (« chant & paroles prononcees et pointoyees [= 
accentuées] ») ; 2. chaque musique rehausse l’autre (« les chans sont anobliz par 
la parole & les chansons natureles sont embellies par la melodie ») ; 3. chaque 
musique peut se passer de l’autre (« se puet l’une chanter par voix et par art sans 
parole » et « les dis des chançons se puent souventefois recorder ou le chant de 
la musique artificielle n’aroit pas tousjours lieu 10 »). 

Dès lors, la parenté, l’autonomie et la complémentarité des deux expressions 
artistiques étant établies, comment s’opère la superposition des deux langages et 
de leurs niveaux d’articulations dans le répertoire contemporain de Deschamps, 
vers 1392 pendant le règne de Charles VI (1380-1422) : articulations poétiques 

9	 Toutes	 les	 citations	 de	 ces	 deux	 paragraphes	 se	 trouvent	 dans	 la	 pièce	 1396,	 VII,	 aux	
pages	271-272.

10	 Recorder	dans	le	sens	de	«	réciter	de	mémoire	».



98

(notions d’alternance, de rime, de strophe, de césure) et articulations musicales 
(notions de perfection, de cadence, de repos) 

La musique de l’époque de Charles VI aurait constitué un excellent corpus 
d’étude, malheureusement, si les musiciens de la chapelle royale sont connus, 
au moins pour l’année 1380, les noms que nous transmettent les documents 
d’archives ne sont pas ceux de musiciens connus en tant que compositeurs 11. Le 
règne de Charles VI correspond peu ou prou à une périodisation de l’histoire de 
la musique que les musicologues qualifient parfois d’ars subtilior, une période 
de transition située entre la mort de Machaut, en 1377, et les premières œuvres 
de Guillaume Dufay, dans les années 1420, caractérisée par un développement 
des procédés rythmiques initiés par Philippe de Vitry, dans les années 1320, 
qui furent poursuivis par Guillaume de Machaut. Reinhard Strohm distingue 
trois groupes de musiciens durant cette période 12 : un premier se situe dans le 
prolongement direct de l’œuvre de Machaut (Magister Grimace, Pierre des 
Molins, Magister Franciscus [= F. Andrieu ?], Jean Vaillant, Johannes Symonis 
dit Hasprois, Johannes Haucourt, Matheus de Sancto Johanne, Solage, Jean 
Cuvelier, Magister egidius) ; un second, dont la sphère d’activité semble être 
le sud de la France, produit des œuvres de la subtilité la plus avancée (Johan. 
Robert, Rodericus [= S. Uciredor], Jacob de Senleches, Philipoctus de Caserta) ; 
enfin, un troisième reprend, puis abandonne, la maîtrise technique de ses 
prédécesseurs (Baude Cordier, Jean de Noyers dit Tapissier, Anthonellus Marot 
da Caserta, Matheus de Perusio, Hymbert de Salinis, Johannes Ciconia). 

ORGANISATION INDÉPENDANTE DE DEUx DISCOURS

La distinction entre la musique « naturelle » et « artificielle » ne change pas 
fondamentalement l’approche analytique qui consiste à scinder poésie et 
musique. La véritable question est de savoir de quelle nature était leur parenté. 
Pour justifier l’autonomie de la poésie, Deschamps commence par expliquer 
l’origine commune des deux arts en rattachant la poésie à un art libéral, procédé 
qui lui permet d’élever la poésie au même niveau de dignité que la musique. 
Puis, après avoir établi leur parenté par le son, il se doit de les différencier 
minutieusement pour établir leur complémentarité afin d’éviter que la 
poésie ne soit considérée comme un art secondaire. Cependant, s’il affirme 

11	 Leeman	L.	Perkins,	«	Musical	patronage	at	the	royal	court	of	France	under	Charles	VII	and	
Louis	XI	(1422-83)	»,	Journal of the American Musicological Society,	37,	1984,	p.	545.

12	 Reinhard	Strohm,	The Rise of European Music 1380-1500,	Cambridge,	Cambridge	University	
Press,	1993,	en	particulier	p.	53-61.



99

thierry grandem
ange   M

usique naturele et	m
usique artificiele sous	le	règne	de	Charles	V

I

cette complémentarité, il n’en explicite pas la nature et nous laisse le soin de 
reconstituer la cohérence de son propos.

Ce que Deschamps nous dit précisément, c’est que la poésie n’est pas fondée 
sur le sens et, dans la suite de son texte, où il ne sera plus question de musique, 
ce sont les éléments de l’organisation formelle du texte poétique qu’il met 
en évidence. Comme l’art musical est également un art de l’organisation du 
matériau sonore, il nous faut conclure que la complémentarité de la poésie et 
de la musique repose sur le fait que ce sont deux arts constitués d’un ensemble 
hiérarchisé d’articulations. Celles de la poésie du xive siècle se présentent ainsi :
– c’est une poésie fondée sur le mètre (le nombre de syllabes) et non sur le 

rythme (les accents). Toutes les syllabes comptent sauf le -e muet des syllabes 
féminines à la rime ;

– les vers de plus de huit syllabes sont pourvus d’une coupe 13. Il n’y a qu’une 
césure par vers et la syllabe accentuée de la coupe correspond en général à la 
dernière syllabe d’un mot 14 ;

– une strophe peut être composée de vers hétérométriques, mais, dans le cas des 
formes fixes, la même organisation métrique se reproduit d’une strophe à l’autre. 

Une question controversée est de connaître la nature de l’organisation 
accentuelle du vers médiéval. Certains spécialistes proposent un modèle 
d’alternance régulière de syllabes accentuées et atones 15, tandis que Georges 
Lote adopte le parti d’une succession de syllabes atones rompue uniquement 
par les accents de la césure et de la rime 16.

13	 Sur	la	place	de	la	coupe,	voir	Adolphe	Tobler,	Le vers français ancien et moderne,	trad.	Karl	
Breul	et	Léopold	Sudre,	Paris,	F.	Vieweg,	1885,	p.	105-139	;	Alfred	Jeanroy,	Les origines de la 
poésie lyrique en France au Moyen Âge. Étude de littérature française et comparée,	Paris,	
Honoré	Champion,	1904,	p.	343-362	;	Georges	Lote,	Histoire du vers français,	Paris,	Boivin,	
1949-1955,	9	vol.	;	repr.	Aix-en-Provence,	Université	de	Provence,	1988-1991,	t.	I,	p.	213-233.

14	 Cette	dernière	règle	n’est	pas	toujours	observée,	comme	on	le	constate	dans	le	décasyllabe	
Beaute parfaite bonte souveraine	(Anthonello	da	Caserta)	:	la	s.	4	-fai	n’est	pas	la	dernière	
du	mot	et	il	ne	saurait	s’agir	d’une	césure	épique.

15	 On	trouvera	une	bibliographie	des	auteurs	plus	ou	moins	favorables	à	l’alternance	dans	
Graeme	M.	Boone,	Patterns in Play: A Model for Text Setting in the Early French Songs 
of Guillaume Dufay,	 Lincoln/London,	 University	 of	 Nebraska	 Press,	 1999,	 p.	 279	 n.	 39	
(appel	de	note	p.	57).	Je	retiens	particulièrement	deux	ouvrages	dont	les	auteurs	ont	plus	
particulièrement	travaillé	sur	le	répertoire	des	trouvères	:	Roger	Dragonetti,	La technique 
poétique des trouvères dans la chanson courtoise (contribution à l’étude de la rhétorique 
médiévale),	 Bruges,	 De	 Tempel,	 1960,	 p.	 499-515	 et	 532	 ;	 et,	 pour	 une	 discussion	
fondée	sur	 les	 travaux	de	Dragonetti,	Samuel	Rosenberg	et	Hans	Tischler	 (dir.),	Chanter 
m’estuet: Songs of the Trouvères,	Bloomington,	University	of	Indiana	Press,	1981,	p.	XXI-
XXVI	;	éd.	française	:	Samuel	Rosenberg,	Hans	Tischler	et	Marie-Geneviève	Grossel	(dir.),	
Chansons des trouvères : chanter m’estuet,	Paris,	LGF,	1995,	p.	19-27.	J’ajoute	également	
Gaston	Paris,	«	Lettre	à	M.	Léon	Gautier	sur	la	versification	latine	rythmique	»,	Bibliothèque 
de l’École des Chartes,	27,	1866,	p.	4	et	p.	18.

16	 Georges	Lote,	Histoire du vers français,	op. cit.,	p.	306.



100

D’un point de vue musical, une forme fixe est organisée en deux sections 
musicales. Chaque section comporte un certain nombre de phrases délimitées 
par des cadences. La cadence est entendue ici comme une progression dyadique 
en contrepoint simple d’une consonance imparfaite (tierce, sixte et leurs 
redoublements) à la consonance parfaite la plus proche (unisson, quinte, 
octave et leurs redoublements), entre le tenor et une voix supérieure, et avec un 
mouvement conjoint à au moins une des deux voix considérées, comme dans 
les exemples suivants :

Fig.	1.	Cadences	

Le sentiment conclusif de ces formules est dû au passage d’un intervalle 
instable à un intervalle stable. Si la cadence entre le tenor et la voix supérieure 
est complétée par un enchaînement du même type entre le tenor et une 
troisième voix, alors le sentiment conclusif s’en trouvera renforcé. Une arrivée 
sur une valeur longue sera également un élément de renforcement du sentiment 
conclusif. Inversement, il est possible d’atténuer le sentiment conclusif : si la 
troisième voix ne joue pas une consonance parfaite, si la note d’arrivée d’une 
des voix est retardée, si la résolution se produit sur une valeur courte et que 
le discours musical se poursuit immédiatement, etc. Ainsi, la cadence peut 
n’être qu’une articulation ou une ponctuation mineure, et la cadence conclusive 
n’est donc qu’un cas particulier de cadence 17. D’autres auteurs se sont penchés 
sur le phénomène cadentiel 18 en faisant intervenir des éléments autres que le 
simple enchaînement d’intervalles. Contrairement à Fuller, Berger ou Boone, 
nous pensons qu’il est indispensable de distinguer la ponctuation réelle ou 
syntaxique des éléments qui vont la renforcer ou l’atténuer, que ces éléments 

17	 Margaret	Bent	a	introduit	la	notion	de	cadentia	pour	éviter	la	confusion	possible	avec	le	
mot	anglais	cadence	au	sens	moderne.	Voir	Margaret	Bent,	Counterpoint, Composition and	
musica	ficta,	New	York/London,	Routledge,	2002,	p.	 13-15,	et	Margaret	Bent,	 «	Ciconia,	
Prosdocimus	 and	 the	 working	 of	 musical	 grammar	 as	 exemplified	 in	 O felix templum	
and	O Padua	»,	dans	Philippe	Vendrix	(dir.),	 Johannes Ciconia, musicien de la transition,	
Turnhout,	Brepols,	2003,	p.	81-82.

18	 Voir	 entre	 autres	 Sarah	 Fuller,	 «	 On	 sonority	 in	 fourteenth-century:	 some	 premiminary	
reflections	»,	The Journal of Music Theory,	30,	1986,	p.	54	;	Karol	Berger,	«	Musica	ficta	»,	
dans	Howard	Mayer	Brown	et	Stanley	Sadie	(dir.),	Performance Practice: Music before 1600,	
New	York,	W.W.	Norton,	1989,	p.	107-125,	en	part.	p.	116-117	;	Graeme	M.	Boone,	Patterns 
in Play,	op. cit.,	p.	266	n.	11.



101

thierry grandem
ange   M

usique naturele et	m
usique artificiele sous	le	règne	de	Charles	V

I

soient musicaux, comme ceux qui ont été énumérés ci-dessus, ou non, comme 
la coïncidence ou la non-coïncidence avec les articulations du texte littéraire. 

La parenté des deux formes d’expression réside dans la hiérarchie des niveaux 
d’articulation : la syllabe, le vers et la strophe de la poésie ont pour parallèle la 
perfection, la phrase et la section de la musique. Cette approche a trouvé un 
nouvel élan avec la parution, en 1999, de Patterns in Play de Graeme Boone, 
déjà évoqué plus haut, consacré à un répertoire immédiatement postérieur à 
l’ars subtilior. en prenant pour point de départ le constat de l’imprécision des 
données paléographiques, Boone approfondit l’étude des pièces d’un même 
compositeur, Guillaume Dufay, dans un même manuscrit 19, réalisé par un 
même copiste. Sa thèse fondamentale, reposant sur le modèle poétique de 
l’alternance, est exprimée dès l’introduction de son ouvrage :

Pour un vers poétique contenant un nombre pair de syllabes, les syllabes paires 
tombent sur un initium à partir de la syllabe 4.
Pour un vers poétique contenant un nombre impair de syllabes, les syllabes 
impaires, à compter de la syllabe 1, tombent sur un initium dans la musique 20.

L’initium, notion imaginée par Boone, représente le début d’une unité 
musicale, cette unité pouvant être n’importe quelle valeur rythmique de la 
minime à la maxime. Par exemple, dans un tempus imperfectum prolatio major, 
la brève se divise en deux semibrèves parfaites. Nous aurons donc à un premier 
niveau, un initium de brève, puis au niveau inférieur, l’initium de la première 
semibrève, puis l’initium de la seconde semibrève. Si la brève est divisée en trois 
semibrèves imparfaites, par exemple par coloration, nous avons trois initia de 
semibrèves pendant la durée de notre brève.

Fig.	2.	Initium

Les modèles de Boone stipulent que certaines syllabes doivent correspondre à 
des initia, tandis que le placement des autres syllabes est libre. Ces modèles ont 
été définis à partir des œuvres de Dufay, dans les années 1420, mais semblent 
pouvoir fonctionner à d’autres époques. Prenons par exemple le début du 
virelai Loyaute vueil tous jours meintenir de Guillaume de Machaut. Dans la 

19	 Oxford,	 Bodleian	 Library,	MS	Canon.	misc.	 213.	 Édition	 en	 fac-similé	 par	David	 Fallows,	
Oxford, Bodleian Library, MS. Canon. Misc. 213,	Chicago/London,	The	University	of	Chicago	
Press,	1995.

20	 Graeme	M.	Boone,	Patterns in Play,	op. cit.,	p.	15.



Fig.	3.	Guillaume	de	Machaut, Loyaute vueil tous jours meintenir	(virelai	2,	vers	1)

102

transcription qui suit (fig.3), la portée du bas a été réalisée selon l’équivalence 
semibrève parfaite = blanche pointée ; le rythme du milieu représente ce que 
nous appelons le rythme prosodique, c’est-à-dire le rythme sur lequel sont 
articulées les syllabes. Le modèle des vers impairs s’applique dans la mesure 
où toutes les syllabes impaires sont prononcées sur un initium de semibrève. 
La syllabe 2 peut également tomber sur un initium de semibrève car, dans le 
modèle impair, la place des syllabes paires est indéfinie par rapport à l’initium. 
Toutefois, à la différence de Boone, nous considérons que la syllabe 2 tombe 
après l’initium d’une unité prosodique de deux syllabes proportionnelle à 
l’unité de base que constitue la semibrève (ligne supérieure de la transcription). 
en d’autres termes, selon notre interprétation, l’unité prosodique de base de 
ce vers est la semibrève parfaite (blanche pointée en transcription) et chaque 
unité contient deux syllabes (3-4, 5-6, 7-8), la syllabe impaire correspondant à 
l’initium de l’unité prosodique. Dans le cas des syllabes 1-2, l’unité prosodique 
est une brève imparfaite (ronde pointée en transcription), ce qui représente une 
augmentation de la semibrève dans une proportion double. À l’intérieur d’une 
unité, la distinction s’opère uniquement entre initium (syllabe forte) et non 
initium (syllabe faible), mais la position de cette dernière dans l’unité, proche 
ou éloignée de l’initium, est sans importance.

en construisant ses deux modèles, Boone a résolu un problème qui avait 
embarrassé la musicologie pendant des années, celui concernant l’approximation, 
voire l’absurdité, de l’alignement du texte écrit sous la notation musicale 21. Le 
problème est maintenant résolu en grande partie pour le répertoire à partir 
duquel ces modèles ont été définis, mais cette définition est fondée sur l’analyse 
d’un nombre limité de types de vers, les octo- et les décasyllabes, et il n’est 
pas prouvé que le modèle puisse s’appliquer à d’autres types de vers ni qu’il 
fonctionne parfaitement à d’autres époques. Les pièces de l’ars subtilior sont à 
cet égard un objet d’étude prosodique intéressant car le développement de la 
complexité rythmique va de pair avec un style plus mélismatique.

21	 Voir	la	bibliographie	sur	le	sujet	dans	Graeme	M.	Boone,	Patterns in Play,	op. cit.,	p.	259	
n.	 1	 (appel	 de	 note	 p.	 1).	 J’ajoute	 ces	 deux	 autres	 articles	 qui	 apparaissent	 plus	 loin	
dans	 sa	 discussion	 :	 Gilbert	 Reaney,	 «	 Text	 underlay	 in	 early	 fifteenth-century	 musical	
manuscripts	»,	dans	Gustave	Reese	et	Robert	J.	Snow	(dir.),	Essays in Musicology in Honor 
of Dragan Plamenac on his 70th Birthday,	 Pittsburgh,	 University	 of	 Pittsburgh	 Press,	
1969,	p.	245-251,	et	Leeman	L.	Perkins,	«	Toward	a	 rational	approach	 to	 text	placement	
in	the	secular	music	of	Dufay’s	time	»,	dans	Allan	W.	Atlas	(dir.),	Papers read at the Dufay 
Quincentenary Conference. Brooklyn College, December 6-7, 1974,	 New	 York,	 Brooklyn	
College,	1976,	p.	102-114.



Fig.	3.	Guillaume	de	Machaut, Loyaute vueil tous jours meintenir	(virelai	2,	vers	1)



Fig.	4.	Matheus	de	Perusio,	Ne me chaut vostre mauparler (vers	1-2)

104

C’est un truisme que de dire que les manuscrits présentent des situations 
souvent sujettes à caution (alignement douteux entre les notes et les syllabes, 
saut de lignes non fiables), et que l’on ne peut s’y fier sans un regard critique, 
mais il est impossible de se livrer à des corrections au prétexte qu’une situation 
donnée ne correspond pas à nos attentes. Une aide pourrait venir de ce que nous 
savons des conceptions poétiques et musicales de ces pièces, et c’est en cela que 
le travail de Graeme Boone représente une avancée importante dont il nous faut 
explorer les implications.

INTÉGRATION D’AUTRES ÉLÉMENTS DANS LA TRANSCRIPTION

Un des critères à prendre en compte pourrait être de nature paléographique : 
il s’agit de la présence et de l’utilisation des silences. La musique du virelai de 
Matheus de Perusio, Ne me chaut vostre mauparler, ne nous est parvenue que 
dans ModA 22 (fig. 4). Contrairement au copiste du manuscrit de Chantilly 23 
qui écrit souvent la première syllabe en début de portée, celui de ModA 
écrit habituellement la première lettre en majuscule et repousse le reste de 
la syllabe plus loin. C’est ainsi qu’il procède dans notre virelai, en plaçant la 
deuxième lettre (-e) sous la douzième note, après un silence de minime. C’est 
probablement la raison pour laquelle Willi Apel et Gordon Greene, les deux 
transcripteurs, laissent l’introduction sans texte et font débuter ce dernier m. 4 
premier temps conformément à l’alignement de leur source. Toutefois, nous 
observons ici que les vers 2, 3, 4 du refrain sont précédés d’un silence long, d’une 
valeur de semibrève au moins. Or un tel silence se trouve juste après la syllabe 3. 
Si le silence est un signal dont une fonction serait d’indiquer le début d’un vers 
et que nous repoussons l’entrée à la m. 5 troisième temps, toutes les syllabes 
correspondent à une durée de semibrève (ou deux minimes équivalentes) ou de 
ligature cum opposita proprietate. 

22	 Source	 unique	 :	 Modena,	 Biblioteca	 Estense	 Universitaria,	 a.m.5.24	 [désormais	 ModA], 
fol.	48	;	le	texte	seul	se	trouve	également	dans	London,	British	Library,	Additional	15224.	
Éditions	 :	Willi	 Appel,	French Secular Music of the Late Fourteenth Century,	 Cambridge,	
Mediaeval	Academy	of	America,	1950	[désormais	FSM],	p.	17	(n°	10)	;	id.,	French Secular 
Compositions of the Fourteenth Century,	Roma,	American	Institute	of	Musicology,	1970,	t.	I,	
p.	115	(n°	59)	;	Gordon	K.	Greene,	French Secular Music,	Monaco,	Oiseau-Lyre,	1980-1989,	
p. 34 (n° 12).

23	 Chantilly,	Biblitothèque	du	château	de	Chantilly,	MS	564	[désormais	Ch].



Fig.	4.	Matheus	de	Perusio,	Ne me chaut vostre mauparler (vers	1-2)



106

Le deuxième élément qu’il conviendrait de faire intervenir dans la restitution 
est la situation des cadences. La cadence telle que nous l’avons définie plus haut 
est un événement musical qui constitue le but de la phrase et dans lequel le 
texte n’intervient pas. Les commentateurs qui intègrent des éléments textuels à 
leur définition de la cadence confondent une donnée de musique artificiele, la 
cadence comme but musical, et une donnée de musique naturele, la rime comme 
but du vers. en soulignant la parenté, l’autonomie et la complémentarité des 
deux musiques, Deschamps lui-même nous invite à les mettre en parallèle. 

Si, dans Ne me chaut vostre mauparler, la cadence possède une fonction 
structurante semblable à celle de la rime et, qu’à l’invitation de Deschamps, 
nous pensons que les deux formes d’expressions fonctionnent en parallèle, alors 
nous devons repousser la rime du vers 2 pour qu’elle coïncide avec la cadence 
de la mesure 17. Ainsi amendée, l’organisation métrique et l’organisation 
contrapuntique se déroulent parallèlement selon le plan suivant :
– vers 1, cadence de tierce mineure à unisson sur do s. 8, vocalise, cadence de 

sixte majeure à octave sur fa ;
– vers 2, cadence de tierce mineure à unisson sur do s. 8, vocalise, cadence de 

tierce mineure à unisson sur do.
Le dernier élément que nous proposons d’intégrer dans la transcription 

des pièces est le modèle prosodique de Boone. Celui-ci a été créé à partir des 
chansons de Guillaume Dufay mais nous avons vu, au travers d’un exemple, 
qu’il fonctionnait également avec des pièces simples d’époques antérieures. 
Comme il est notoire que les pièces de l’ars subtilior contemporaines de 
Deschamps ont développé un système complexe de notation du rythme, 
notre hypothèse est que dans les pièces rythmiquement complexes, il doit être 
possible de retrouver les traces de l’organisation constatée dans les pièces plus 
simples comme le virelai Ne me chaut. Si l’on admet les deux corrections que 
nous proposons alors l’unité prosodique de base est la brève parfaite (la blanche 
pointée de la transcription) et elle se trouve doublée à la fin du vers 2 sur les 
ss. 6-7. Autrement dit, la correction proposée affirme la coïncidence de la rime 
et de la cadence sans contredire le modèle prosodique. Il est possible d’appliquer 
le modèle de façon régulière à cette pièce. en repoussant l’entrée du vers 1 à la 
fin de la mesure 5, après la pause de semibrève, la déclamation peut se dérouler 
régulièrement au rythme de deux notes par brève, et la rime de la syllabe 8 
correspond à la résolution d’une cadence sur do. Ici, comme pour les autres vers, 
la s. 8 se poursuit par une vocalise qui se conclut également par une cadence. 
Un silence marque la séparation entre cette séquence et le début du vers suivant.

Le vers 2 ne pose, pour l’essentiel, aucun problème d’alignement entre la 
musique et le texte : il débute après deux pauses de semibrève et se déroule au 
même rythme que le vers précédent (deux notes par brève). Toutefois, si l’on 



107

thierry grandem
ange   M

usique naturele et	m
usique artificiele sous	le	règne	de	Charles	V

I

maintient ce rythme prosodique, la rime ves tombe sur un intervalle n’ayant 
aucune valeur en tant qu’articulation musicale (m. 16), alors qu’une cadence 
arrive une brève plus loin. Si l’on admet que la coïncidence de l’articulation 
poétique (la rime) et de l’articulation musicale est un indicateur, alors nous 
devons repousser la s. 8 à la m. 17. Dans ce cas, le rythme prosodique des ss. 6-7 
sera dédoublé et porté à deux notes pour une longue, tandis que la s. 7 se situera 
à une place indéfinie : son placement au début de la m. 16 est une possibilité 
parmi d’autres. 

Cette organisation peut être appliquée à tous les vers du virelai. Le rythme 
prosodique de deux notes par brèves ne nécessite pas d’autre modification, à 
condition que chaque vers de l’ouvert/clos débute par une s. 1 d’une valeur 
d’une brève parfaite. La critique que l’on peut adresser à cette organisation 
prosodique est qu’il est généralement admis que l’on ne doive pas tenir une 
voyelle sur une note répétée, événement qui se produit ici à chaque fin de vers. 
Toutefois, le fait de placer les ss. 7-8 d’un vers sur ces notes répétées implique 
que ce soit la s. 7 atone qui coïncide avec l’initium, avec la cadence, au détriment 
de la s. 8 tonique.

Plus complexe est le virelai de Senleches En ce gracieus tamps 24 (fig. 5). 
Son intérêt réside dans le fait qu’il ne pose aucun problème insurmontable 
d’alignement entre la musique et le texte car il est presque entièrement 
syllabique. Bien qu’une interrogation mineure subsiste sur le placement exact 
de la fin du vers 2 « j’ay oy », la seule véritable incertitude concerne le vers 4 : la 
leçon de ModA donne « et plus tres joli », et celle de Rei « et plus tres joliement », 
mais les deux leçons sont fautives car ce vers doit être un octosyllabe s’il veut 
respecter le syllabisme et la correspondance avec la tierce « Vers le rossignols bel 
et jant ». Le tempus imperfectum prolatio minor n’est soumis à aucune variation, 
ni par changement de mensuration, ni par la coloration, mais le résultat en 
transcription moderne ne semble, en apparence seulement, correspondre en 
rien au modèle prosodique de Boone tel que nous l’avons exposé plus haut.

Dans une situation normale, le rythme prosodique correspond à deux syllabes 
pour une unité (la brève parfaite dans Ne me chaut). Cette valeur peut être 
soumise à augmentation ou diminution proportionnelle : augmentation de 
proportio dupla dans le cas de Machaut, Loyaute vueil (vers 1, ss. 1-2). Dans le 
virelai qui nous occupe, les variations proportionnelles du rythme déclamatoire 
sont plus nombreuses et alternent avec des décalages, alors même que le cadre 

24	 Sources	 :	 ModA,	 fol.	 25	 v	 ;	 Paris,	 Bibliothèque	 nationale	 de	 France,	 fonds	 nouv.	 acq.	
fr.	6771	(codex	Reina),	fol.	58	v.	[Padua,	Biblioteca	Universitaria	1115,	fol.	B	et	Strasbourg,	
Bibliothèque	Municipale	(olim	Bibliothèque	de	la	Ville)	222	C.	22	(manuscrit	perdu),	fol.	51	
n’ont	pas	été	consultés].	Éditions	:	FSM,	p.	83	(n°	50)	;	CMM	53/1,	p.	174	(n°	91)	;	PMFC	21,	
p.	9	(n°	3).



108

rythmique mensuraliste reste stable. La transcription suivante  rétablit la position 
des notes avant décalage et indique, au moyen de crochets en pointillés, le sens 
dans lequel ces sections ont été décalées pour parvenir au résultat final. Une 
flèche vers la droite indique donc que le compositeur a procédé à un retard des 
valeurs, et une flèche vers la gauche indique qu’il a procédé à une anticipation. 
Les barres de mesures sont placées en fonction du rythme prosodique et non en 
fonction de la mensuration.

L’unité prosodique de base est la brève imparfaite du tempus imperfectum 
prolatio minor, qui correspond à une mesure à 2/4 de transcription. Les mesures 
à 2/8 et 2/2 représentent respectivement une diminution et une augmentation 
de cette unité dans une proportio dupla ; les mesures à 3/4 représentent une 
augmentation de proportio sesquialtera (3:2). Si le rythme prosodique respecte le 
modèle, il n’en va pas de même pour la coïncidence de la rime et de la cadence : 
celle de la m. 4 correspond à la syllabe 6, laquelle ne possède aucune valeur 
structurelle dans un octosyllabe. en revanche, on pouvait en attendre une à la 
rime de la m. 5. Celle de la mesure 20 est inattendue étant donné que la fin du 
vers arrive une brève plus loin.



Fig.	5.	Jacob	de	Senleches,	En ce gracieus tamps joli



110

L’exemple suivant est une autre illustration de la façon dont les compositeurs 
peuvent modifier le rythme prosodique. Voici le texte de la ballade de Magister 
egidius, Franchois sunt nobles 25 :

Franchois sunt nobles, preus, vaylans, 
courtois, loyaus, fermes, doulz et honestes, 
con bien que cheux, lax et lians, 
voit on atenps, comme des nobles bestes, 
muer leurs condicions 
et oblier les observacions 
des noblesses de leur progeniee : 
le tenps apert que c’est chose esprouvee 
en leur pays et autres nacions. 

Dans la seconde partie de cette pièce en tempus perfectum prolatio major 
(transcrite en 9/8), la coloration rouge est utilisée aux deux emplacements 
indiqués en italiques (vers 5-6 et vers 8) et seulement à la voix supérieure 
(fig. 6). La coloration rouge indique habituellement que les valeurs perdent un 
tiers de leur valeur par rapport à la mensuration initiale. On pourrait s’attendre 
à ce que les brèves, d’une durée équivalente à neuf minimes en notation noire, 
en valent maintenant six, soit organisées en tempus perfectum prolatio minor si 
c’est la semibrève qui devient imparfaite (3/4 en notation moderne), soit en 
tempus imperfectum prolatio major si c’est la brève qui devient imparfaite (6/8 
en notation moderne), mais cette dernière possibilité présente peu d’intérêt par 
rapport à la mensuration initiale. 

Gordon Greene, se fondant probablement sur la mensuration constante du 
tenor, conserve la mesure initiale 9/8 tout au long de sa transcription, ce qui 
dans ce cadre rythmique, provoque de nombreuses syncopes et rend peu visible 
le changement qui s’est produit. Willi Apel, conserve la mesure à 9/8 au tenor 
mais transcrit la voix supérieure en 3/4, ce qui rend erronément compte de la 
nouvelle mensuration. Si nous étions réellement en tempus perfectum, la pause 
de brève entre le vers 5 et le vers 6 devrait être parfaite et valoir six minimes, 
et la brève du vers 6 s. 4 devrait également être parfaite. C’est donc bien dans 
un tempus imperfectum prolatio minor (2/4 en notation moderne) que nous 
nous trouvons : seule la semibrève a perdu un tiers de sa valeur, et la brève, 
qui ne représente plus que la somme de deux semibrèves, a perdu les cinq 
neuvièmes de sa valeur initiale pour ne plus valoir que quatre minimes. Sur le 
plan prosodique, c’est cette ambiguïté entre tempus perfectum et imperfectum 
qui est mis en œuvre ici. 

25	 Source	unique	:	ModA,	fol.	11.	Éditions	:	CMM 53/1,	p.	43	(n°	22)	;	PMFC	20,	p.	41	(n°	12).



Fig.	6.	Magister	Egidius,	Franchois sunt nobles	



112

Le vers 5, à partir de la syllabe 3 se déroule au rythme de deux syllabes par unité 
prosodique (avec un retard m. 24), celle-ci correspondant à la brève imparfaite 
du tempus imperfectum de la notation rouge. Au moment de la transition avec 
le vers suivant, m. 25, l’unité prosodique est ponctuellement doublée (deux 
syllabes pour une longue). À partir de la syllabe 4 du vers 6, l’unité prosodique 
est augmentée dans une proportion 3:2, ce qui correspond à une brève parfaite. 
Les vers sont délimités par des silences longs, les cadences placées sur les dernières 
syllabes des vers, et le modèle prosodique de Graeme Boone est respecté. La 
particularité de cet extrait est que le changement d’unité, de brève imparfaite 
pour le vers 5 à brève parfaite pour le vers 6, ne correspond pas à un changement 
de mensuration mais résulte d’une exploitation des possibilités de la notation. 
La mesure à 3/4 utilisée ci-dessus ne correspond donc pas à un changement de 
la notation musicale mais à un changement de rythme prosodique à l’intérieur 
d’une mensuration constante.

Le répertoire de l’ars subtilior est d’une complexité technique qui repose sur 
des considérations notationnelles. Cette notation, que nous savons déchiffrer, 
représente un obstacle pour appréhender l’organisation des œuvres vocales 
parce que, physiquement, matériellement, nous n’arrivons pas à comprendre 
comment s’organise sa relation au texte littéraire noté. 

Deschamps n’est pas un musicien mais un poète et les commentaires 
concernant les exemples de formes poétiques qu’il nous livre dans son court 
traité sont nombreux. D’un point de vue musical, il ne nous offre aucune 
information sur la notation ou la composition, et les termes qu’il utilise ne 
vont pas au-delà des connaissances générales que possède l’homme cultivé qu’il 
est. et pourtant, son témoignage est fondamental.

en premier lieu, il nous rappelle la complémentarité des figures de poète et 
de compositeur au moment où les deux arts, poétique et musical, se détachent 
l’un de l’autre. Or l’adjectif qu’il emploie pour qualifier la musique des mots est 
« naturel », c’est-à-dire quelque chose d’inné, qui ne s’enseigne ni ne s’apprend, 
et il est dès lors logique qu’il limite son propos aux formes poétiques. Mais 
étant donné la complémentarité des deux musiques, il y a également dans la 
musique des notes une part qui ne s’enseigne pas, et il n’est pas moins logique 
que la notation musicale n’en rende pas compte. La connaissance de ce lien 
nous engage à chercher une part de l’organisation musicale par le biais de 
l’organisation poétique. en second lieu, il affirme que la poésie n’est pas un 
art du sens mais un art du son. elle n’organise donc pas des idées mais des 
formes, et là encore, étant donné la complémentarité des deux arts, il est inutile 
de rechercher l’explication d’un fait musical dans le sens du texte – qu’on n’y 
cherche pas de figuralisme – mais dans son organisation formelle. 



113

thierry grandem
ange   M

usique naturele et	m
usique artificiele sous	le	règne	de	Charles	V

I

Ces objets poétiques et musicaux que sont les chansons nous parviennent par 
les manuscrits. Notre objet d’étude est le son, mais son medium est le manuscrit, 
et notre quête de cohérence, d’organisation et de forme est soumise à notre 
capacité à le déchiffrer. Le critère paléographique est donc premier, mais notre 
méconnaissance nous a souvent fait considérer comme preuve des faits qui 
n’en étaient pas : c’est le cas de l’alignement et de ses corollaires (saut de portée, 
saut de ligne, etc.). La recherche a abordé la lecture des manuscrits de cette 
manière parce que cela correspondait à nos habitudes actuelles de lecture d’une 
partition et qu’il nous est impossible de prendre un autre point de départ que 
nos acquis. Au xixe siècle, Guillaume de Machaut, qui vivait à une époque ou le 
concept même d’harmonie n’existait pas, a été critiqué pour « ses compositions 
[qui fourmillaient] de fautes d’harmonie » 26 ; ce jugement a été émis par Félix 
Clément qui ne pouvait concevoir de langage musical autre qu’harmonique. 

La comparaison des sources révèle à quel point l’alignement manuscript peut 
être inexact et donc nullement un critère définitif s’il n’est soumis à d’autres 
considérations. La trace écrite ne nous renseigne qu’imparfaitement sur le 
résultat sonore parce que nous lisons ces textes selon des critères contemporains 
et nos habitudes de lecture ne sont pas celles des copistes et des chantres. Pour 
les lire mieux, il nous faut retrouver la dimension non écrite du manuscrit, 
comprendre la partie orale cachée sous-jacente à ce que nous voyons, de même 
que Deschamps nous expliquait que la connaissance de la prononciation est 
nécessaire pour pallier une graphie insuffisante. Les éléments que nous avons 
intégrés dans cette étude sont de natures diverses : un silence est peut-être autre 
que le simple arrêt du son, ou bien les cadences du contrepoint sont certes 
notées, mais c’est leur importance structurelle qu’il faut mesurer, ou encore 
la prosodie poétique contenue dans le texte n’apparaît pas dans la disposition. 
Tous ces éléments, et il y en a forcément d’autres, résident dans les sources 
défiant notre capacité à les interpréter. Ils ne sont pas cachés ; ils sont invisibles 
parce que nous ne savons pas les voir. 

C’est pour cette raison que les transcripteurs mentionnés ci-dessus ont 
souvent reproduit l’alignement du texte sans chercher à en saisir la logique. Si 
nous pouvions franchir cette étape, il deviendrait dès lors possible de transcrire 
non seulement matériellement ce que nous voyons, mais aussi de traduire 
l’intention derrière la trace écrite. Aujourd’hui, il reste difficile de proposer 
des « corrections » – un terme mal choisi laissant penser que le copiste s’est 
trompé – risquant d’être perçues comme des entreprises allant contre l’évidence 

26	 Félix	Clément,	«	Guillaume	de	Machaut	»,	dans	Grand dictionnaire universel du xixe siècle,	
éd.	Pierre	 Larousse,	Paris,	Administration	du	Grand	Dictionnaire	Universel,	 1872,	 t.	VIII,	
p.	1625.



114

manuscrite. Les exemples présentés dans cette étude sont à considérer comme 
une interprétation des données manuscrites à partir d’une connaissance 
fragmentaire. De nombreuses leçons semblent actuellement fautives, du fait de 
notre ignorance des paramètres intervenant dans l’acte de copie et relevant d’une 
tradition perdue. Les quelques propositions de reconstitution évoquées ci-dessus 
ne constituent donc en rien un aboutissement, mais la tentative d’introduire 
de la cohérence là où nous n’en trouvions pas. Il est nécessaire d’acquérir la 
compréhension de l’alignement paléographique et de sa logique interne, puis 
de les transcrire en rendant compte de l’intervention du transcripteur. Nous 
sommes encore loin d’avoir trouvé toutes les clefs, mais Deschamps nous dit 
que ces clefs existent et que la poésie peut être l’une d’elles.



 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

115

DIRe, ÉCRIRe, MONTReR 
ARTS DU LANGAGe eT COMMUNICATION DANS Le 

SOPHILOGIUM De JACQUeS LeGRAND

Elsa Marguin-Hamon 
Archives nationales

Chanoine au couvent des Grands Augustins de Paris, prédicateur et homme de 
lettres reconnu, Jacques Legrand (1365-1415) 1 écrit, probablement vers 1400, 
un ouvrage en latin de grande ampleur intitulé Sophilogium 2 qu’il dédie à son 
protecteur, Michel de Creney, évêque d’Auxerre, ancien précepteur et confesseur 
du roi. À travers lui, Legrand vise les milieux ecclésiastiques, mais aussi la cour, 
dont il entend, en premier lieu, réformer les pratiques. Pour parachever ce 
programme, il tire du livre I d’une part (encyclopédique), des livres II et III 
(à visée morale), de l’autre, deux adaptations françaises : l’Archilogie Sophie 
initialement conçu pour être offert à Louis d’Orléans et le Livre de bonnes meurs, 
dédié à Jean de Berry 3.

1	 Evencio	 Beltran,	 L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand,	 Paris,	 Institut	 d'études	
augustiniennes,	1989.	On	doit	à	Beltran	 l’édition	du	Sophilogium,	 restée	 impubliée.	Sur	
le	succès	durable	du	livre,	conservé	dans	101	manuscrits	et	20	éditions	anciennes,	et	son	
influence	sur	des	auteurs	ultérieurs,	voir	Evencio	Beltran,	«	Un	passage	du	Sophilogium	
emprunté	par	Michault	dans	le	Doctrinal	»,	Romania,	96,	1975,	p.	405-412,	en	particulier	
p.	405-406.

2	 Le	Sophilogium réutilise	un	corpus	encyclopédique	fait	de	références	qui	étaient	celles	des	
écolâtres	des	xiiie-xive	siècles.	Ses	sources	directes	sont	le	Speculum doctrinale de	Vincent	
de	Beauvais,	le	Compendiloquium de	Jean	de	Galles,	ainsi	que	le	Policraticus de	Jean	de	
Salisbury. À	ces	œuvres	de	référence	viennent	s’ajouter	le	Didascalicon d’Hugues	de	Saint-
Victor	et	les	Etymologiae d’Isidore	de	Séville.	Les	philosophes	sont	largement	convoqués,	
via le	plus	souvent	une	tradition	indirecte,	ainsi	que	les	Pères	–	ceux-ci	y	occupant	une	place	
prépondérante,	en	particulier	Augustin.	Les	auteurs	antiques,	enfin,	sont	très	largement	
mis	à	contribution.	Les	modernes,	également	utilisés,	ne	 le	sont	pas	 tous	nommément.	
Sur	l’autorité	diversement	attribuée	à	ces	sources,	voir	Claire	Le	Brun,	«	Traduire	le	“moult	
prouffitable”	 :	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	 traduction	 pédagogique	 »,	Traduction, 
terminologie, rédaction,	6	(1),	1993,	p.	27-60,	spéc.	p.	55	;	Peter	Dembowski,	«	Learned	Latin	
Treatises	in	French:	Inspiration,	Plagiarism,	and	Translation	»,	Viator,	17,	1986,	p.	255-266.

3	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	éd.	Evencio	Beltran,	Paris,	
Honoré	Champion,	1986.

 



116

Le déclin conjoint de l’autorité monarchique, avec la folie du roi, et de l’aura 
pontificale permet d’expliquer pour partie le regain d’intérêt alors constaté pour 
les Miroirs des princes, genre où s’illustrent, par exemple, Philippe de Mézières 
et Christine de Pisan 4. Le Sophilogium participe d’un même projet. Au-delà, 
il énonce un idéal de vie à l’usage de chacun, quelle que soit sa condition, 
tout en révélant les goûts et les aspirations de son temps 5. S’assignant pour 
mission d’instruire et de réformer la société 6, le prédicateur et pédagogue 7 qu’est 
Legrand sait toute la place que doivent tenir les arts du langage au sein d’une 
entreprise dont la communication est le maître-mot.

La façon dont Legrand articule sagesse (sapientia) – terme-clef de l’œuvre – et 
arts du langage est déterminante et mérite examen. S’y adossent en effet des 
conceptions poétiques propres à Jacques Legrand qu’il convient d’envisager 
dans leur rapport aux traditions qui les fondent et aux éléments originaux qui les 
traversent afin de saisir le sens et la portée d’une esthétique de la communication 
qui constitue le cœur même de l’œuvre.

LES ARTS DU LANGAGE, FONDEMENT DE LA SAPIENTIA 

Conformément à l’organisation des Étymologies d’Isidore de Séville, la partie 
que le Sophilogium consacre aux sciences commence avec les arts dits du langage, 
et par la grammaire en particulier. Au sein des disciplines du trivium, celle-ci se 
trouve très valorisée par Legrand. en effet, malgré la concision qui caractérise 
l’ensemble de l’ouvrage 8, trois pages entières sont consacrées à la grammaire 
dans l’édition (Paris, 1500) du Sophilogium 9, contre une et demie à la logique et 
la rhétorique (à titre de comparaison, rappelons que la poésie en occupe quatre). 

4	 Claire	 Le	 Brun,	 «	 Traduire	 le	 “moult	 prouffitable”	 :	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	
traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	32.

5	 Ibid.,	 p.	 38.	 Sur	 la	 façon	 dont	 le	 Livre de bonnes meurs s’insère	 dans	 le	 contexte	 de	
renouveau	du	genre,	voir	Dora	M.	Bell,	L’idéal éthique de la royauté en France au Moyen Âge 
d’après quelques moralistes de ce temps,	Genève/Paris,	Droz/Minard,	1962,	p.	100-103	–	
les	remarques	de	l’auteur	concernant	le	Livre de bonnes meurs valent	pour	les	livres	II	et	III	
du	Sophilogium.

6	 Evencio	Beltran, L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand, op. cit.,	p.	54.
7	 Id.,	«	Une	source	de	l’Archiloge Sophie	de	Jacques	Legrand	:	l’Ovidius moralizatus	de	Pierre	

Bersuire	»,	Romania,	 100,	 1979,	p.	475-505,	en	particulier	p.	484.	L’auteur	y	 insiste	sur	
le	 fait	 que	 l’œuvre	 littéraire	 de	 Legrand	 répond	 aux	 deux	 principales	 exigences	 de	 son	
activité	:	la	prédication	et	l’enseignement.

8	 Claire	 Le	 Brun,	 «	 Traduire	 le	 “moult	 prouffitable”	 :	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	
traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	53-54.

9	 Nous	nous	fondons	ici	sur	l’édition	de	1500,	imprimée	à	Paris	et	conservée	à	la	bibliothèque	
universitaire	d’Uppsala	(Collÿn	993).



117

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

La définition et le rôle qu’assigne respectivement Legrand à la grammaire et à la 
rhétorique permettent d’éclairer de manière privilégiée sa démarche didactique.

La grammaire, pierre angulaire du langage

en préambule au chapitre qu’il consacre à la discipline grammaticale, Legrand, 
plus « historien des sciences » que véritable théoricien, précise :

Il est utile de raconter la naissance de la grammaire et ses inventeurs. Pour le 
mettre en évidence, il faut signaler que grammaire vient de gramma, la science 
« de la lettre », parce que c’est la science des lettres et conséquemment des 
idiomes. Signalons en effet que la grammaire enseigne l’idiome congru et 
façonné par l’art pour être commun à de multiples nations, qui furent jadis 
divisées quant à leurs propres langages 10. (Sophilogium, fol. 15 v.)

La grammaire enseigne un « idiome » qui se distingue par son caractère 
artificiel et congru. Il a pour spécificité d’être commun aux nations dont les 
langues résultent de la division biblique (détaillée par la suite) et de conjurer 
cette division naturelle par une forme de rattrapage qui doit tout à l’art, donc, 
et rien à la nature. Deux termes s’opposent pour désigner d’un côté ce parler 
artificiel – idioma, et d’autre part le parler naturel, « propre », à chaque nation, 
linguagium. C’est du caractère singulier, non commun, des languagia propria, 
que Legrand déduit l’impossibilité, avouée dans l’Archiloge Sophie, de concevoir 
une grammaire en langue vernaculaire : « et proprement a parler ceste science 
ne se puet declarer en françois 11. » Cette acception du terme a un avant-courrier 
illustre dans le De vulgari eloquentia de Dante, rédigé un siècle plus tôt, et qui 
lui aussi assimile grammaire et langue réglée, artificielle puisque non naturelle, 
non « maternelle », mais savante, en l’occurrence le latin : 

Par conséquent ce parler nous est second, que les Romains appelèrent grammaire 
[…] peu parviennent à en disposer, car nous ne nous y réglons et n’en tirons les 
enseignements qu’au terme d’une certaine durée et d’une étude assidue. (Dante, 
De vulgari eloquentia I, 1)

D’autre part, la multiplicité des langues mérite, pour l’auteur du Sophilogium, 
une explication qu’il rédige sur le mode historique, mais qu’il tire en réalité de 
la Genèse :

10	 Isidore	 de	 Séville,	 Etymologiarum libri XX,	 éd.	 Wallace	 M.	 Lindsay,	 London,	 Oxford	
University	Press,	1911,	2	vol.,	t.	I,	5	;	rep.	Oxford,	1985.

11	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	éd.	Evencio	Beltran,	éd.	cit.,	
p.	66.



118

D’où vint la division des langues, cela nous apparaît pleinement dans les livres 
de la Genèse [Gn x, 9]. Isidore en effet au livre IX des Étymologies 12 raconte que 
la diversité des langues naquit lors de l’édification de la tour babylonienne. Car 
un nommé Memroth (sic), enflé d’orgueil, pour dominer le peuple et pouvoir 
entendre les secrets de Dieu, construisit une très haute tour, mais on croit que 
Dieu a divisé les langues lorsque se manifesta cet orgueil. Auparavant, en effet, 
était une langue unique. La multitude des idiomes, selon certains, doit son 
nombre au nombre des fils qui vinrent aux fils de Noé. […] Il faut signaler 
pourtant qu’il y a trois langues qui sont principales et excellentes au-dessus 
des autres, à savoir l’hébraïque, la grecque et la latine. Parmi ces langues, la 
première fut l’hébraïque, nommée mère de toutes langues. […] Les Phéniciens 
découvrirent les premiers l’usage des premières lettres grecques, comme le 
transmet Lucain 13. (Sophilogium, fol. 15 v.)

La dispersion, puis la division incessante des langues, conséquence du crime 
de Nemrod, sont des motifs privilégiés du De vulgari eloquentia I. Vient en 
premier lieu l’exposé du forfait :

Le cœur enflé de présomption, l’homme incurable, convaincu par le géant 
Nemrod, entreprit de surpasser par son art non seulement la nature, mais encore 
celui qui en est le principe, et qui est Dieu, et il commença d’édifier une tour 
à Sennaar, qui après cela fut dite Babel, c’est-à-dire « confusion », tour par 
laquelle il espérait gravir le ciel, dans l’intention, ignare, non pas d’égaler mais 
de surpasser son Artisan. (Dante, De vulgari eloquentia I, 7)

Au crime succède le châtiment – confusion, puis dispersion :

C’est de la confusion précédemment remémorée des langues que, nous le 
croyons fermement, par tous les climats du monde, par toutes les régions et 
les recoins habitables, les hommes furent, pour la première fois, dispersés. et la 
racine de l’humaine souche ayant été plantée dans des contrées orientales, c’est 
aussi de là que notre souche s’étendit en de multiples branches poussant d’un 
côté comme de l’autre, et qu’enfin elle se porta jusqu’aux confins occidentaux. 
(De vulgari eloquentia I, 8)

On a vu que, selon Legrand, l’alphabet latin vient en troisième, derrière 
l’hébreu et le grec : ordre « historique », chronologique, affirme-t-il, mais 
aussi ordre stratégique puisque c’est au latin, ou plutôt à la grammaire du latin 

12	 Tout	ce	passage	est	en	effet	un	résumé	d’Isidore,	Etym. IX,	1-2	à	quoi	viennent	s’adjoindre,	
sur	les	lettres	hébraïques,	chaldéennes,	phéniciennes	et	grecques,	les	réflexions	d’Etym. I,	3.

13	 Lucain,	 Bellum civile,	 éd.	 Pierre	 Wuilleumier	 et	 Henri	 Le	 Bonniec,	 Paris,	 Puf,	 1962,	
Pharsale III,	p.	220-224.



119

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

qu’il s’intéresse en particulier. Le latin s’affirme en effet dans l’Archiloge Sophie 
comme la langue préférée de l’auteur, parce qu’elle est riche (contrairement à 
l’hébreu, prétend-il) et parce qu’elle est une (contrairement au grec) : « et sont 
les dictes langues differentes non mie quant au latin, car il est un a tous 14 […] ».

Ce jugement est lourd d’un arrière-plan politique, référant à l’idée d’empire 
qui est propre à la culture latine, à l’exclusion des deux autres. Le critère 
d’unicité, au-delà de considérations historiques et rétrospectives, est également 
de nature politique (l’œuvre de Dante en témoigne, qui à l’idéal de mon-archia 
fait correspondre un « vulgaire illustre » qu’il veut unique).

Le fait de disposer de deux modes d’expression linguistiques, l’un réglé, 
normé, à caractère universel, l’autre non réglé mais sensible, en mutation, 
plastique pour ainsi dire, offre aux auteurs naviguant à l’intérieur d’une 
diglossie de fait des ressources expressives considérables, moyen de toucher 
des lectorats différents, d’appuyer leur discours en le répétant sans pour autant 
le reprendre à l’identique 15. Legrand sait parfaitement user de ces possibilités 
multiples. Pas d’expression réglée sans grammaire, donc, « science de la lettre » 
dont l’expression privilégiée, pour Legrand comme pour Dante, se fait en latin, 
la langue même du Sophilogium, qui s’affirme ainsi, plus que jamais, comme 
une forme de grammaire sapientiale. Mais si la « science de la lettre » constitue 
un pré-requis indispensable, l’art de parler élégamment et de persuader, central 
aux yeux du prédicateur et du pédagogue qu’est Legrand, relève de la rhetorica.

La rhétorique, place et définition

On peut s’étonner de la brièveté de la partie « rhétorique » du livre II, alors 
que Legrand donne à cette discipline un développement considérable dans 
l’Archiloge Sophie 16. Là encore, comme pour la grammaire, il s’agit plus pour lui 
de définir la position de l’ars au sein de ce qu’on pourrait appeler une démarche 
cognitive globale, à côté des disciplines sœurs :

14	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs, éd.	cit.,	II,	4,	p.	64,	5-6.
15	 Claire	 Le	 Brun,	 «	 Traduire	 le	 “moult	 prouffitable”	 :	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	

traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	38-39	;	voir	aussi	Serge	Lusignan,	Parler vulgairement.	
Les intellectuels et la langue française aux xiiie et xive siècles,	Paris/Montréal,	Vrin/Presses	
universitaires	de	Montréal,	1986.

16	 Legrand	est	réputé	de	son	vivant	pour	être	un	remarquable	orateur,	à	 l’éloquence	toute	
cicéronienne,	 voir	 Evencio	 Beltran,	 «	 Une	 source	 de	 l’Archiloge Sophie	 de	 Jacques	
Legrand	»,	art.	cit.,	p.	485,	et	id.,	«	Jacques	Legrand	prédicateur	»,	Analecta Augustiniana,	
30,	1967,	p.	148-209,	en	particulier	p.	150.	Voir	aussi	Claire	Le	Brun,	«	Traduire	le	“moult	
prouffitable”	:	Jacques	Legrand	(vers	1400)	et	la	traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	34.	
L’auteur	 attribue	 l’extension	 donnée	 à	 cet	 art,	 dans	 l’Archiloge Sophie, à	 la	 nature	 du	
destinataire,	 le	Prince	 :	 «	 il	 vise	en	effet	 à	doter	 le	prince	de	 ressources	expressives	et	
persuasives	en	langue	vernaculaire,	à	mettre	à	sa	disposition	le	pouvoir	de	la	parole.	»



120

Or la rhétorique diffère de la dialectique en deux points, selon ce qu’en touche 
Boèce dans les Topiques. en premier lieu parce que la dialectique considère les 
propositions en soi, sans égard aux circonstances, sans se soucier des faits. Mais 
la rhétorique considère pourquoi, qui, quand, où et de quelle façon  17. […] 
Le but de la rhétorique est de parler élégamment, de persuader du vrai, et des 
choses de ce genre, par quoi l’orateur se rend plaisant en son discours. » <suit 
l’énumération des couleurs de mot et des couleurs de sens>. (Sophilogium, fol. 17 r-v.)

La ligne de partage tracée entre les deux dernières sciences du trivium est 
la suivante : elle place la rhétorique du côté du discours circonstancié, par 
opposition à la dialectique qui ne se soucie que des conditions d’énonciation 
de la vérité. La rhétorique est par conséquent vue par l’auteur comme un art 
interactif, ce qui nécessite de la part de celui qui le pratique certaines dispositions 
« extra-intellectuelles » : « L’orateur, dit-il, est un homme de bien, expert en l’art 
de dire 18, et nourri d’art, de moralité et de vie décente 19. » L’orateur se distingue 
par son habileté à dire, certes, par son art, mais aussi par sa « bonté », sa vie et 
ses mœurs – le motif du prédicateur exemplaire par sa vertu se trouve également 
développé chez Gerson et Nicolas de Clamanges 20. L’unicité des sciences comme 
voie d’accès à la sagesse s’incarne donc au mieux dans cette discipline, dont 
l’objet est de prêcher le vrai, « verum suadere ». On voit bien sûr les implications 
qu’elle assume, auprès de deux au moins des groupes sociaux identifiés par 
Legrand dans son troisième livre : les ecclésiastiques et les princes. L’exemplarité 
de l’orateur participe ainsi de son efficacité persuasive. Cette position s’inscrit 
en cohérence avec la place que donne le Sophilogium aux figures exemplaires de 
philosophes, poètes, grammairiens et autres savants de toutes disciplines, choisis 
pour incarner les vertus sapientiales.

La rhétorique est l’art de l’éloquence, et par conséquent englobe tout discours, 
y compris poétique. Procédant donc, tout à la fois, de la grammatica et de la 
rhetorica, la poetria selon Legrand constitue un mode d’écriture qui se superpose 
aux canons rhétoriques pour en opérer le déplacement.

LES CONCEPTIONS POÉTIQUES DE LEGRAND

en la matière, Legrand, se conformant à sa source, le Compendiloquium de 
Jean de Galles (VIII, 6), qu'il suit fidèlement, procède comme il le fait ailleurs : il 

17	 Boèce,	De differentiis topicis libri quatuor,	éd.	P.	L.	64,	col.	1205	C-D.
18	 Quintilien,	Institution oratoire,	éd.	et	trad.	J.	Cousin,	Paris,	Les	Belles	Lettres,	1975-1980,	

7	vol.,	XII,	1.
19	 Sophilogium,	fol.	17v.
20	 Evencio	Beltran,	L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand,	op. cit.,	p.	84.



121

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

donne une définition, aussi exhaustive que possible, de la « science » concernée, 
et l’accompagne d’exemples qui sont autant d’incarnations de la discipline dans 
des figures-modèles. 

La poétique selon Legrand : définition

La définition que donne Legrand de la poetria (à la fois poétique et poésie, 
théorie et pratique) est d’une importance considérable car elle oriente l’essentiel 
de son discours vers une définition du matériau poétique au détriment d’une 
approche plus formelle.

Poétrie et fiction

Pour Legrand, la poétique est affaire de fiction :

<Le pseudo->Alfarabi dans le livre sur la division des sciences dit que la poétique 
est l’ultime partie de la logique, et, de là, dit que la poétique est la science 
qui ordonne les vers métriques selon la proportion des mots et des pieds 21. 
Néanmoins, la poétique à proprement parler n’a pas pour objet de métrifier mais 
plutôt de fabriquer, que ce soit en prose ou en mètre. D’où il est dit que poetria 
vient de poyo, qui veut dire fabriquer. (Sophilogium, fol. 16 v.)

Une explication étymologique légitime donc l’acception, à la fois étendue et 
très orientée (la poétique comme œuvre de fiction) que Legrand expose de cette 
« science ». Il emprunte peut-être à une de ses sources, Boccace, sa conception 
du langage poétique : « est pure poésie toute composition usant d’un voile, 
tout ouvrage écrit avec art 22. » L’art concerne la forme, mais aussi et surtout le 
caractère fictionnel de la composition. Pour justifier l’existence d’un tel genre 
de discours, Legrand, exemple à l’appui, invoque l’impossibilité sociale, morale 
ou politique dans laquelle se trouve le poète de dire la chose, et la nécessité de 
la révéler par des voies détournées :

De là Lactance raconte au livre II, chapitre XIV que la poétique fut inventée 
par les sages de Rome : parce qu’ils n’osaient pas clairement dire la vérité, ils 
apprirent à parler, pour ce, en discours fabriqués 23. ensuite Ovide, pour cette 

21	 Pseudo-Alfarabi	 (=	 Dominique	 Gundissalvi),	 De divisione philosophiae,	 éd.	 L.	 Baur,	
Münster,	 1903,	 p.	 54.	 Le	 chapitre	 «	 De	 poetica	 »	 vient	 prendre	 place	 juste	 avant	 ceux	
respectivement	dédiés	à	la	rhétorique	et	la	logique,	et	après	celui	que	l’auteur	consacre	à	
la	grammaire.

22	 Boccace,	Genealogia deorum gentilium,	 éd.	 v.	 Zaccaria,	Milan,	 1999	 ;	 La généalogie des 
dieux païens (Genealogia Deorum gentilium), Livres XIV et XV. Un manifeste pour la 
poésie,	traduit,	présenté	et	annoté	par	Y.	Delègue,	Strasbourg,	Presses	universitaires	de	
Strasbourg,	2001,	XIV,	7	p.	44.

23	 Legrand	tord,	dans	un	sens	qui	lui	convient,	le	propos	de	Lactance	(Institutions divines II,	



122

raison, composa le livre des Tristes, dans lequel il décrivit au moyen du discours 
poétique ce qu’il n’osait pas dire par les pleins ressorts de l’éloquence, comme il 
apparaît à qui examine son livre 24. (Sophilogium, fol. 16 v.)

Le langage crypté se présente, dans cette acception, comme une nécessité. C’est 
lui qui définit la poésie, vue conséquemment comme un sermo transumptivus. 
La poésie comporte en elle l’idée d’une vérité dissimulée derrière le manteau 
de la fable. elle n’a donc rien de commun avec le mensonge, son essence étant 
allégorique :

Il faut savoir à nouveau que la poétique n’a pas été inventée pour mentir, ou pour 
fabriquer de déshonorantes histoires sur les dieux. […] Le but des poètes n’est 
pas de mentir ou d’irriter, mais de faire comprendre une chose pour une autre 
grâce aux liens de similitude entre elles, et ainsi, tendant toujours à la vérité, 
d’exprimer leurs idées en un discours fabriqué. (Sophilogium, fol. 16 v.)

Cette conception est à replacer dans le cadre d’une tradition ovidienne qui, 
puisant aux sources tardo-antiques, Fulgence en tête, commence avec Arnoul 
d’Orléans (xiie siècle), et qui propose une lecture allégorique des Métamorphoses 
à la lumière de la Révélation et du Verbe incarné 25. La figure du poète y gagne en 
importance, puisque ce dernier s’en trouve investi d’une mission de dévoilement 
pratiquement divine 26.

L’écriture poétique, dans cette définition, a tout à voir avec l’art de l’exemplum, 
largement enseigné dans les artes praedicandi : elle consiste en effet, comme les 
exempla, à extraire d’une anecdote une vérité plus générale, à forte connotation 
éthique 27. C’est ce qui autorise Claire Le Brun 28 à apparenter l’Archiloge Sophie 

11)	pour	qui	les	poètes	païens	ne	se	sont	pas	entièrement	trompés	et	n’ont	fait	que	déguiser	
la	vérité	sous	la	fable,	en	attribuant	par	exemple	à	un	homme	(Prométhée)	la	création	du	
premier	homme	–	il	y	a	là,	en	effet,	erreur	sur	l’artisan	et	non	sur	le	processus.

24	 Ce	 propos	 concerne	 davantage	 les	 fables	 mythologiques	 des	 Métamorphoses que	 les	
Tristes.	

25	 Paule	Demats,	Fabula.	Trois études de mythographie antique et médiévale,	Genève,	Droz,	
1973,	p.	3.

26	 Jean-Yves	Tilliette,	Des mots à la parole,	Genève,	Droz,	2000,	p.	55-59.
27	 Jacques	Berlioz,	Jacques	Le	Goff,	Jean-Claude	Schmitt,	L’« exemplum »,	Typologie des sources 

du Moyen Âge occidental,	40,	1982,	p.	113	sq.	sur	la	structure	(anecdote	exemplaire	/	leçon	
de	l’anecdote)	de	l’exemplum et	p.	159	sur	sa	fonction	stratégique	et	communicationnelle.

28	 Claire	 Le	 Brun,	 «	Traduire	 le	 “moult	 prouffitable”	:	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	
traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	44	:	«	L’orateur	peut	exposer	les	faits,	mais	il	peut	
aussi	 raconter	 une	 anecdote,	 une	 fabula	 ou	 une	 historia.	 Les	 prédicateurs	 médiévaux	
du	 xiiie	 siècle	 ont	 privilégié	 cet	 aspect	 de	 la	 rhétorique	 classique	 au	point	 d’en	 tirer	 un	
genre	 autonome	 :	 le	 recueil	 d’exempla,	 de	même	 que	 les	maîtres	 en	 l’art	 d’écrire	 dès	
le	xie	siècle	avaient	créé	le	recueil	de	colores rhetorici.	Héritier	de	cette	tradition,	Jacques	
Legrand	termine	sa	rhétorique	par	un	recueil	d’exempla mythologiques	et	bibliques	auquel	
il	renvoie	d’ailleurs	pour	illustrer	cette	dernière	figure.	»



123

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

de Legrand à ces ouvrages, à voir dans l’art oratoire, l’éloquence et la persuasion, 
le but ultime de ce traité. Cette valeur exemplaire justifie l’existence du discours 
poétique, elle fonde son utilité même. La présence d’une vérité derrière la fable 
allégorique va permettre à Legrand de repousser la condamnation platonicienne 
qui pèse sur la poésie.

Legrand contre Platon

À la condamnation du philosophe, voici ce que répond le Sophilogium :

Ésope eut aussi du succès, lui dont A. Gelle recommande les fables en son 
livre II 29, mais il serait étonnant, si les fables étaient mensongères, qu’il fût 
loisible de s’en servir. À certains il apparaît que ce n’est pas loisible, puisque l’art 
poétique est dénombré parmi les arts de scène et de courtisanerie, comme l’établit 
le commentateur de Boèce sur le premier chapitre de la Consolation 30. De là Platon 
ordonna que les poètes fussent chassés de la cité, parce qu’il disait qu’ils sont 
ennemis des vertus, et en cela Tullius se recommande de lui dans les Tusculanes, 
livre II 31. Il semble donc à certains que la poétique soit détestable, et je n’ajoute 
pas foi à cette image, car la poétique est utile si elle s’appuie à un but légitime, si 
elle s’exerce en un usage licite. Car Augustin au livre I des Confessions, parlant des 
poètes, dit ainsi : « en eux j’appris bien des mots utiles » 32, et l’on découvre que 
parfois les Saintes Écritures se servent de fictions. […] en vérité il y eut fiction 
alors qu'il y eut intention de signifier la vérité pure. C’est pourquoi l’intention 
elle-même ne fut pas fabriquée. Mais fut fabriqué ce que, d’après ce que l’on vient 
de dire, l’on perçoit au premier abord. Nous avouerons donc, concernant la vraie 
poétique, et conformément à ce qui précède : son but n’est pas de mentir, mais de 
décrire la vérité par des mots fabriqués. (Sophilogium, fol. 18 v.)

Ces critiques, et l’objection qu’il leur oppose, Legrand va principalement les 
chercher dans le plaidoyer incomparable qu’insère Boccace au livre XIV de sa 
Généalogie. Pour donner du poids à son argumentation, Boccace commence par 
énumérer les objections de ses adversaires :

Ils <les détracteurs des poètes> clament encore que les poètes séduisent les esprits, 
conseillent le crime, et pour les salir d’une tache encore plus honteuse s’il se peut, 

29	 Aulu	Gelle,	Nuits attiques	 (livres I à IV) [1967],	 2e	 éd.,	 éd.	R.	Marache,	Paris,	 Les	Belles	
Lettres,	2002, II,	29.

30	 Il	s’agit	de	Thomas	d’Aquin,	Commentum super lib. Boethii de Consolatione,	dans	Opera 
omnia,	Paris,	Vivès,	1875,	t.	32,	p.	437-438.

31	 Cicéron,	Tusculanes	(livres I et II),	éd.	G.	Fohlen,	trad.	J.	Humbert,	Paris,	Les	Belles	Lettres,	
2003,	II,	26.

32	 Augustin,	Confessions (livres I à VIII),	éd.	Pierre	de	Labriolle,	Paris,	Les	Belles	Lettres,	1978,	
I	(XV)	24.



124

ils déclarent que ce sont les singes des philosophes ; ils affirment que lire ou avoir 
leurs livres est un forfait considérable ; sans faire la moindre distinction, ils disent 
s’appuyer sur l’autorité de Platon pour les chasser des maisons et même des villes 33 ; 
<les Muses>, leurs « petites catins de théâtre », comme dit Boèce 34, « douces à vous 
perdre », sont détestables, il faut les proscrire, les rejeter avec eux 35.

À quoi il commence par répondre :

La poésie n’est pas seulement un quelque chose, c’est une science vénérable ; 
ainsi qu’on l'a vu dans mes propos précédents et qu’on le verra dans les suivants, 
ce n’est pas un savoir-faire futile, mais plein de suc, pour qui veut des fictions 
exprimer le sens 36.

Boccace (ibid. XIV, 13) légitimera l’usage de la fiction en invoquant 
l’Apocalypse de Jean, qui dissimule derrière un récit fabuleux une vérité que 
nul ne saurait contester. Il donnera ensuite la preuve que philosophie et poésie 
sont de même nature, ce qui justifie la juxtaposition de la poetria derrière les 
sciences du trivium : la « poétrie » est une « science bonne et honnourable et 
prouffitable a ceulx qui bien scevent user » 37. Les poètes sont par conséquent des 
porte-parole privilégiés de la sagesse à laquelle Legrand accorde tant de prix 38. 

Les livres XIV et XV de la Généalogie des dieux païens constituent donc le 
soubassement idéologique de la poetria selon Jacques Legrand. Qu’en est-il des 
aspects plus techniques et normatifs de ce chapitre du Sophilogium ? Les sources 
classiques sont connues, bien sûr, de Legrand, ce qui n’exclut pas un probable 
emprunt à des textes récents 39. 

Sur la question des genres poétiques, et des genres dramatiques en particulier, 
les définitions de Legrand approchent singulièrement celles qu’en donnait 
Dante dans l’Épître à Can Grande et Jean de Garlande, dans la Parisiana poetria. 
Le Sophilogium oppose comédie et tragédie de la manière suivante : « La comédie 
est la poésie qui a un début triste et une fin heureuse. La tragédie au contraire 
commence en un heureux début et a une triste fin 40. » Il justifie par la suite le 
nom donné à la tragédie par une étymologie devenue courante : « D’autres ont 

33	 Cicéron,	Tusculanes II,	26.
34	 Boèce,	Consolation I,	1,	8.
35	 Boccace,	De genealogia deorum gentilium XIV,	5	;	trad.	Y.	Delègue,	p.	40.
36	 Boccace,	ibid. XIV,	6	;	trad.	Y.	Delègue,	p.	42.
37	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	éd.	cit.,	II,	27,	p.	153.
38	 Evencio	Beltran,	L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand,	op. cit.,	p.	33.
39	 Sources	:	Le	Sophilogium,	l’Épître à Can Grande	(Dante),	et	la	Parisiana poetria	(Jean	de	

Garlande).
40	 Sophilogium,	fol.	17	r.



125

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

été appelés tragédiens car quand ils chantaient leurs poèmes ils recevaient pour 
prix un bouc, qui auprès des Grecs se dit tragos 41. »

L’Épître à Can Grande usait de la même étymologie, en proposant une variante 
interprétative :

elle <la comédie> diffère, dis-je, de la tragédie en sa matière, par ce fait que la 
tragédie dans son commencement est merveilleuse et paisible, et que dans sa 
fin ou dénouement elle est d’âpre senteur et d’horrible vue, et ainsi nommée 
non sans raison d’après tragos qui est le bouc 42, et oda : comme qui dirait : 
chant bouquin, c’est-à-dire : d’âpre senteur […] La comédie au contraire prend 
pour point de départ quelque rude coup de fortune, mais son étoffe court à un 
terme prospère, comme il apparaît dans les comédies de Térence. et de là vint 
la coutume de certains écriveurs qui disent par manière de salutation : début 
tragique et fin comique 43.

Laquelle variante figurait déjà dans la Parisiana poetria de Jean de Garlande :

[La] comédie est un poème plaisant qui commence dans la tristesse et se termine 
dans la joie ; la tragédie est un poème composé en style grave, qui commence 
dans la joie et se termine dans le deuil, et il se dit de « tragos », qui veut dire 
« bouc » et « odos », qui veut dire « chant », c’est-à-dire « chant du bouc », c’est-
à-dire « fétide », ou alors parce que les tragédiens étaient récompensés par le don 
d’un bouc. (Jean de Garlande, Parisiana poetria IV, 477)

Si Horace mentionne l’étymologie du nom tragédie, la définition inversée 
(début heureux, fin malheureuse et vice versa) de la comédie et de la tragédie 
n’est pas dans l’Épître aux Pisons. De même, jamais Horace n’a l’idée saugrenue 
de rapprocher l’odeur du bouc de l’âpreté tragique. Il semble que Dante ait 
hérité cette idée de Jean, de même que la définition inversée que l’on vient 
d’évoquer. Si Legrand gomme la référence au fumet bouquin, il garde en 
revanche l’autre hypothèse, celle du bouc offert en récompense au poète, ainsi 
que la description inversée qui figurait dans la Parisiana. Legrand et Dante 
auraient-ils pu fréquenter ce texte ? C’est probable, et mérite à tout le moins 
l’intérêt.

La poetria selon Legrand va au-delà d’une description théorique et formelle : 
elle fait la part belle aux hommes de l’art. Là encore, la science s’incarne, pour 
proposer des modèles à la portée du lecteur. et de même que le philosophe se 

41	 Ibid.
42	 Horace,	Épître aux Pisons,	220.
43	 Dante,	Épître XIII,	10,	29,	trad.	A.	Pézard.



126

donne à voir autant qu’à lire, figure exemplaire dans l’ars bene vivendi, de même 
le poète, sa vie, ses hauts faits, font l’objet d’une attention spéciale.

Figures de poètes

Comme à son habitude, Legrand constitue une liste d’autorités de référence 
qu’il fait suivre de nouveaux exempla, lesquels viennent s’incorporer au pot 
commun des fables allégoriques. Les poètes y occupent eux-mêmes une place 
centrale où l’auctor devient materia.

Les poètes illustres : les autorités

Le propos encyclopédique de Legrand le conduit à dresser des listes, dans 
chacune des catégories qu’il élit. La poetria s’illustre ainsi au travers d’« actores 
famosi », d’auteurs illustres : « De cette science, il y eut bien des représentants 
fameux, comme Homère, chez les Grecs, Virgile chez les Latins 44. » Homère et 
Virgile constituent la dyade épique traditionnelle. À ceux-là, Legrand ajoute 
d’autres auteurs antiques :

D’autres encore furent de fameux poètes, comme Ovide et Homère qui 
le précéda, dont les écrits furent appelés des « presque prophéties ». Ésope 
également eut du succès, dont A. Gelle recommande les fables dans son 
livre II 45. (Sophilogium, fol. 18 v.)

Remarquons que la liste est, à ce chapitre, limitée à deux « fabulistes » de 
renom, l’un grec, l’autre latin (à qui s’ajoute Homère, bien que déjà cité), 
alors que Legrand était plus prolixe lorsqu’il s’agissait de passer en revue 
les « grammairiens » grecs et latins quelques chapitres plus haut (cf. supra). Dans 
une acception allégorique de la poésie, on a vu que le grand poète est celui qui sait 
procéder au dévoilement progressif du sens, d’où la place privilégiée accordée aux 
auteurs de fabule. À ce titre, Jacques Legrand peut intégrer des modernes dont il 
juge le projet conforme à cet idéal. Il n’en retient qu’un : « et bien au contraire 
Boccace, très récent poète, dans son livre de la Généalogie des dieux refuse le nom 
de poètes à ceux qui chantent les séductions de leurs dieux 46. »

Legrand partage avec Boccace sa conception de l’allégorie, qu’il nomme 
autrement « allegacion » 47. Boccace en effet voit dans la fable, dont il rappelle 
l’étymologie qui la rattache au verbe fari (« parler »), une vérité cachée :

44	 Sophilogium,	fol.	16	v.
45	 Aulu	Gelle,	Nuits attiques II,	29.
46	 Sophilogium,	fol.	18	v.
47	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	loc. cit.	Sur	l’influence	de	la	

Genealogia sur	l’Archiloge Sophie,	voir	Marc-René	Jung,	«	Poetria.	Zur	Dichtungstheorie	des	
ausgehenden	Mittelalters	in	Frankreich	»,	Vox romanica,	30,	1971,	p.	44-64,	spéc.	p.	58-61.



127

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

Mais nous avons montré depuis longtemps que le manteau des fables signifie 
autre chose que <ce que dit> son écorce. C’est pourquoi certains ont l’habitude 
de définir ainsi la fable : « la fable est un discours à valeur exemplaire ou 
démonstrative dans une fiction, où, l’écorce une fois enlevée, apparaît l’intention 
du fabuliste » 48.

Par-delà cette adhésion commune à l’allégorisme, observons l’importance 
accordée par Boccace à l’éloquence, dont le livre XIV de la Généalogie des 
dieux constitue un morceau de bravoure, construit à la manière d’un plaidoyer 
cicéronien. Or, on sait quelle place prépondérante l’auteur de l’Archiloge Sophie 
accorde à l’art oratoire, quel primat il donne à l’éloquence propre à persuader du 
vrai. L’influence de Boccace sur le prédicateur, et l’admiration qu’il lui voue au 
point de le faire figurer, seul moderne, « novellus », aux côtés des poètes anciens, 
doit sans doute beaucoup aux qualités rhétoriques de l’œuvre de l’Italien 49.

Le philosophe tendait à supplanter le saint dans le catalogue des vertus de 
sagesse que décrivait Legrand au livre I. Dans le chapitre qu’il consacre à la 
poetria, le poète – en fait pas n’importe lequel, puisqu’il s’agit de l’archétype 
poétique latin, Virgile – devient lui-même, on va le voir, un personnage 
mythique à l’instar de ses héros, et Legrand lui attribue des pouvoirs magiques, 
des divinations miraculeuses et des talents de bâtisseur. Il faut donc s’attarder 
sur le court récit que fait Legrand de la vie de Virgile, et qui tient beaucoup, là 
encore, de l’exemplum. Il nous livre en effet un bel exemple de littérarisation, 
d’assimilation de l’auteur à son ouvrage.

L’exemplum Virgilii

Plusieurs poètes furent jadis fameux. Parmi eux, on rapporte que Virgile a brillé, 
qui des poètes fut le plus brillant et le meilleur, comme le dit Augustin au 
cinquième livre de la Cité de Dieu, chapitre III 50, Virgile se dit de la verge, parce 
que sa mère en songe se vit enfanter une verge qui atteignait le ciel : cela ne fut 
autre que le fait qu’elle était sur le point d’enfanter Virgile, lui qui en parlant 
des sommets toucherait le ciel, comme le dit Hugues 51. […] Le même auteur 
<Alexandre Nequam> rapporte aussi sur lui qu’il construisit un pont d’or et 
édifia à Rome un palais majestueux, du nom de Colisée, dans lequel l’image de 

48	 Boccace,	De gen.	XIV,	9	;	trad.	Y.	Delègue,	p.	48.
49	 Colette	Nativel	(dir.),	Centuriae Latinae. Cent et une figures humanistes de la Renaissance 

aux Lumières offertes à Jacques Chomarat,	Genève,	Droz,	1997,	p.	158.
50	 Cette	 appréciation	 figure	 en	 substance	 dans	 Augustin,	 La Cité de Dieu	 X,	 27,	 où	 il	 est	

question	de	la	«	prophétie	»	de	la	quatrième	éclogue.	
51	 Peut-être	l’auteur	fait-il	là	allusion	à	la	«	lecture	christianisante	»	de	Virgile,	popularisée	par	

Augustin,	et	dont	Hugues	de	Saint-Victor	se	fait	l’écho	dans	le	De Sacramentis christiane 
fidei,	éd.	P. L. 176,	lib.	II,	cap.	VII,	col.	594B-C.



128

chaque région tenait en main une cloche de bois, et à chaque fois qu’une région 
se rebellait contre les Romains, aussitôt l’image de la région agitait la cloche, et 
un guerrier d’airain 52 se tenait en haut du susdit palais et brandissait une lance 
contre la partie qui était tournée vers la région en question 53. C’est ce qu’en effet 
raconte Hugues. (Sophilogium, fol. 17 v.)

Il s’agit là de l’ultime sacre du poète, celui qui consiste à transformer son 
souvenir en matière fabuleuse – en fiction poétique, donc, au sens où 
l’entend Legrand. Dans cette forme d’exemplum virgilien, le poète se fait à la 
fois thaumaturge et incarne Rome toute entière – lui est même attribuée la 
construction du Colisée ! On est bien sûr ici dans la recollection, consciente, 
d’une fable allégorique où l’œuvre « architecturale » (un palais d’or) du poète 
évoque le rôle fondateur qu’il endosse dans la construction du modèle littéraire 
qui s’impose à la latinité pour près de quinze siècles.

De tels récits, la poésie a donc pour mission de dégager une vérité profonde, 
pour le plus grand bénéfice du lecteur. Herméneutique et poétique sont, dans 
ces conditions, intimement liées, mais supposent un lecteur éduqué à en 
déchiffrer les images – car c’est bien de cela, chez Legrand, qu’il s’agit.

POÉTIQUE, HERMÉNEUTIQUE : POUR UNE ESTHÉTIQUE DE LA COMMUNICATION

On a vu que chez Legrand, conformément à la tradition des Integumenta, la 
fable se voulait une voie d’accès à la vérité. Or son déchiffrement suppose une 
forme de pacte sémantique implicite unissant le poète à son auditoire :

Qui en effet croirait qu’Argos eut cent yeux ou qu’Io fut changée en vache, 
ou Lycaon en loup ? Tout cela, ce furent des fictions, et non pourtant des 
mensonges. Bien au contraire, elles rapportent des histoires vraies à l’esprit de 
celui qui y prend part, et nous, nous comprenons d’autres histoires grâce à elles, 
parce que nous ignorons comme la plupart ce que le poète a à l’esprit. Grâce 
aux mots, si une vierge à Rome avait été violée par l’empereur, vierge dont le 
gardien eût été un homme très vigilant et sage, est-ce que Virgile n’aurait pu à 
raison fabriquer Io enlevée par Jupiter, et pour ce changée en vache, en raison 
du péché de chair, qui est le propre de la bête brute 54 ? (Sophilogium, fol. 17 v.)

52	 Miles aeneus	:	s’agit-il	d’un	jeu	de	mots	construit	sur	le	nom	d’Enée	?	
53	 Alexandre	 Nequam,	 De naturis rerum libri duo,	 éd.	 Thomas	Wright,	 London,	 Longman,	

Roberts	and	Green,	1863,	Lib.	II,	cap.	174,	p.	310.
54	 Io,	 jeune	 femme	 changée	en	 vache	par	 Jupiter	 qui	 voulait	 la	 soustraire	 à	 la	 jalousie	de	

Junon,	est	évoquée	chez	Virgile,	Aen. VII,	789-790.



129

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

Le caractère fictif du sens littéral de la fable est évident. De là, on est 
naturellement dirigé vers le sens caché. Le mode de lecture, qu’il soit historique, 
physique, spirituel ou moral, procède d’un habitus, d’une disposition que la 
pratique du commentaire mythographique permet d’acquérir. 

Instruire

On comprend mieux dans cette optique la juxtaposition, dans des ouvrages 
à portée didactique, de ces listes d’allegacions comme les nomme Legrand 
dans l’Archiloge Sophie avant d’en livrer un catalogue (qui suit plus ou moins 
l’ordre des Métamorphoses revisitées par Bersuire). Dans l’histoire d’Io, par 
exemple, c’est un sens historique caché qu’il faut deviner, la dénonciation 
d’un viol commis par un empereur contre une vierge gardée par un homme 
sage et vigilant. Dans tous les cas, sa relative transparence fait de la fable un 
enseignement, ou documentum : « et voici que, nous le voyons, la fable a apporté 
un enseignement » 55.

L’allegacion est un moyen mnémotechnique de prodiguer un enseignement 
économe en paroles :

 Allegacion est le droit parement de toute rethorique et de toute poetrie, et 
puet estre nommee la souveraine couleur, car par elle tout langage se demonstre 
meilleur, plus souverain et auctentique.
Si dois savoir que allegacion n’est autre chose nemais a son propre aucunes 
hystoires ou aucunes fictions alleguier ou appliquer, mais ce faire nul ne puet s’il 
n’a veu pluseurs hystoires ou pluseurs fictions. Mais pour tant que les livres sont 
longs et que un chascun ne veut mie prenre la paine de les lire et de les estudier, 
pour tant en brief et par maniere de figure les hystoires et les fictions j’ay cy 
après descriptes a propos moult divers. (Archiloge Sophie, éd. e. Beltran, p. 156)

La vertu de l’exemple, de l’histoire édifiante, vaut en effet tous les discours 
théorisants : « Si ensuivent les figures contenans en brief ficcions et histoires en 
la maniere dessus dicte » 56. Suit une longue liste qui se présente de la manière 
suivante : figure en titre la vertu ou le vice qu’on entend représenter, puis vient 
le nom du personnage mythologique ou biblique qui l’incarne, auquel succède 
un bref résumé des faits qui servent d’exemple. Notons que Les règles de la 
seconde rhétorique, anonymement publiées, selon leur éditeur, e. Langlois, 
entre 1411 et 1432 57 comportent comme l’Archiloge Sophie une liste, en deux 

55	 Sophilogium,	fol.	19	r.
56	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	éd.	cit.,	p.	157.
57	 Ernest	Langlois,	Recueil des arts de seconde rhétorique,	Paris,	Imprimerie	nationale,	1902,	

p.	XXVIII.



130

parties (éd. p. 39-48 et 65-72), de mythes issus du fonds gréco-romain païen 
mais aussi de la Bible, convoqués pour leur valeur exemplaire, leurs qualités 
caractéristiques.

Chez Legrand prédomine le goût pour le déchiffrement rationalisant des 
allégories ou des fables. La clarté du discours, même s’il est crypté, est, dans cette 
optique, une préoccupation majeure de l’auteur, point sur lequel il s’oppose à 
Boccace, celui-ci revendiquant une forme d’obscuritas poétique, considérant en 
quelque sorte la poésie comme une affaire d’initiés 58. Perrine Galland, F. Hallyn 
et T. Cave cernent ainsi les raisons de ce parti pris esthétique :

Même s’ils poursuivent avant tout le but d’initier de jeunes auteurs au métier, ils 
jettent en même temps les bases d’un bon contact entre le poète et son public, 
puisqu’ils s’adressent – notamment Jacques Legrand qui dédie son œuvre 
(l’Archiloge Sophie) à Louis d’Orléans – aux nobles, leurs mécènes 59.

Les propos de Legrand procèdent en effet d’une ouverture du sens, d’une 
forme de pédagogie universelle. La réception de l’œuvre est capitale dans une 
optique à la fois didactique et politique : le Miroir du prince est un manuel où 
ce dernier puise les « bonnes mœurs » et vertus à cultiver mais également l’art 
de bien dire, de persuader, d’où l’importance accordée aux arts du langage par 
Legrand ; à cela s’ajoute la dimension sapientiale d’un texte qui entend toucher 
un public plus large, prêcher la vertu et la connaissance dans toutes les sphères 
de la société. Cela prend bien sûr une ampleur encore supérieure lorsque le 
traité est traduit en français et devient plus accessible à ce laïc supérieur qu’est le 
prince 60. Au-delà, toute l’œuvre, y compris latine, participe de cette esthétique 
de la communication 61. Au service de cette esthétique, la poétique au sens où 
l’entend Legrand est à la langue écrite ce que la rhétorique est à la langue parlée. 

La « relation pédagogique » 62 existe effectivement dans le Sophilogium. 
Bien davantage, celui-ci n’est-il pas, enfin, un manuel pour l’ensemble des 
précepteurs, comme le montre la dédicace à Michel de Creney, ancien maître 
de Charles VI ? À ceux-ci, le traité envoie le message suivant : « Celui-ci seul 
n’est pas utile à l’État qui se soucie de guerre et de paix, mais il l’est celui qui 
exhorte la jeunesse et instille la vertu par de bons préceptes et retient ceux qui 

58	 Perrine	Galland-Hallyn	et	Fernand	Hallyn	(dir.),	Poétiques de la Renaissance,	Genève,	Droz,	
2001,	p.	512-513.

59	 Ibid.
60	 Claire	 Le	 Brun,	 «	 Traduire	 le	 “moult	 prouffitable”	:	 Jacques	 Legrand	 (vers	 1400)	 et	 la	

traduction	pédagogique	»,	art.	cit.,	p.	33-34.
61	 Il	faut	par	conséquent	relativiser	la	position	de	Claire	Le	Brun	(ibid.,	p.	56),	pour	qui	«	La	

culture-source	est	accessible	au	seul	clerc,	la	culture-cible	est	une	culture	partagée.	»
62	 Ibid.,	p.	57.



131

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

se précipitent vers les richesses et la luxure 63. » On voit là superposées les deux 
figures du précepteur et du prédicateur (soit, notons-le, celles du destinataire et 
du « destinateur » de l’ouvrage). À cet usage correspond la forme des volumes 
copiés, petits, accessibles, maniables (« manuels »). Vade-mecum pour tout 
pédagogue, c’est du moins sans doute ainsi qu’il fut utilisé, comme en témoigne 
sa large diffusion 64. Au-delà, sa production matérielle le destine à un usage aisé 
pour tout particulier désireux d’accéder à une sagesse qui réconcilie vertu et 
science. Cette esthétique de la communication procède du dire, mais aussi du 
voir, de la monstration, d’où les exemples, les « images » que constituent les 
mythes réduits à leur plus simple épure symbolique, à la manière d’une devise. 
D’où l’économie de moyens, l’image devant être forte, une, percutante. La 
réduction du mythe, de la fable, à ses seuls traits exemplaires, en est le moyen 
le plus éclatant 65. 

Mettre en images

L’image constitue au sein de cette écriture le point de fixation de la mémoire 66. 
Cette analogie profonde et fonctionnelle entre la fable comme marqueur 
mémoriel, balise autour de laquelle se construit le récit, et l’image, celle du 
livre, mais aussi, en d’autres contextes, celle de la charte royale, du vitrail, de 
la statuaire etc. se révèle dans les choix lexicaux de Legrand. Dans la citation 
de la définition de l’allegacion mentionnée plus haut, le lexique du paraître, 
de la « monstration », du voir, à quoi se joint l’usage sans doute plus large 
que strictement rhétorique de la notion de figure, sont autant de signes qui 
manifestent que la conception du discours allégorique chez Legrand tient de 
l’imagination au sens étymologique du terme (du « faire image » pour ainsi 
dire) plus encore que de la seule narration. Il s’y révèle une confiance toute 
positive dans la force du verbe, sa capacité de transmettre une connaissance 
qui n’est plus simplement sonore ou intellectuelle, mais également visuelle. 
La fable contient en elle la « signature » 67 permettant le passage du plan 
sémiotique – le récit simplifié autour d’un personnage, lisible au premier degré 
– au plan herméneutique, l’interprétation morale (ou autre) de la figure « ex 
similitudinibus rerum ». Cette signature, et son fonctionnement analogique 

63	 Sophilogium III,	III,	19.
64	 Voir	Evencio	Beltran,	L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand,	op. cit.,	p.	250.
65	 En	cela	on	ne	peut	manquer	de	penser	que	le	chanoine	augustin	s’est	profondément	inspiré	

des	techniques	propres	à	la	prédication,	dans	la	place	qu’elles	accordent	à	l’exemplum.	
66	 Bernard	Ribémont,	«	L’Ovide moralisé	et	la	tradition	encyclopédique	médiévale	»,	Cahiers 

de recherches médiévales,	9,	2002,	p.	23.
67	 Michel	Foucault,	Les Mots et les Choses,	Paris,	Gallimard,	1966,	p.	40-42	;	Giorgio	Agamben,	

Signatura rerum,	Paris,	Vrin,	2008,	p.	65-67.



132

particulier le montre assez, est de nature visuelle. en cela, la poétique selon 
Legrand est en tout point conforme au commandement qui traverse l’Épître aux 
Pisons : « ut pictura poesis ». Ce primat accordé à l’image dans la construction de 
son discours détermine une pédagogie dont la mnémotechnie est explicitement 
fondée sur l’usage de la figure, du repère visuel :

La premiere rigle si est que pour avoir aucune souvenance d’aucune chose, et 
singulierement pour impectorer par cuer, prouffitable est de mectre en son 
cuer et en son ymaginacion la figure et la fourme d’ycelle chose que l’en veult 
impectorer ; et pour tant est ce que l’en estudie mieulx es livres enluminéz pour 
ce que la difference des couleurs donne souvenance de la difference des lignes, 
et consequanment de ycelle chose que l’on veult impectorer 68.

et Legrand de préciser que cette méthode est celle dont il a fait personnellement 
l’expérience plus qu’il ne l’a pas apprise des Anciens et notamment d’Isidore. 
C’est que la tradition isidorienne se fonde sur un autre rapport de ressemblance, 
sur un autre mode de signature : celui, tout cratylien, du mot à la chose, celui 
qui permet de voir derrière l’expression lexicale de premier niveau une acception 
symbolique, de percevoir par le mot l’essence même de l’objet qu’il désigne, sa 
quiddité. Cette conception se fonde sur un réseau d’analogies sonores au sein 
desquelles l’utilisateur du langage fonctionne en vase clos, sans avoir besoin de 
recourir à l’image du référent. Le système dans lequel s’inscrit Legrand diffère 
radicalement de cette forme d’esthétique : l’image, plus que le son et la lettre, 
en est le ressort sémiotique essentiel.

Dans le Sophilogium comme dans d’autres de ses œuvres, Legrand expose et 
argumente en faveur d’un idéal : celui du bien vivre, selon une éthique façonnée 
aux moules conjoints de la philosophie héritée des Anciens et de la Révélation 
divine. 

Il s’agit donc pour le prédicateur, homme engagé dans son siècle, comme 
toutes ses activités le prouvent, de convertir ses contemporains à cet idéal, 
et, pour ce faire, de former une élite, de clercs, mais aussi d’aristocrates et de 
bourgeois, à sa conception d’une éthique englobante et marquée d’une vision 
positive du savoir au service de la foi. Miroir du prince et manuel de sagesse 
pour tous, qui tend vers la définition d’une morale unique pour chaque homme, 
tel doit être le Sophilogium. 

L’élargissement de cet enseignement sapiential implique de nouvelles 
stratégies de communication. Étroitement dépendantes des outils linguistiques 

68	 Jacques	Legrand,	Archiloge Sophie et Livre des bonnes mœurs,	éd.	cit.,	p.	145.



133

elsa m
arguin-ham

on   Arts	du	langage	et	com
m
unication	dans	le	Sophilogium

	

et rhétoriques à disposition, elles ressortissent à une forme de transmission où 
la parole, écrite ou dite, est création, poiesis, en tant qu’elle véhicule de l’image 
– image comme signatura rerum pour reprendre le titre de Giorgio Agamben –, 
permettant l’articulation de l’univers du signe à celui d’une vérité cachée, quand 
les poètes latins du Moyen Âge classique fondaient le passage du plan sémiotique 
au plan herméneutique sur un mode de ressemblance essentiellement sonore 
et lexical.

L’interrelation, la communication voulue par Legrand ne peut, à son sens, 
s’accomplir qu’au prix d’une mise en image, dont le langage, comme la 
représentation figurée, est l’un des vecteurs. Derrière cette adéquation voulue 
parfaite entre voir et dire se trouve, semble-t-il, le rêve d’un monde transparent, 
réconcilié, où chacun est ce qu’il paraît, où la figure du prince correspond donc 
à sa définition idéale : honnête homme et incarnation de Dieu sur terre, offert 
pour modèle à chaque membre de la société.





TROISIèMe PARTIe

Rayonnement des Valois

 





137

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

Le RAYONNeMeNT POLITIQUe VALOIS  
DANS L’UNIVeRS De FICTION  
DU ROMAN DE JEHAN DE PARIS

Evelio Miñano Martínez 
Universitat de València

Le Roman de Jehan de Paris est un récit anonyme, relativement bref, des 
dernières années du xve siècle. Divertissant au premier abord, il ne manque pas 
d’implications politiques, pour autant qu’elles se situent dans un univers de 
fiction sans date précise. Le récit commence par une demande d’aide au roi de 
France par celui d’espagne, dont les sujets se sont révoltés en raison d’un tribut 
qu’il a levé pour lutter contre le roi de Grenade. Demande d’aide pressante car 
il s’est enfui laissant sa femme et sa fille assiégées à Ségovie. Le roi de France 
rétablit militairement la situation en espagne et accepte, à l’avenir, de marier 
la fille des rois d’espagne à son propre fils. Après la mort du souverain français, 
les espagnols oublient leur promesse et cherchent un mari pour leur fille. Le 
roi d’Angleterre obtient alors leur agrément par l’entremise de ses ambassadeurs 
et, en se rendant en espagne, passe par Paris afin de faire l’acquisition de 
cadeaux pour sa promise. Le souverain français l’apprend et, connaissant 
l’ancien engagement des monarques espagnols auprès de son père, décide de 
l’accompagner en espagne sous les traits d’un riche bourgeois, Jehan de Paris. 
Son but est de constater si la princesse mérite d’être son épouse et, s’il en est 
ainsi, de rivaliser avec le roi d’Angleterre pour l’obtention de sa main. On devine 
le dénouement : lors de nombreuses péripéties Jehan de Paris ridiculise son 
adversaire et force l’admiration générale, puis il épouse la princesse espagnole, 
après avoir révélé sa véritable identité.

FAITS HISTORIQUES ET GENRES NARRATIFS MÉDIÉVAUx

Le récit se présente comme une « histoire joyeuse que j’ay translatee 
d’espaignol en langue françoise » visant à « seullement faire passer le temps aux 
lisans qu’ilz vouldront prendre la peine de le lire » 1. L’intention de divertir, la 

1	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	Édith	Wickersheimer,	Paris,	Honoré	Champion,	1923,	p.	3.

 



138

source espagnole introuvable 2, l’absence de noms précis pour les personnages 
– hormis quelques exceptions significatives –, la situation de l’histoire dans un 
jadis imprécis ainsi que la plupart des événements retracés nous invitent à ne 
voir aucun rapport entre cet univers fictionnel et l’histoire. Pourtant, plusieurs 
chercheurs ont décelé des détails précis par lesquels le récit daté par Édith 
Wickersheimer entre novembre 1494 et décembre 1495 3, fait allusion à un 
événement historique contemporain et bien connu de son temps : la rupture 
des fiançailles d’Anne de Bretagne avec Maximilien d’Autriche et son mariage 
avec Charles VIII en 1491. Omer Jodogne résume ainsi l’ensemble de faits de la 
fiction que le lecteur avisé de l’époque ne pouvait manquer de mettre en rapport 
avec cet événement qui aurait ému l’opinion publique :

la rupture des fiançailles pour contracter un mariage inattendu, le nom du page 
de Jean de Paris, Gabriel comme l’un des serviteurs du roi, le violet, couleur de 
Jean comme celle du roi et surtout, le nom de la princesse. enfin, la description 
de l’entrée de Jean de Paris à Burgos est un reflet évident de la journée mémorable 
du 17 novembre 1494 : Charles VIII, avec 8 000 chevaux et 4 000 piétons avait 
tenté d’éblouir les Florentins 4 […].

effectivement, dans un récit où les personnages sont anonymes ou portent des 
noms imaginaires – comme le roi Jean, qu’on ne peut aucunement assimiler à 
Jean II le Bon 5 –, il est surprenant que la princesse espagnole soit nommée Anne 
et que, précisément comme Anne de Bretagne, elle rompe ses fiançailles avec 
un étranger et se marie de manière inespérée avec un roi français. Le parallèle 
étant évident les chercheurs se sont penchés sur l’identité de l’auteur du texte, 
sur le lieu où il aurait rédigé et dans quelle intention. Édith Wickersheimer a 
pensé à un familier de la cour, Pierre Sala, à Lyon, où la reine séjourna pendant 
la campagne d’Italie 6, et Omer Jodogne, au but de « convaincre les lecteurs, par 

2	 Édith	Wickersheimer,	Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires, étude 
de la langue,	Paris,	Honoré	Champion,	1925,	p.	26.

3	 Ibid.,	p.	XX,	et	p.	57-58	pour	les	détails	de	cette	hypothèse.
4	 Omer	Jodogne,	«	Le	Roman	de	Jehan	de	Paris	et	le	roi	Charles	VIII	»,	Bulletin de l’Académie 

royale de Belgique. Classe des lettres et des sciences morales et politiques,	 65,	 1979,	
p.	 117-118.	 Voir	 aussi	 à	 ce	 propos	 :	 Édith	Wickersheimer,	 Le Roman de Jehan de Paris. 
Sources historiques et littéraires, étude de la langue,	op. cit.,	p.	27	sq.

5	 Édith	Wickersheimer	nous	rappelle	de	plus	que	le	nom	de	Jean	de	Paris	est	«	un	sobriquet	
qui	court	les	rues	de	Paris	à	la	fin	du	xve	siècle,	et	les	Jean	de	Paris	foisonnent	»	(ibid.,	
p.	21-22).

6	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	XIX	et	Édith	Wickersheimer,	Le Roman de Jehan 
de Paris. Sources historiques et littéraires, étude de la langue,	op. cit.,	p.	57-58.	Sur	cette	
hypothèse	et	sa	contestation	voir	:	Lynette	Muir,	«	Pierre	Sala	and	the	Romance of Jehan de 
Paris	»,	French Studies,	14,	1960,	p.	232-234.	



139

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

d’habiles suggestions, que le mariage de Charles VIII, reconnu par tous, fut un 
mariage d’amour et non un mariage de raison 7 ».

Assumant ce clin d’œil au lecteur avisé, nous nous donc trouvons face à 
quelques détails tirés de la réalité historique noyés dans un univers de fiction qui 
ressort de genres narratifs médiévaux. Nous retrouvons, en effet, de nombreux 
éléments propres aux romans chevaleresques et courtois 8. Le départ de Jehan de 
Paris à l’étranger pour gagner une princesse et réunir une couronne à la sienne 
nous rappelle l’idée, bien chevaleresque, selon laquelle les jeunes ne gagnent 
rien à rester chez eux et qu’ils font réellement preuve de leur valeur en s’en 
éloignant pour réaliser des exploits. La rivalité avec le roi d’Angleterre évoque 
les affrontements consubstantiels à ces univers de fiction pour gagner une dame 
ou un fief. La réaction des barons français, fatigués d’une longue paix, lorsqu’ils 
comprennent que le roi de France va partir en campagne, est aussi d’ordre 
épique et chevaleresque : ils « en estoient bien joyeulx car grant vouloir avoient 
que le roy y allast en armes comme il fit 9 ». Toutefois, Le Roman de Jehan de 
Paris présente deux particularités : le rôle assumé par le personnage du roi et la 
nature des épreuves qu’il affronte.

Roger Dubuis constate deux courants dans le traitement de la figure du roi, 
dans le roman du xve siècle : l’un fidèle, à la tradition, cherche « à maintenir et 
à protéger l’image du roi qu’ont léguée les siècles antérieurs, même et surtout si 
elle cesse de correspondre à la réalité », tandis que l’autre « s’efforcera de donner 
dans la littérature une image plus conforme au fait politique contemporain » 10. 
effectivement, le roi du Roman de Jehan de Paris a pris des traits qui l’éloignent 
des référents chevaleresques traditionnels : il se place au centre même de l’action, 
agit sans l’intermédiaire de ses grands chevaliers, et n’est pas limité dans ses 
décisions par le conseil des barons. Non pas que les épisodes de conseil aient 
disparu – comme c’est le cas de celui que le jeune roi réunit pour exposer son 
projet matrimonial –, mais l’avis du roi et de la reine s’y imposent sans obstacle : 
« Pour abreger, tous furent de celle oppinion », dit le narrateur 11. Placés dans une 
période de l’histoire caractérisée par un progressif redressement de la monarchie, 
ce n’est pas un hasard si le roi est le héros du roman comme « conséquence 

7	 Omer	Jodogne,	«	Le	Roman	de	Jehan	de	Paris	et	le	roi	Charles	VIII	»,	art.	cit.,	p.	117.
8	 Édith	Wickersheimer	considère	qu’«	Il	est	cependant	fort	peu	question	de	chevalerie	dans	

Jehan de Paris	»	(Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires, étude de la 
langue,	op. cit.,	p.	25),	quoique	par	la	suite	elle	admet	que	«	certaines	marques	extérieures	
des	romans	de	chevalerie	se	retrouvent	dans	Jehan de Paris »	(ibid.).

9	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	8.
10	 Roger	Dubuis,	«	Le	personnage	du	roi	dans	la	littérature	narrative	du	xve	siècle	»,	dans	Louis	

Terreaux	(dir.),	Culture et pouvoir au temps de l’Humanisme et de la Renaissance,	Genève/
Paris,	Slatkine/Honoré	Champion,	1978,	p.	17-36.

11	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	25.



140

logique d’une évolution de la fonction royale, sa nature même conférant à celui 
qui en est investi une épaisseur et une présence qui justifient son accession au 
premier rôle » 12. Le roi étant donc au premier plan de l’histoire, il est inévitable 
que celle-ci apporte de nombreuses données ayant des implications politiques, 
seraient-elles de politique-fiction.

Les épreuves que le héros surmonte s’éloignent des modèles chevaleresques 
traditionnels. On constate ainsi la disparition des épisodes guerriers : aucun duel, 
aucune bataille. Une disparition toutefois atténuée par la puissance militaire 
qu’exhibe Jehan de Paris à l’occasion de son entrée royale à Burgos. Le rival anglais 
ne sera pas battu par les armes françaises, mais cette démonstration de force ne 
laisse aucun doute sur un éventuel affrontement armé. Roger Dubuis indique 
aussi que, dans la littérature narrative du xve siècle, « celui qui s’impose comme 
chef est moins le vaillant guerrier que le fin politique, celui qui sait analyser 
lucidement la situation et qui est capable de proposer des solutions aisées » 13. 
C’est bien le profil du roi de France dans notre roman, qui voyage incognito afin 
de rivaliser avec le roi d’Angleterre : cette rivalité qui, comme on l’a déjà dit, doit 
s’ancrer dans un amour réciproque entre lui et la princesse espagnole est le résultat 
d’une analyse et d’une détermination avant tout politiques. Certes, cette finesse 
politique destinée à supplanter son rival sera poussée à des extrémités astucieuses 
qui, ridiculisant le roi d’Angleterre, rapprochent celui de France du personnage de 
Renart lui-même, si l’on fait abstraction de la logique de transgression du goupil 
incompatible avec l’exaltation de la dignité royale.

Force est de rappeler que, dans cette direction, Le Roman de Jehan de Paris 
reprend le motif traditionnel des gabs, insérés dans diverses œuvres narratives 
comme Sylvie Lecuyer l’a montré à la suite d’Édith Wickersheimer 14. Ce motif, 
très répandu dans la littérature folklorique, met en scène un héros qui tient 
des propos absurdes, au premier abord, que son rival en amour ne comprend 
pas. Le sens caché de ces propos est finalement révélé, révélant à son tour la 
stupidité de ceux qui n’ont pas compris, tandis que le héros épouse la jeune fille 
qu’il disputait à son rival. À la suite de personnages tels que Horn (Le Roman 
de Horn) ou Jehan (Jehan et Blonde), c’est le roi lui-même qui prononce les trois 
devinettes plaisantes du roman à son rival – celles de la pluie, du pont et de la 
cane en mue – sans que ce dernier ne comprenne rien, prenant son compagnon 
de voyage pour un fou. Lorsque le sens de ces gabs est révélé à la cour d’espagne, 
le roi d’Angleterre n’en est que plus ridiculisé et le roi de France loué pour son 

12	 Roger	Dubuis,	«	Le	personnage	du	roi	dans	la	littérature	narrative	du	xve	siècle	»,	art.	cit.,	p.	31.
13	 Ibid.,	p.	27.
14	 Édith	Wickersheimer,	Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires, étude 

de la langue,	op. cit.,	p.	10-12	;	Philippe	de	Rémy,	Jehan et Blonde,	éd.	Sylvie	Lecuyer,	Paris,	
Honoré	Champion,	1999,	p.	18.



141

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

ingéniosité. Le personnage royal prononce des tels gabs et des propos hardis 
à double sens en matière sexuelle, ce qui l’humanise paradoxalement. Tel 
l’amuseur que l’on rencontre dans les fabliaux, il déploie une ingéniosité outre 
mesure qui le place au-dessus des autres. Donc, le roi en impose par l’exhibition 
de son pouvoir et touche par la sincérité de ses sentiments, mais il fait aussi rire 
par la hardiesse et la vivacité de son esprit. Il est à la fois roi, chevalier courtois 
champion, mais aussi, toutes proportions gardées, Renart.

L’univers de fiction du Roman de Jehan de Paris se place donc dans la tradition 
de la littérature chevaleresque et courtoise avec ces particularités révélatrices 
des nouvelles orientations du genre au crépuscule du Moyen Âge. L’on y décèle 
une tentative de revitalisation des modèles qui n’empêchera pourtant pas 
qu’un centaine d’années plus tard vienne don Quichotte. Il semble bien que, 
hormis ce clin d’œil au lecteur avisé à propos du référent historique immédiat, 
le but essentiel est d’amuser, comme l’auteur l’indique, en particulier ceux qui 
reconnaissent le fond historique derrière sa plaisante transformation en fiction. 

Roger Dubuis avait toutefois déjà constaté que ce récit, quoique divertissant, 
donne parfois une image idéale des réalités politiques de son temps, une image 
idéale « parfois puérile – comme il est bon de pouvoir se venger de l’adversaire 
anglais et de lui faire payer, fût-ce dans un roman, les années de guerre mal 
oubliées – mais elle traduit aussi parfois un rêve ou un souhait » 15. Notre but 
est précisément de mettre en valeur cette dimension politique de la fiction, fût-
elle réaliste ou de l’ordre du souhait, dans une œuvre dont le référent, par les 
allusions directes au mariage inattendu d’Anne de Bretagne et Charles VIII, se 
construit sur la France des Valois de la fin du xve siècle. 

LE ROI DE CHAIR ET D’OS ET LES MODèLES DE LA FICTION MÉDIÉVALE

La figure du roi dans Le Roman de Jehan de Paris présente deux versants bien 
différenciés : le roi en tant qu’incarnation de la dignité royale et le roi en tant 
que personnage de chair et d’os. Le traitement de ces deux figures est contrasté 
car, bien qu’employée indifféremment pour l’une ou l’autre, l’hyperbole se 
caractérise par un respect et un sérieux bien supérieur dans la première que 
dans la seconde. Tout indique que la théorie des deux corps du roi constituée 
au xve siècle, qui « introduit une différence entre la personne du roi, qui est 
mortelle, et la fonction royale jamais interrompue » 16, se projette dans l’univers 

15	 Roger	Dubuis,	«	L’indifférence	du	genre	narratif	aux	problèmes	politiques	du	xve	siècle	»,	
Culture et politique en France à l’époque de l’Humanisme et la Renaissance,	dans	Franco	
Simone	(dir.),	Torino,	Accademia	delle	Scienze,	1974,	p.	224.

16	 Alain	 Demurger,	Temps de crises, temps d’espoirs. xive	 et	 xve siècles,	 Paris,	 Éditions	 du	
Seuil,	p.	127.



142

de fiction. Plaisanter à propos de la personne du roi ou avec elle est possible dans 
cet univers de fiction, mais on ne peut rire de la fonction royale. 

La figure du roi en chair et en os est largement développée dans Le Roman de Jehan 
de Paris. Tout indique que l’auteur a cherché, par le biais de ressources narratives 
diverses, à nous rendre ce personnage sympathique, nous rapprochant ainsi de la 
personne royale mais aussi humaine. Ses traits et sa conduite sont propres à mettre 
le lecteur de son côté, contrairement à son rival anglais. Il est jeune  tandis que le 
roi anglais est un vieillard. Il est fin et même astucieux, tandis que son adversaire 
se laisse prendre aux attrapes : celui-ci n’est pas capable, par exemple, de déceler 
un roi sous Jehan de Paris ou arrive trop tard acheter des tissus précieux et bijoux 
pour sa fiancée, parce que son rival a eu la finesse d’en faire l’acquisition avant lui. 
Jehan de Paris est ingénieux dans ses gabs alors que le pauvre roi d’Angleterre les 
prend comme une preuve de sa folie. Plus encore, il est hardi, élégant et courtois 
à la fois. Le saut de son cheval sous la fenêtre de la princesse pour lui permettre 
d’attraper le foulard qu’elle lui tend au cours de l’entrée royale à Burgos tout en se 
découvrant, émerveille l’assistance à l’exception bien compréhensible de son rival. 
Ce geste hardi et courtois n’est par de l’ordre de l’artifice puisqu’il correspond 
à l’amour réciproque qui vient de naître à l’instant où les regards de Jehan de 
Paris et la princesse espagnole se sont croisés. et finalement, il est même un peu 
farceur, sachant se placer à l’extrême limite des convenances, par les jeux de mots 
à connotation sexuelle qu’il adresse à la princesse :

« j’ay ouy dire que l’on vous devoit combatre demain, et pource je vous viens 
offrir si vous avez point a faire de mes gens d’armes, qui ont bonnes lances 
et roiddes. » Au mot fut moult grant le bruit parmy la salle de rire, car tous 
escoutoient diligemment. « Sire », dist la pucelle, toute honteuse, « je vous 
mercie de vostre offre, car il n’y fault pas si grande assemblee ».
 « Sainct Jehan », dit il, « il est vray, car ce sera corps a corps en champ de bataille 
estroit ». Jamais vous ne veistes tant rire comme ces seigneurs et dames rirrent 
des questions qu’il luy faisoit 17.

Dans ces circonstances, le roi d’Angleterre assume le rôle de la victime que 
différentes traditions littéraires médiévales ont bâti : chevalier battu par la 
puissance de son rival – quoique les armes ne passent pas de la démonstration à 
l’action –, vieux fiancé imposé vaincu par le jeune élu et aimé, homme crédule 
et bête roulé par un adversaire fin et ingénieux. 

L’humanisation du roi se produit donc à travers un appareil fictionnel qui fait 
de lui un personnage à la croisée de plusieurs modèles littéraires. Mais l’auteur 
prend le soin de ne pas dépasser les limites par lesquelles le personnage pourrait 

17	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	79.



143

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

mettre en danger sa dignité royale. Ainsi insiste-t-il, par exemple, sur le fait que, 
lorsque le roi d’Angleterre s’adresse à lui pendant le voyage, il « ne tenoit compte 
de luy que bien a point et en bonne forme. Si tenoit une moult belle gravité et 
avec ce belle contenance » 18. 

en conclusion, le corps en chair et en os du roi est idéalisé dans le roman par 
le biais d’une composition inspirée de différentes sources littéraires, mais limitée 
par le sérieux et le respect qu’impose la fonction royale.

LA FONCTION ROYALE ET L’IDÉALISATION DU CADRE HISTORIQUE

Cette fonction royale se manifeste en premier lieu par la puissance militaire 
attribuée à la royauté française, dont l’œuvre nous laisse plusieurs témoignages. 
Aussi, l’intervention militaire du roi de France père du futur souverain Jehan, 
en espagne, conduit-elle à une écrasante victoire. L’armée du gouverneur 
d’espagne prise de panique s’enfuit à la vue des forces françaises 19. Le roi rase 
les villes rebelles mais se montre clément avec celles qui se soumettent, ce qui 
conduit beaucoup d’entre elles à lui rendre leurs clefs. C’est une promenade 
militaire à l’étranger. Cette puissance des armes est aussi évoquée lors de 
l’entrée royale à Burgos : un page français doit rassurer les citadins inquiets de 
ce déploiement militaire sur les intentions pacifiques de son seigneur quoique 
« quant vous luy feriez reffuz, et il se courrossoit contre vous, ja vostre cité ne 
vous garantiroit de sa puissance » 20. Les paroles du roi de Navarre sont bien 
significatives de l’impression que produit cette parade militaire : « il feroit mal 
prendre noise a ung tel seigneur » 21. 

De plus, la France, à travers son roi, incarne une puissance politique 
internationale. La supériorité de la monarchie française sur l’espagnole est réelle 
puisqu’elle soutient son trône, mais elle est aussi virtuelle sur tous les autres 
rois qui assistent aux noces – rois de Portugal, Aragon, Navarre et Angleterre 
– comme l’ont souligné avant nous Édith Wickersheimer et Roger Dubuis 22. 
L’intervention en espagne et les nombreux témoignages d’amitié franco-
espagnole dans cet univers de fiction méritent cependant d’être considérés plus 
attentivement au regard de l’histoire. effectivement, la France et la Castille 

18	 Ibid.,	p.	32.
19	 Ibid.,	p.	9.
20	 Ibid.,	p.	62.
21	 Ibid.,	p.	67.
22	 Édith	Wickersheimer,	Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires, étude 

de la langue,	op. cit.,	p.	19-20,	Roger	Dubuis,	«	Le	personnage	du	roi	dans	 la	 littérature	
narrative	du	xve	siècle	»,	art.	cit.,	p.	33	et	id.,	«	L’indifférence	du	genre	narratif	aux	problèmes	
politiques	du	xve	siècle	»,	art.	cit.,	p.	233.



144

avaient entretenu de longues relations amicales à l’époque de la guerre de Cent 
Ans, ce qui s’était traduit par un appui réciproque : le soutien de Charles V à 
Henri de Trastamare contre son frère Pierre le Cruel, l’intervention de la flotte 
castillane au service du roi de France contre les Anglais ou l’aide du contingent 
français contre les troupes du duc de Lancastre prétendant à la couronne 
espagnole, en constituent des exemples 23. Pourtant, à l’époque de l’écriture 
du roman la situation s’est inversée annonçant une longue rivalité. Louis XI, 
soucieux d’une alliance définitive entre l’Aragon et la Castille, était intervenu 
contre les futurs Rois Catholiques pendant la guerre de succession castillane, 
en 1475, en appuyant, aux côtés du Portugal, les partisans de Juana la Beltraneja, 
fille du roi enrique IV 24. Plus encore, s’il s’était retiré du conflit, en 1478, c’était 
parce que le roi Ferdinand d’Aragon avait renoncé temporairement à réclamer 
le Roussillon que le monarque français occupait depuis qu’il avait apporté son 
aide à son père, le roi Jean II d’Aragon, lors de la guerre civile catalane 25. et 
qui plus est, en 1493, Charles VIII avait rendu le Roussillon et la Cerdagne au 
roi Ferdinand, par le Traité de Barcelone, suite à la coalition internationale qui 
s’était formée contre la France à l’occasion de son mariage inattendu avec Anne 
de Bretagne, et pour mener sa campagne militaire d’Italie où, malgré tout, les 
espagnols étaient encore dans le camp de ses ennemis. 

en d’autres termes, cette supériorité politique française fictionnelle assortie 
d’une entente franco-espagnole ne correspondait en rien aux événements 
récents : elle était beaucoup plus de l’ordre du souhait ou du passé que de 
la réalité des faits. en approfondissant la question, nous trouvons même 
une situation diamétralement opposée à celle du roman : en 1469, le duc de 
Guyenne, frère de Louis XI, avait bien été proposé en mariage à l’infante de 
Castille, la future Isabelle la Catholique, mais sans aucun succès 26 ! D’ailleurs, 
contrairement à l’alliance des couronnes espagnole et française du roman au 
détriment du rival anglais, c’est justement l’inverse qui se produit à l’époque car 
l’espagne se rapproche de l’Angleterre contre leur ennemi français commun 27. 
Dans le roman, l’admiration et le respect qu’inspire la monarchie française à 
l’ensemble des rois réunis à Burgos – espagne, Aragon, Navarre, Portugal et 
Angleterre – contraste avec la vaste coalition internationale anti-française que 
certains, en particulier l’Aragon, tentaient de créer 28.

23	 Alain	Demurger,	Temps de crises, temps d’espoirs. xive et xve siècles,	op. cit.,	p	50-51	et	63.
24	 Luis	Suárez,	Los Reyes Católicos: la conquista del trono,	Madrid,	Rialp,	1989,	p.	146.
25	 Ibid.,	p.	61-62.
26	 Ibid.,	p.	30.
27	 Miguel	Àngel	Ladero,	La España de los Reyes Católicos,	Madrid,	Alianza	Editorial,	 1999,	

p.	429	et	434.
28	 Ibid.,	p.	429	et	434-435.



145

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

Le roman insiste cependant sur la supériorité de la monarchie française sur ses 
partenaires européennes, telle une hyperbole des théories politiques de l’époque 
qui exaltent le roi de France et ne reconnaissent « nul souverain temporel estre 
sur lui » 29. Plus encore, par l’aide qu’il propose au roi d’espagne contre les 
insurgés, il apparaît comme garant international de la stabilité et de la légitimité 
monarchiques. Le roi d’espagne le reconnaît humblement : « et pource que 
vous et voz predecesseurs estes conservateurs de toute royaulté et noblesse et 
justice, je suis venu à vous pour vous dire mon infortune » 30. Certes, ce n’est pas 
l’opinion des espagnols révoltés qui ne comprennent pas l’ingérence du roi de 
France dans leurs affaires et s’étonnent « grandement de qoy vous preniez peine 
et soucy d’une chose qui en riens ne vous touchoit 31 ». Dans l’univers de la fiction 
la défaite des rebelles apporte cependant un démenti à l’idée selon laquelle la 
monarchie française devrait être ravalée au même niveau que ses partenaires. en 
fait, le roi de France rétablit son homologue espagnol par les armes, mais juge 
lui-même les barons révoltés, ordonne des châtiments exemplaires et accorde les 
pardons avant de revenir en France « car il avoit mis tout le pays en bonne paix 
et concorde 32 ». Supériorité militaire, politique, justicière aussi !

Si l’histoire ne confirme pas une telle supériorité française sur l’espagne à 
ce moment précis – l’échec de Charles VIII à Naples, en 1496, en est une 
nouvelle preuve –, elle ne confirme non plus la faiblesse du trône espagnol 
du roman en butte à une révolte des nobles contre le tribut imposé par le roi 
d’espagne pour la conquête du royaume maure de Grenade. Cette conquête 
s’était achevée récemment, en 1492, mais contrairement à l’image donnée par 
le texte, le projet royal avait obtenu un assentiment général de la noblesse et 
des villes. On a l’impression que la faiblesse de l’espagne à cette date, juste 
après 1492, est plus de l’ordre du souhait que de la réalité. Sans oublier que 
ni les révoltes antifiscales attribuées ici aux espagnols – rappelons celles, en 
France, du début de règne de Charles VI après la célèbre abolition des fouages 
par Charles V sur son lit de mort – ni l’implication de la haute noblesse dans les 
attaques contre l’État – rappelons l’assassinat de Louis d’Orléans par Jean sans 
Peur – n’étaient inconnues des Français. Tout indique que pour exalter l’espace 
de la France monarchique des Valois avec lequel il s’identifie, l’auteur projette 
ses traits négatifs chez les étrangers afin de mieux la rehausser par contraste.

Dans le roman, les exemples de reconnaissance de cette supériorité sont si 
abondants et tellement exagérés qu’ils frôlent la caricature : ce ne sont que 

29	 Golein	cité	par	Alain	Demurger,	Temps de crises, temps d’espoirs. xive et xve siècles,	op. cit.,	
p.	40-41.

30	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	5.
31	 Ibid.,	p.	8.
32	 Ibid.,	p.	13.



146

génuflexions et autres preuves de soumission au roi de France lorsqu’il vient à 
l’aide de son homologue espagnol 33, qui accepte en retour de tenir son royaume 
de lui ou de lui payer un tribut à perpétuité, ses descendants y compris. Cette 
royauté française est si resplendissante que, même travestie en bourgeoise, elle 
s’affiche forçant l’admiration et le respect des étrangers, ce qui ne manque pas 
d’irriter les rivaux anglais : « le gens du roi anglois estoient tous marris de la grant 
humilité et amour que le roy d’espagne monstroit à Jehan de Paris » 34. L’autorité 
du roi de France est reconnue à tel point qu’elle prodigue des conseils politiques 
à son homologue espagnol avant de partir 35. et finalement, le pouvoir royal 
français est si bien affermi qu’il peut se permettre une générosité absolue ne 
demandant aucune compensation à l’effort qu’il a produit pour remettre le 
souverain espagnol sur son trône : « Mes amys, croyez que envie de gaigner et 
acquerir pays ne m’a pas fait venir en ce royaulme, mais le desir et vouloir de 
justice augmenter, et les honneur royaulx garder et entretenir 36 ».

Au regard de l’histoire, on ne peut que demeurer perplexe face à ces paroles. 
en effet, le conflit territorial franco-espagnol le plus pressant de l’époque, avant 
que commencent les campagnes d’Italie, était justement né d’une attitude 
opposée de la monarchie française : Louis XI avait aidé le roi d’Aragon Jean II 
lors de la guerre civile catalane, mais avait gardé précisément le Roussillon et la 
Cerdagne car sa contribution militaire n’avait pas été payée comme cela lui avait 
été accordé ! Dans le roman cependant, ayant découvert la véritable identité 
de Jehan de Paris, le roi d’espagne lui livre sa fille pour qu’il la marie à qui il 
voudra et « a celuy baille dès maintenant la possession de mon royaulme » 37. 
Mais générosité royale française oblige encore… Ce conte de fées d’amours 
royales deviendrait-il aussi un conte de fées royal en politique ? Plus on compare 
le roman avec l’histoire, plus on en s’en convainc.

La situation politique intérieure que présente le roman se caractérise par la 
stabilité, la paix et la prospérité. Le roman y insiste à plusieurs reprises : pendant 
le règne du père du futur roi Jean, au moment où ce dernier entreprend son 
aventure espagnole et pendant le reste de son règne 38. Certes, ce n’est plus la 
guerre de Cent Ans en France et le royaume se redresse dans la deuxième moitié 
du siècle ; toutefois, le roman exagère quand même la situation qu’il présente. 
Un rapide coup d’œil à l’histoire nous mène à la conclusion qu’un auteur lié à 
la cour royale devait avoir en mémoire un souvenir des très nombreux conflits 

33	 Ibid.,	p.	11-12.
34	 Ibid.,	p.	76.
35	 Ibid.,	p.	15.
36	 Ibid.,	p.	13.
37	 Ibid.,	p.	84.
38	 Ibid.,	p.	4,	20,	94.



147

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

nationaux qui accompagnaient le redressement royal depuis la conclusion 
du traité de paix avec les Anglais : Praguerie de 1440, guerre du Bien Public 
en 1465 au moment de l’accession au trône de Louis XI, guerre folle qui se 
confond avec la guerre de Bretagne, entre 1484 et 1488, menée par le futur 
Louis XII contre les régents pendant la minorité de Charles VIII, sans oublier 
les guerres extérieures, en particulier celle contre le Téméraire, ni les célèbres 
procès politiques du temps de Louis XI contre des grands du royaume (Charles 
de Meulun, le cardinal Balue, le connétable Louis de Luxembourg, le duc de 
Nemours, Jacques Cœur, etc.) 39. 

C’est vraiment une situation politique et sociale de rêve que trace le roman. 
elle trouve son corollaire dans le fonctionnement de l’appareil du gouvernement 
monarchique fictionnel. L’appui unanime des barons français à leur roi est mis en 
évidence lorsqu’il leur fait part de sa stratégie matrimoniale et se complète par le 
fonctionnement rapide et parfait des appareils gouvernemental et administratif 
de la monarchie. Une belle illustration de cette harmonie et de cette efficacité 
en est la splendide suite royale qui accompagne Jehan de Paris : organisée en 
quelques jours, son intendance fonctionne à la perfection pendant le voyage 
et, finalement, elle se transforme en une éblouissante entrée royale française 
à Burgos. L’auteur a pris aussi le soin de nous montrer l’appareil politique de 
la monarchie au travail, au cours d’un épisode précis. Ainsi, le roi d’espagne 
envoie des émissaires aux quartiers de Jehan de Paris pour l’inviter. Émerveillés 
du luxe qu’ils y trouvent, ils sont reçus par un comte français qui les mène aux 
logis du roi, protégés par une nombreuse compagnie de gens armés. Le capitaine 
de la garnison les conduit dans une salle où ils font antichambre devant la 
porte de celle où se tient le conseil. La porte s’ouvre finalement, le capitaine 
parle alors à un chambellan qui appelle le chancelier. Dès que le chancelier 
apprend les motifs de la visite des espagnols, il est surpris que le roi d’espagne 
ne soit pas venu lui-même et les renvoie. Pressé par les dames qui veulent voir 
de près Jehan de Paris, le roi devra lui-même présenter sa requête. Alerté, le 
chancelier sort alors de la salle du conseil accompagné de cinquante barons pour 
le moins. Le roi d’espagne est alors introduit dans la salle du conseil, richement 
ornée et finalement, dans la chambre du secret où Jehan de Paris, au milieu 
d’un luxe effréné, trône entouré de cent gentilshommes. Le roi d’espagne et 
le roi d’Angleterre sont écrasés par ce faste et par l’organisation protocolaire 
de l’appareil gouvernemental monarchique français qu’ils attribuent, aveuglés 
comme ils le sont pour l’instant, à un riche bourgeois de Paris. 

39	 Alain	Demurger,	Temps de crises, temps d’espoirs. xive et xve siècles,	op. cit.,	p.	184-186,	
189-190,	192-194.



148

Le roman nous montre donc un espace de fiction où l’autorité royale s’impose 
de soi, à l’extérieur et à l’intérieur, comme si les obstacles que la réalité y opposait 
avaient soudain disparu. Ajoutons à cela que l’autorité royale qui s’impose est 
bienveillante, car le roi agit pour le bien de ses sujets. Cette idéalisation du 
pouvoir royal se manifeste nettement dans un petit détail au cours du voyage 
que font ensemble les souverains français et anglais. Arrivés à une étape, le roi 
d’Angleterre invite Jehan de Paris à venir dans ses logis mais celui-ci refuse car 
« je ne laisseroye pour riens mes gens » 40, preuve de l’intérêt que le roi de France 
porte à ses sujets. Il est dépeint si intimement lié à eux qu’il ne les abandonne 
même pas pour une étape sur le trajet !

Après la politique, l’apparence. Le roman insiste sur l’aspect spectaculaire de 
la monarchie qui s’impose à tous, y compris aux autres monarques. Le roi de 
chair et d’os peut se rapprocher de ses sujets et des autres rois, il peut même 
plaisanter avec eux, mais lorsqu’il veut incarner sa fonction, il le fait avec un 
luxe et une élégance qui ébahissent. Cet aspect spectaculaire de la monarchie 
est à son comble lors de l’entrée royale à Burgos avec son cortège de chariots 
innombrables, d’archers, de pages, de clairons, de trompettes, de grands 
seigneurs, etc. Du point de vue historique, ce rituel s’était fixé au temps de 
Charles VII et est ici calqué sur l’entrée royale de Charles VIII, le 4 novembre 
1494, à Florence, d’après Édith Wickersheimer 41. Contemplant ce spectacle, le 
roi de Navarre a une bonne intuition : « “Par Dieu”, respondit le roy de Navarre, 
“si l’on m’eust dit que c’eust esté le roy de France, je ne m’en fusse pas fort 
esmerveillé, car c’est ung triumphant royaulme, mais de cestuy bourgeois, je ne 
sçay que y rimer. Si suis si fort estonné que je ne sçay ou je suis” 42 ». L’intérêt que 
prend l’auteur à montrer la royauté française dans sa splendeur entraîne ainsi de 
nombreuses descriptions dans le roman, responsables d’une certaine lenteur de 
l’action. Leur rôle est essentiel car elles sont le versant complémentaire du roi 
personnage en chair et en os.

CONCLUSION : ENTRE L’ÉVASION ET LE SOUHAIT

Nous en arrivons à une conclusion semblable à celle de Roger Dubuis : ce 
roman constitue un « bon exemple de littérature d’évasion », et il trace une 
image idéale des réalités politiques de son temps qui « traduit parfois un rêve 

40	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	33.
41	 Alain	Demurger,	Temps de crises, temps d’espoirs. xive et xve siècles,	op. cit.,	p.	43	et	Édith	

Wickersheimer,	Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires, étude de la 
langue,	op. cit.,	p	48	sq.	

42	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	57-58.



149

evelio m
iñano m

artínez   Le	rayonnem
ent	politique	valois	dans	le	Rom

an de Jehan de Paris

ou un souhait » 43. Parfois ? Plutôt presque toujours, sinon toujours quand 
il s’agit de placer la monarchie française sur l’échiquier international ou les 
conflits intérieurs à son territoire. et, en particulier, lorsqu’il s’agit de l’espagne 
agenouillée devant le roi de France et lui cédant ses territoires dans le roman, 
à un moment historique où l’avantage allait se situer pendant une centaine 
d’années de l’autre côté des Pyrénées. Selon nous, il ne s’agit pas à notre avis 
d’une œuvre traduisant une particulière aversion de ce pays. Le mariage entre 
Isabelle de Castille et Ferdinand d’Aragon était devenu quelques années 
auparavant une affaire internationale de premier plan en raison de la puissance 
politique qu’allait constituer l’union des couronnes. Ce souvenir, comme celui 
des belles sarrasines d’outre-Pyrénées qui séduisaient les chevaliers francs au 
temps de l’épopée a incité l’auteur à situer son histoire en espagne. Cela est 
beaucoup plus probable qu’un quelconque ressentiment à l’égard des espagnols 
qui n’apparaît nullement dans le texte. 

Cette exaltation de la monarchie, malgré ses implications internationales, 
est plutôt destinée à une consommation interne par le biais d’une histoire 
amusante. en fait, la tension narrative la plus fréquente du roman se fonde sur 
une complicité entre lecteur et auteur français : on ne peut que rire de la bêtise 
de ceux qui ne reconnaissent pas en Jehan de Paris, en particulier le rival anglais, 
les innombrables signes de sa dignité royale : puissance, luxe, richesse, maintien. 
N’a-t-il pas dit tout simplement : « a aultre chose ne suis je subgect après Dieu, si 
non a mon vouloir, car pour homme qui vive je ne feroys que a ma voulenté » 44, 
sans que son rival anglais ne comprenne que seul un roi, le roi de France, pouvait 
tenir de tels propos ? en d’autres termes, l’auteur soutient la monarchie par une 
stratégie littéraire divertissante en rendant ses lecteurs français complices d’un 
savoir que les autres n’ont pas, en particulier le rival anglais.

L’auteur procède aussi à un déni systématique du réel dans la fiction, qui 
laisse pourtant transparaître des inquiétudes bien réelles pour son temps. D’une 
certaine façon, le roman fait écho aux enjeux politiques des mariages royaux 
de l’époque ou à la tentative d’enraciner profondément la monarchie dans 
l’imaginaire et la société : rien de plus réaliste. Mais il procède à une complète 
transformation du fait réel visé : un mariage politique se transforme en mariage 
d’amour. Suite à cela, il n’a pu éviter de créer une distance similaire entre la 
réalité et la fiction politique : une monarchie qui connaît les tensions de son 
redressement et se trouve en butte à de nombreux problèmes extérieurs mettant 
en question son hégémonie, se transforme en monarchie idéale, régnant sans 

43	 Roger	Dubuis,	«	L’indifférence	du	genre	narratif	aux	problèmes	politiques	du	xve	siècle	»,	
art.	cit.,	p.	222.

44	 Le Roman de Jehan de Paris,	éd.	cit.,	p.	38.



150

aucun problème sur ses sujets et supérieure à ses voisins, au point qu’elle leur 
apporte son soutien militaire sans contrepartie. Le conte de fées d’amour est 
devenu conte de fées politique. 

L’auteur nous avait pourtant bien avertis : il a traduit cette histoire de l’espagnol 
« pour seullement faire passer le temps aux lisans qu’ilz vouldront prendre la 
peine de le lire » 45. Serait-ce une raison, parce qu’il a voulu avant tout amuser et 
s’en amuser, pour ne pas prendre au sérieux les implications politiques de son 
récit ? Loin de là, nous semble-t-il : c’est justement ce projet divertissant – dans 
des limites acceptables, car il ne manque jamais de respect à la fonction royale 
qu’il exalte – qui a permis aux rêves politiques de percer sans qu’aucune nuance 
n’y soit apportée par une confrontation au réel. Ce faisant, l’auteur flattait le 
Pouvoir en lui renvoyant une image idéale, une image à laquelle le Pouvoir lui-
même, s’il connaissait ses limites politiques intérieures et extérieures, n’aurait 
certainement pas cru.

45	 Ibid.,	p.	3.



 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

151

LeS CHARTeS ORNÉeS DeS VALOIS :  
TRIOMPHe eT LIMITeS D’UN MODèLe eSTHÉTIQUe

Ghislain Brunel 
Archives nationales

Au temps d’eustache Deschamps, la cour des Valois n’est pas seulement 
réputée pour la qualité des manuscrits qu’elle commande et les écrivains qu’elle 
entretient. elle est aussi au cœur d’une production administrative et judiciaire 
de masse qui attire à Paris les scribes et les rédacteurs les plus compétents, venus 
de tout le royaume. Rappelons qu’on évalue la production de la chancellerie 
de Philippe VI de Valois à quelque 28 000 actes annuels et celle de Charles VI 
à 35 000 actes dans les années 1390 1. Vecteurs de la parole du roi, élaborées 
par les « clercs, notaires et secrétaires du roi » qui forment, à partir de Jean II 
le Bon, un collège placé sous le patronage des quatre évangélistes, les chartes 
sont devenues également le support d’une communication non verbale qui 
s’exprimait par l’image 2. Ce phénomène de longue durée, qui s’étend du 
règne de Philippe III le Hardi à celui de Charles VII, prend une ampleur 
sans précédent sous Philippe VI : on connaît aujourd’hui trente-trois chartes 
ornées sorties des bureaux de sa chancellerie, contre vingt-huit pour l’ensemble 
des souverains français qui l’ont précédé 3 ! Il est donc légitime d’employer 

1	 Sur	le	fonctionnement,	la	production	écrite	et	les	notaires	des	Valois,	la	référence	demeure	:	
Octave	Morel,	La grande chancellerie et l’expédition des lettres royaux de l’avènement de 
Philippe de Valois à la fin du xive siècle (1328-1400),	Paris,	Picard,	 1900.	L’histoire	de	 la	
chancellerie	de	Philippe	VI	a	été	renouvelée	par	:	Robert-Henri	Bautier,	«	Recherches	sur	
la	chancellerie	royale	au	temps	de	Philippe	VI	»,	Bibliothèque de l’École des chartes,	122,	
1964,	 p.	 89-176,	 et	 123,	 1965,	 p.	 313-459	 (repris	 dans	Chartes, sceaux et chancelleries. 
Études de diplomatique et de sigillographie médiévales,	Paris,	École	nationale	des	chartes,	
1990,	t.	II,	p.	615-852).

2	 Pour	 une	 première	 approche	 de	 ce	 corpus	 :	 Ghislain	Brunel,	 Images du pouvoir royal. Les 
chartes décorées des Archives nationales, xiiie-xve siècle,	Paris,	Somogy/Archives	nationales,	
2005	;	à	compléter	par	le	livret	de	l’exposition,	Trésor des chartes des rois de France. La lettre et 
l’image, de saint Louis à Charles VII,	Paris,	Archives	nationales,	2007.	

3	 On	trouvera	le	détail	du	chiffrage	et	les	grandes	évolutions	iconographiques	dans	:	«	L’image	
dans	 les	actes	des	 rois	de	France	au	Moyen	Âge	 :	 formes	et	 fonctions	»,	dans	Christiane	
Demeulenaere-Douyère,	Martine	Plouvier	et	Cécile	Souchon	(dir.),	Des images et des mots. 
Les documents figurés dans les archives,	Paris,	Éditions	du	CTHS,	2010,	p.	37-52.

 



152

la formule d’esthétique des Valois en matière de chartes ornées, compte tenu 
de l’impulsion donnée par la nouvelle dynastie et de son rôle novateur. Après 
avoir analysé les grandes étapes de l’essor de ce genre hybride, j’en présenterai 
les particularités techniques et esthétiques, les destinataires et les modèles 
d’illustration. 

LE TExTE ET L’IMAGE DES CHARTES À LA COUR DE FRANCE

Si l’on veut résumer à grands traits l’évolution de ce phénomène, dont 
l’exploration raisonnée commence à peine, il faut insister sur les ruptures 
iconographiques et le rôle de la commande royale 4. À partir des années 1280, 
les rois de France font illustrer les initiales de quelques-uns de leurs actes, choisis 
à dessein au milieu d’une production de chancellerie sans cesse croissante. Ils 
ne sont pas les seuls à faire valoir l’alliance d’un texte et d’une image en dehors 
du champ classique des manuscrits enluminés. Des seigneurs, les agents royaux 
des bailliages et des sénéchaussées, quelques officialités diocésaines testent le 
procédé au cours d’une période d’effervescence iconographique qui prend 
fin vers 1320-1325. Car à partir de 1330, l’écrit des Valois monopolise le 
pouvoir de l’image et capte presque toutes les innovations graphiques, malgré 
quelques tentatives originales des princes les plus proches de la cour. Sur le 
plan iconographique, les Valois contribuent à des changements profonds en 
dégageant progressivement l’ornementation des chartes royales de ses motifs 
originels de prédilection. 

Les années 1280-1320 avaient vu l’essor du visage, sous toutes ses formes, 
et l’emploi d’animaux réalistes chez les souverains (sanglier de Philippe III 
le Hardi, rat de Philippe IV le Bel, échassiers de Philippe V le Long, singe 
de Charles IV le Bel) aussi bien que chez leurs agents locaux (oiseaux et 
chiens). Dès 1304, un autre courant décoratif se superpose, qui introduit 
l’emblématique capétienne comme illustration principale des initiales du 
nom du souverain 5. Philippe le Bel est le premier à donner son importance 

4	 Un	panorama	général	de	 la	question,	en	France	et	en	Europe,	a	été	présenté	par	Olivier	
Guyotjeannin,	«	Images	en	actes	»,	dans	Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal,	op. cit.,	
p.	13-33.	

5	 Au	xiiie	siècle,	l’acte	le	plus	solennel	des	rois	de	France	était	le	«	diplôme	»,	un	document	qui	
débutait	par	l’invocation	à	la	Trinité	(«	In nomine sancte et individue Trinitatis	»)	et	portait	
le	monogramme	 royal,	 sur	 le	modèle	 des	 actes	 carolingiens.	 Dès	 le	 règne	 de	 Louis	 IX,	
le	 diplôme	 est	 progressivement	 remplacé	 par	 la	 «	 charte	 »,	 qui	 supprime	 l’invocation	
trinitaire	et	le	monogramme	pour	commencer	par	le	nom	du	roi.	Ce	seront	donc	l’initiale	
(C	pour	Charles,	K	pour	Karolus)	ou	les	initiales	(PH	pour	Philippe)	du	souverain	qui	vont	
accueillir	 l’illustration	 et	 permettre	 son	 essor.	 Cette	 présentation	 des	 chartes	 restera	
intangible,	alors	qu’en	Angleterre,	un	bon	nombre	de	chartes	ornées	débute	par	l’adresse	



153

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

à la fleur de lis héraldique 6, avant que son deuxième fils, Philippe V le Long, 
ne charge ses initiales d’une couronne qui élargit la portée symbolique de 
ses textes. Philippe VI de Valois se coule parfaitement dans la tradition 
capétienne en reprenant à son compte le lis et la couronne. La première charte 
ornée qu’on lui connaît use d’initiales PH fleurdelisées, en février 1329, et la 
deuxième nous montre des initiales portant couronne, en mai 1330 7. Les deux 
tiers de la production des chartes ornées de son règne, aujourd’hui évaluée 
à 33 documents, usent d’une illustration simple au lis ou/et à la couronne 8. 
Cependant, le souverain introduit une rupture iconographique, découverte il 
y a peu 9. Il se forge, dès 1332, une sorte de logo personnel, utilisé en de rares 
occasions, pour la reine et ses fidèles les plus intimes : son portrait de trois-
quarts apparaît sur ses initiales (fig. 1). Cette innovation géniale ne l’empêche 
pas de conserver les motifs précédents : son portrait est reconnaissable à sa 
couronne, et un lis surplombe les initiales. 

Les successeurs de Philippe de Valois s’appuient sur ce socle solide et 
renouvellent l’iconographie, chacun à sa façon. Suivant la tradition instaurée 
depuis les débuts du phénomène, Jean II le Bon rompt avec les pratiques de 
son père. C’en est fini des initiales au portrait, c’en est fini aussi des séries de 
chartes à la fleur de lis ornant la barre d’abréviation. Jean II remplit sa longue 
initiale J d’un poisson ou d’une demi-fleur de lis de grand format ; il ajoute le 
lion au répertoire des images royales 10 (fig. 2). Charles V, dont les chartes ornées 
représentent presque 30 % du corpus total connu, marque de son empreinte 
le domaine de l’illustration en introduisant des motifs nouveaux et en faisant 

(«	Universis…	»).
6	 Philippe	 IV	utilise	 la	 fleur	de	 lis	 sur	 les	 initiales	de	 cinq	 chartes,	 en	 septembre	 1307,	 à	

l’occasion	des	pourparlers	diplomatiques	sur	le	statut	de	la	ville	de	Lyon	(Arch.	nat.,	J	263,	
264	et	265).	La	chancellerie	abandonne	alors	les	motifs	grotesques	qui	faisaient	florès	au	
début	du	règne	et	ne	cesse	de	diffuser	les	lis	capétiens	jusqu’à	la	mort	de	Philippe	le	Bel.

7	 Charte	relative	au	douaire	de	 la	reine	Jeanne	de	Bourgogne	(février	1329),	avec	 initiales	
PH	fleurdelisées	:	Arch.	nat.,	J	390,	n°	12	;	lettres	de	sauvegarde	pour	l’abbaye	de	Lagrasse	
avec	une	couronne	sur	la	barre	d’abréviation	du	PH	:	Arch.	dép.	Aude,	H	13.

8	 Il	 émet	notamment	une	série	de	 chartes	assez	 simples,	dont	 la	barre	d’abréviation	des	
initiales	 PH	 porte	 une	 fleur	 de	 lis	 en	 début	 ou	 en	 fin	 de	 trait	 ;	 cela	 suffit	 à	 sortir	 ces	
documents	de	l’ordinaire	de	la	production.

9	 On	 doit	 cette	 découverte	 à	 Claude	 Jeay,	 «	 Images	 du	 pouvoir,	 pouvoir	 de	 l’image	 :	 la	
transmission	des	chartes	des	premiers	Valois	(v.	1320-1380)	»,	dans	Le Moyen Âge à livres 
ouverts. Actes du colloque de Lyon (24-25 septembre 2002),	Annecy/Paris/Lyon,	Arald/
FFCB/Bibliothèque	municipale	de	Lyon,	2003,	p.	57-67.

10	 Jean	 II	 met	 en	 place	 l’iconographie	 du	 poisson	 avant	 même	 son	 accession	 au	 trône	 ;	
son	 initiale	est	un	poisson	dès	avril	 1347,	dans	une	charte	qu’il	donne	en	 tant	que	duc	
de	Normandie	 et	 comte	 d’Anjou,	 au	 profit	 de	 la	 famille	 des	Roger,	 comtes	 de	Beaufort	
(Arch.	nat.,	K	44,	n°	11).	Les	recherches	sur	les	chartes	ornées	de	Jean	le	Bon	(1347-1364)	
ont	beaucoup	progressé	grâce	au	travail	d’Emmanuelle	Portugal,	doctorante	à	l’université	
de	Saint-Quentin-en-Yvelines,	que	je	remercie	de	ses	conseils	avisés.



154

appel à des artistes très créatifs. en tant que premier dauphin de Viennois issu 
de la dynastie royale, il répand le dauphin héraldique (fig. 3) sur ses chartes 
comme sur son sceau ou ses monnaies 11. Plus encore, Charles V multiplie les 
références à l’emblème Valois qu’est le dragon, tout en se prêtant au jeu du 
portrait réaliste ou en se mettant en scène avec ses interlocuteurs 12. Après lui, 
Charles VI maintient les insignes et les emblèmes du passé (lis, couronne, 
dauphin, dragon, poisson) sans véritable innovation. Seul Charles VII sort de 
cette voie toute tracée du réemploi des motifs qui ont fait leur preuve. Une 
fois les épreuves de la guerre éloignées, il est à l’initiative de quelques belles 
réalisations qui marquent néanmoins la fin des chartes ornées. Dans ses lettres 

11	 Martine	Dalas,	Corpus des sceaux,	t.	II,	Les sceaux des rois et de régence,	Paris,	Archives	
nationales,	1991.	Trésor des chartes des rois de France. La lettre et l’image, de saint Louis 
à Charles VII,	op. cit.,	p.	94-99.	

12	 Les	portraits	figurant	dans	les	chartes	ont	été	recensés	et	étudiés	par	C.	Richter	Sherman,	
The Portraits of Charles V of France (1338-1380),	New	York,	The	College	Art	Association	of	
America,	1969.

Fig.	1.	Philippe	VI	amortit	une	rente	au	profit	de	son	trésorier,	Geoffroy	de	Fleury		
(23	février	1339).	Arch.	nat.,	L	423,	n°	2	(cliché	Arch.	nat.)



Fig.	2.	Jean	II	le	Bon	règle	la	succession	de	Jean	Mignon,		
maître	de	la	Chambre	des	comptes	(juillet	1353).	Arch.	nat.,	J	152	B,	n°	22	(cliché	Arch.	nat.)



156

de confirmation des privilèges de la ville d’Agen, en 1443, il fait représenter la 
scène de remise de sa charte aux gens d’Agen dans une belle enluminure qui 
remplit son initiale K ; et en 1455, au moment même où il commémore le 
départ des Anglais du territoire français, un cerf volant portant la bannière de 
France magnifie une charte qui rappelle l’épopée « du roi de Bourges » 13. 

TECHNIQUE D’ILLUSTRATION ET ESTHÉTIQUE : UNE MARQUE DE FABRIQUE DE LA CHANCELLERIE

Un choix technique d’illustration a été fait dès le début par les hommes de 
la chancellerie royale. L’initiale des actes est dessinée à l’encre dans un espace 
réservé sur le parchemin ; parfois, une ou deux lettrines de la première ligne 

13	 Charte	pour	Agen	 (Montauban,	 janvier	1443)	 :	Arch.	mun.	Agen,	AA	12,	n°	4	 ;	charte	de	
confirmation	 de	 biens	 pour	 l’abbaye	 Saint-Ambroise	 de	 Bourges	 (Bourges,	 septembre	
1455)	:	Arch.	dép.	Cher,	12	H	4.

Fig.	3.	Ordonnance	de	Charles	V	fixant	la	majorité	des	rois	à	quatorze	ans	(août	1374).		
Arch.	nat.,	J	401	A,	n°	6b	(cliché	Arch.	nat.)



157

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

sont également traitées avec soin pour renforcer l’expression visuelle globale. 
L’usage des motifs géométriques, des fleurs et des feuillages en association 
avec le motif principal contribue à forger le style singulier des chartes ornées 
des rois de France. Le rejet de la peinture et des couleurs, même pour des 
exemplaires d’apparat, oppose donc la tradition française à la pratique anglaise, 
car la chancellerie d’outre-Manche nourrit d’or et de couleur les cadres historiés 
qui débutent les actes 14. Chez les Valois, en revanche, la peinture est un fait 
exceptionnel et tardif. Sur les 140 actes recensés, on en compte moins d’une 
dizaine qui sortent des sentiers battus de l’illustration à l’encre et en grisaille. 
Sous Charles V, les ordonnances sur la majorité des rois tentent des initiales K 
au tronc azur et au semé de fleurs de lis en or 15 (voir fig. 3). L’expérience n’est 
pas sans lendemain puisque Charles VI réutilise l’or et l’azur pour la première 
ligne de son testament de 1393, ainsi que pour confirmer une fondation de son 
frère, Louis d’Orléans, au profit des couvents de Célestins 16. Quant à la charte 
des privilèges d’Agen donnée par Charles VII en 1443, elle suit le modèle des 
peintures de végétaux qui ornent les marges des manuscrits, à l’instar d’un acte 
précédent de Charles VI, donné en 1416 pour une confrérie parisienne 17.

Les chartes françaises se distinguent ainsi des chartes royales anglaises où 
l’enluminure tient une grande place, par exemple pour représenter le souverain 
en majesté ou bien agenouillé en prière devant la Vierge. Ces scènes sont 
insérées à l’intérieur des initiales anglaises (U de universis, e de Edwardus, H de 
Henricus), qui forment un cadre délimité comme dans les manuscrits enluminés ; 
l’ornementation emblématique environne l’initiale historiée. Chez les Valois, il 
n’y a rien de comparable. Leur chancellerie s’ancre dans une tradition antérieure 
qui consiste à insérer l’emblème, le portrait royal, l’animal ou le décor abstrait 
dans la structure de l’initiale ou des lettrines suivantes, en usant seulement 
de l’encre et de la plume, voire de la grisaille, ou de rehauts de gouache. Les 
initiales historiées sont donc bannies au profit d’images emblématiques 

14	 Elizabeth	Danbury,	«	The	decoration	and	illumination	of	royal	charters	in	England,	1250-1509:	
an	introduction	»,	dans	Michael	Jones	et	Malcolm	Vale	(dir.),	England and her Neighbours, 1066-
1453.	Essays in Honour of Pierre Chaplais,	London,	The	Hambledon	Press,	1989,	p.	157-179.

15	 Parmi	les	trois	exemplaires	de	l’ordonnance	du	château	de	Vincennes,	d’août	1374,	deux	
comportent	une	initiale	en	bleu	et	or,	le	troisième	est	réalisé	uniquement	à	l’encre	brune	:	
cf.	Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal,	op. cit.,	n°	31	à	33,	p.	200-211.

16	 La	reproduction	des	enluminures	de	ces	actes	datant	de	1393	et	de	1400	figure	dans	ibid.,	
p.	54-57.	

17	 Cette	 troisième	 charte	 peinte	 de	 Charles	 VI	 est	 donnée	 en	 janvier	 1416	 au	 profit	 de	 la	
confrérie	de	la	Sainte-Trinité	des	Saint-Innocents	de	Paris	(ibid.,	n°	40,	p.	244-251)	;	elle	
est	purement	ornementale	et	 ne	 comporte	aucune	emblématique.	 L’acte	de	Charles	VII	
(cf.	supra,	note	13)	en	est	proche	du	point	de	vue	des	marges	végétales,	mais	elle	donne	la	
représentation	du	roi	en	majesté,	face	à	ses	sujets,	ce	qui	en	modifie	considérablement	la	
portée	et	la	symbolique.



158

ou symboliques. Seul Charles V se lance dans une décoration complexe de 
représentation. Dessiné en majesté sur son trône (avec lions et dauphins) en 
juillet 1364, il montre sa préférence pour des scènes qui le révèlent en action : 
aux pieds de la croix du Christ avec son confesseur en janvier 1367 ; en train de 
remettre un morceau de la Vraie croix à son frère, Jean de Berry, en janvier 1372 
(fig. 4) ; en dialogue avec les moines et les chanoines des sanctuaires qu’il dote 
entre 1377 et 1380 18. Néanmoins, ce sont là des exceptions dans le paysage 
emblématique des chartes ornées. Cette homogénéité globale de l’illustration 
tient à une différence de conception des chartes entre la France et l’Angleterre. 
C’est le souverain Valois qui décide de signaler telle ou telle de ses décisions, 
à l’inverse du modèle anglais où les bénéficiaires de la faveur royale expriment 
leur souhait et payent en conséquence le droit à l’image en même temps que le 
prix de l’illustrateur. en somme, la simplicité de la technique d’illustration, qui 
garantit la rapidité d’exécution et conserve aux notaires du roi leur mainmise 
sur l’iconographie des chartes royales, est une spécificité de la production des 

18	 Charles	 V	 en	 majesté,	 dans	 une	 charte	 proclamant	 l’inaliénabilité	 de	 son	 hôtel	 Saint-
Paul	 (juillet	1364)	 :	Ghislain	Brunel,	 Images du pouvoir royal,	op. cit.,	n°	16,	p.	125-129.	
Charles	V,	 aux	 pieds	 de	 la	 croix	 du	 Christ	 avec	 son	 confesseur,	 le	 dominicain	 Pierre	 de	
Villiers,	remettant	un	morceau	de	la	Vraie	croix	aux	dominicains	de	Troyes	(février	1367)	:	
Musée	d’art	et	d’histoire	de	Troyes.	Charles	V	et	son	frère	Jean	de	Berry	(janvier	1372)	:	
ibid.,	n°	25,	p.	170-174.	Charles	V	face	à	la	sainte	Trinité	et	aux	ecclésiastiques	qu’il	dote	:	
célestins	du	couvent	de	Limay	en	février	1377	(Arch.	dép.	Yvelines,	41	H	48),	chanoines	de	
la	Sainte-Chapelle	de	Vincennes	en	novembre	1379	(Arch.	nat.,	L	624	n°	1a	et	1b),	chanoines	
de	la	cathédrale	de	Reims	en	mai	1380	(Arch.	mun.	Reims,	G	1549).

Fig.	4.	Charles	V	remet	un	morceau	de	la	vraie	croix	à	son	frère,	Jean	de	Berry	(janvier	1372).	
Arch.	nat.,	J	185	A,	n°	6	(cliché	Arch.	nat.)



159

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

Valois. elle donne également un style, une allure, reconnaissable entre mille, qui 
dépasse les limites des règnes et qui entraîne les successeurs sur la même voie.

Une autre particularité française a fait de la charte ornée des Valois un objet 
total d’esthétique. en élaborant une iconographie des initiales, qui répondait 
en partie à celle du sceau de majesté, la chancellerie et ses notaires créaient des 
chartes-objets qui mêlaient subtilement l’image et les lettres, la symbolique et 
le discours. Mais les Valois allèrent plus loin encore en employant une partie 
du parchemin peu utilisée jusque-là, à savoir le repli, qui avait été inventé 
pour pouvoir suspendre les lourds sceaux de cire depuis le xiie siècle. On y 
perçait généralement deux orifices pour suspendre les lacs de soie, ou bien 
deux fentes pour faire passer les doubles queues de parchemin. Passé 1300, 
le chancelier y porte son visa, les notaires y inscrivent leur seing de contrôle 
et de responsabilité, les agents de la chancellerie ou des diverses cours royales 
(Comptes, Parlement) apposent les mentions d’enregistrement ou de copie. 
Vers 1297-1298, on y voit apparaître en outre le dessin de deux points ou de 
deux cercles, puis des cercles pointés ou des losanges sous les trois fils de Philippe 
le Bel, qui indiquaient les emplacements sous lesquels il fallait faire passer les 
attaches. Les objectifs de ce processus technique et esthétique, très lent à se 
mettre en place, jamais systématique, ne sont pas encore élucidés, car nombre 
de chartes sans illustration portent la trace de ce marquage. en tout cas, un 
changement majeur se produisit sous Philippe VI avec la transformation de ces 
marquages très simples en mini-illustrations qui répondaient à l’ornementation 
des initiales ou la complétaient. en 1332, la charte de douaire donnée par 
Philippe VI à son épouse, Jeanne de Bourgogne, comporte deux lapins et une 
tête de lion sur le repli, au niveau du passage des lacs, une ornementation qui fait 
écho à la scène de chasse de l’initiale P où un lévrier poursuit un lapin ; en 1335, 
deux têtes de lion les relaient ; en 1336, ce sont deux fleurettes. Ce marquage 
s’est intensifié sur les chartes ornées des années 1330 et 1340, puis s’est encore 
diversifié : élargissement des têtes de lion en 1340, apparition d’un couple de 
têtes de loup et de cerf en 1341, d’une hure de sanglier en 1346 (la hure fait face 
à une fleurette) 19 ; on retrouve les animaux des chasses royales et aristocratiques, 
en une sorte de rappel du motif fondateur au sanglier de Philippe III le Hardi.

Un nouveau pas qualitatif et emblématique est franchi par le jeune régent 
Charles lors de la captivité de son père Jean le Bon. en 1359, sur deux chartes de 
cette période troublée, miraculeusement conservées, les signes de marquage du 
repli se transforment en un trio de fleurs de lis, c’est-à-dire en l’écu héraldique 

19	 C’est	 la	charte	de	douaire	de	Jeanne	de	Bourgogne	qui	est	à	 l’origine	de	ce	mouvement	
décoratif	du	repli	:	Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal,	op. cit.,	n°	7,	p.	83.



160

des souverains français 20. Puis Jean le Bon reprend l’idée à son compte dans 
une charte de sauvegarde pour le collège parisien des Bernardins 21. Devenu roi, 
Charles V conserve des marquages simples (cercles, losanges ornés, fleurettes, 
feuilles, rosaces), mais il donne aussi la couleur or aux trois fleurs de lis qu’il a 
inventées : le plus ancien exemple, et le plus abouti, se trouve dans une charte 
exceptionnelle de réunion au domaine de la Couronne, en février 1366 22 ; 
les lis peuvent aussi se réduire à une seule fleur, suffisamment explicite pour 
dire l’appartenance royale. Le procédé perd de sa force à la fin du xive siècle ; 
le marquage est plus technique que symbolique ou esthétique. en deux 
générations, la décoration du repli a été portée à son apogée, jusqu’à ce qu’elle 
perde de son utilité et de sa force visuelle. en revanche, on repère l’influence du 
modèle des Valois sur un ordre religieux très proche de la famille royale, celui 
des Célestins. Dans la belle charte décorée en grisaille que le prieur provincial 
de France délivre au profit du duc et de la duchesse de Berry, en 1394, le passage 
des lacs de soie verte sur le repli forme un triangle tourné vers le bas, dont les 
trois pointes sont décorées d’une rosace ; et entre les deux rosaces supérieures, les 
moines ont inscrit une phrase qui se veut incitation à la prière : « Vueillés prier 
Dieu pour l’ordre » 23. C’est finalement en dehors de la chancellerie royale, mais 
en une véritable imitation de ses modèles séculaires, que la décoration du repli 
trouve son aboutissement et sa perfection esthétique.

LE RÔLE DES DESTINATAIRES, LA FORCE DES MODèLES ICONOGRAPHIQUES

L’expédition de chartes ornées par la chancellerie royale est un fait rare ; il 
faut en avoir conscience pour garder au phénomène toute son importance. Le 
recensement actuel, qui prend en compte des degrés variables de complexité 
et d’esthétique des décors, aboutit à 140 pièces. Un gros tiers de ce corpus 
a été conservé dans les coffres d’archives des rois de France, rangés dans la 
Sainte-Chapelle de Paris 24. Cela revient à dire que, dès leur conception, les actes 
en question ont été destinés à rester au palais. Les domaines concernés sont 
bien identifiables. Philippe VI privilégie le dossier du douaire de la première 

20	 Charte	concernant	 les	hospitaliers	de	Saint-Jean	de	Jérusalem	(mars	1359)	:	 ibid.,	n°	13,	
p.	107.	Traité	d’alliance	avec	l’Écosse	et	le	roi	David	Bruce	(juin	1359)	:	ibid.,	p.	111.

21	 Arch.	nat.,	K	48,	n°	11	(février	1361)	:	initiale	à	motifs	floraux,	trois	fleurs	de	lis	héraldiques	
disposées	en	triangle	sur	le	repli,	à	l’emplacement	du	passage	des	lacs	de	scellement.

22	 Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal, op. cit.,	n°	17,	p.	130-135.
23	 Jacques,	prieur	des	Célestins	de	France,	associe	le	duc,	Jean	de	Berry,	et	son	épouse,	aux	

messes	et	aux	oraisons	des	frères	célestins	(4	octobre	1394)	:	Arch.	nat.,	 J	188A,	n°	55	;	
reproduction	dans	Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal,	op. cit.,	p.	49.

24	 Les	 dossiers	 du	 Trésor	 des	 chartes	 royal,	 conservé	 à	 la	 Sainte-Chapelle	 jusqu’à	 la	
Révolution,	forment	aujourd’hui	la	série	J	des	Archives	nationales.	



161

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

reine Valois, Jeanne de Bourgogne, puisqu’on compte cinq chartes pour cette 
seule affaire entre 1329 et 1347. Les documents diplomatiques au sens large 
sont rares : le statut de Lyon sous Philippe le Bel, la paix avec la Flandre sous 
Charles IV le Bel, la réunion du Dauphiné sous Philippe VI, l’alliance avec 
l’Écosse ou l’Aragon sous Jean II le Bon. L’avenir de la dynastie et des domaines 
de la Couronne est le premier sujet de préoccupation des Valois si l’on considère 
le nombre de leurs chartes ornées (vingt-et-une au total) : les lois fondamentales 
du royaume (ordre de succession au trône, régence du royaume, majorité des 
rois), le sort des apanages et la dotation des enfants royaux, la réunion de biens 
au domaine de la Couronne et leur inaliénabilité, voilà les affaires qui mobilisent 
l’attention des souverains et le talent de leurs artistes. Pour un deuxième tiers 
équivalent, les chartes ornées sont destinées aux églises du royaume. Sous les 
Valois, les cathédrales de Reims, de Chartres et de Paris sont les principales 
bénéficiaires, de même que les monastères proches de la dynastie (Saint-
Denis, Célestins, Chartreuse de Vauvert, couvents des clarisses de Lourcine et 
de Longchamp) ou les saintes chapelles (Paris et Vincennes). Cela dessine un 
champ géographique très restreint que de nouvelles recherches dans les archives 
permettront sans doute d’élargir, l’enjeu étant de mieux délimiter le cercle 
d’intérêt des souverains. Ainsi, il n’est pas anodin que Philippe VI ait octroyé des 
lettres de sauvegarde à l’abbaye de Lagrasse, point d’appui de la royauté dans le 
diocèse de Carcassonne, en faisant décorer ses initiales d’une couronne royale 25 ! 
Le dernier tiers (au vrai, moins de 30 % du corpus) visait les fidèles de la royauté, 
ses agents et quelques villes (Riom sous Philippe VI, Paris sous Charles VI, 
Agen sous Charles VII), tout autant que les membres de la famille royale. Cette 
triple répartition conduisit souvent à une différenciation de l’iconographie. 
Ainsi, les chartes de Philippe VI qui n’ont pour décor qu’une fleur de lis sont 
uniquement destinées aux églises et aux fidèles, elles ne viennent jamais remplir 
les coffres du Trésor des chartes. Les scènes de chasse, au contraire, semblent 
concentrées sur ses archives ; enfin, son portrait n’est pas réservé à la reine 
puisque son trésorier Geoffroy de Fleury en reçoit un exemplaire (voir fig. 1) 26. 
Charles V introduit moins de différence entre les bénéficiaires, même si on 
remarque aisément qu’il fait confectionner pour ses propres coffres d’archives 
des exemplaires splendides qui sont sans équivalent à l’extérieur. Néanmoins, 
il réserve aux hommes de Dieu l’exclusivité de ses représentations face à la 
Trinité 27, tandis que ses initiales surmontées d’une couronne sont employées 

25	 Cf.	supra,	note	7.
26	 Le	 roi	 amortit	 une	 rente	 de	 25	 livres	 au	 bénéfice	 de	 son	 trésorier	 le	 23	 février	 1339	 :	

Arch.	nat.,	L	423,	n°	2.
27	 L’exemple	 le	 plus	 ancien	 (février	 1377)	 a	 été	 étudié	 dès	 le	 xixe	 siècle	 par	 A.	Moutie	 et	

J.	Desnoyers,	«	Charte	de	fondation	du	couvent	des	Célestins	de	Limay,	près	Mantes,	par	



162

pour les chartes de réunion au domaine de la Couronne 28. Quant à Charles VI, 
il répand ses initiales fleurdelisées à l’extérieur mais il garde pour son palais le 
dragon (dans son testament, par exemple) et les dauphins (dans une loi sur la 
succession au trône et la régence). 

Si l’on se tourne maintenant vers les concepteurs des illustrations, il ne fait pas 
doute que l’expérimentation continuelle des clercs œuvrant pour la chancellerie 
a construit le succès et l’essor des images royales des chartes. D’une part, la 
transcription des chartes dans les registres d’enregistrement depuis le règne de 
Philippe IV le Bel a permis l’élaboration d’initiales ornées qui préfigurèrent 
celles des expéditions scellées : la couronne, le poisson, la demi fleur de lis, la 
tête de lion, etc. 29 La mise au point de ces prototypes s’accompagnait aussi d’une 
intense circulation des modèles iconographiques, en interne et à l’extérieur. 
Une fois qu’un scribe ou un artiste trouvait un motif innovant, il était repris par 
ses confrères dans les mois qui suivaient. en janvier 1367, l’artiste qui réalisa 
un portrait exceptionnel de Charles V dans l’initiale d’une charte concernant 
l’apanage d’Orléans, a su rendre dynamique le corps d’un dragon d’ornement 
en l’enroulant autour de la lettrine, sa gueule revenant mordre le jambage de 
la lettre ; en juillet suivant, le motif est repris à l’identique, de manière moins 
soignée, dans un acte du roi pour la cathédrale de Chartres. Puis, en octobre, un 
troisième artiste se sert du même modèle pour une magnifique charte destinée 
à la Sainte-Chapelle de Paris 30. C’est la preuve d’une osmose de ce milieu de la 
chancellerie et des contacts permanents entre artistes parisiens, peut-être aussi 
de la diffusion de carnets d’esquisses. Un autre exemple de l’année 1367 montre, 
de son côté, la mobilité des illustrateurs qui passent d’un commanditaire à 
un autre. en juillet 1367, l’initiale K d’une autre charte de Charles V pour 
la cathédrale de Chartres se présente sous la forme d’une lettre fleurdelisée 

Charles	V	en	1376	»,	Bulletin du comité de la langue, de l’histoire et des arts de la France,	
t.	4,	1857,	pl.	I,	p.	240-249.

28	 Il	y	a	toujours	des	exceptions	:	Charles	V	délivre	une	charte	où	son	nom	«	Charles	»	est	
pourvue	d’une	couronne	rapidement	esquissée	–	loin	du	luxe	de	ses	propres	exemplaires	–	
pour	l’un	de	ses	fidèles,	le	seigneur	de	Craon,	déjà	lieutenant	de	son	frère,	le	duc	d’Anjou,	
pour	l’Anjou	et	le	Maine,	et	auquel	il	confie	la	lieutenance	du	bailliage	de	Touraine	(19	août	
1364)	:	Arch.	nat.,	1	AP	2223.

29	 Olivier	Guyotjeannin,	«	L’écriture	des	actes	à	la	chancellerie	royale	française	(xive-xve	siècles)	»,	
Le statut du scripteur au Moyen Âge, actes du XIIe colloque scientifique du Comité 
international de paléographie latine (Cluny, 17-20 juillet 1998),	Paris,	École	nationale	des	
chartes,	 2000,	 p.	 97-108.	Voir	 aussi	 les	 actes	 à	 paraître	 du	 colloque	 tenu	 aux	 Archives	
nationales	sur	les	registres	des	chancelleries	royales	en	mai	2009.

30	 Charte	sur	l’apanage	d’Orléans	(janvier	1367)	:	Ghislain	Brunel,	Images du pouvoir royal,	
n°	19,	p.	143	;	charte	pour	la	cathédrale	de	Chartres	qui	fait	dépendre	le	ressort	des	causes	
du	chapitre	de	la	cour	du	parlement	(27	juillet	1367)	:	Arch.	dép.	Eure-et-Loir,	G	714,	n°	4	;	
charte	de	 fondation	de	messes	en	 la	Sainte-Chapelle	de	Paris	 (octobre	 1367)	 :	Ghislain	
Brunel,	Images du pouvoir royal,	op. cit.,	n°	21,	p.	150-155.



163

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

et couronnée, dont les deux panses sont remplies chacune d’une tête de lion 
(fig. 5). Une institution de messes faite par les chartreux de Vauvert au bénéfice 
du roi en décembre suivant débute par une lettre U fleurdelisée en son jambage 
de droite, ornée d’une couronne semblable à la précédente dans ses terminaisons 
géométriques, et dont le jambage de gauche est rempli de la même tête de lion 
(fig. 6) 31. On ne recherche pas l’originalité à tout prix par conséquent, et les 
artistes conservent une certaine liberté dans le choix des motifs accessoires : 
dans le cas présent, la couronne et les lis ont pu être imposés, mais les décors 
géométriques et les têtes de lion relèvent de la création pure.

31	 Charte	de	Charles	V	pour	la	cathédrale	de	Chartres	(27	juillet	1367)	:	Arch.	dép.	Eure-et-
Loir,	G	714,	n°	3	;	charte	de	Jean,	prieur	de	la	chartreuse	de	Vauvert	(10	décembre	1367)	:	
Arch.	nat.,	J	465,	n°	32.

Fig.	5.	Charles	V	confirme	que	la	justice	de	la	cathédrale	de	Chartres	ressort	du	parlement	de	Paris	
(27	juillet	1367).	Arch.	dép.	Eure-et-Loir,	G	714,	n°	3	(cliché	Arch.	dép.	Eure-et-Loir,	J.-Y.	Populu)



164

Les princes de la famille royale se coulaient également dans le moule de 
l’emblématique des Valois. Louis Ier, duc de Bourbon, fut le premier à reprendre 
le lis ou le semé de fleurs de lis comme carte d’identité. Qui plus est, en 1340, 
lorsqu’il orne l’initiale N d’un lis dans le coin inférieur droit, en une sorte de 
prolongement du tracé remontant en oblique vers le « o » qui suit, il reprend 
l’emploi du lis sur la barre d’abréviation des initiales PH de Philippe VI, en 
l’adaptant à son texte 32 : « Nous » est écrit en entier mais la jonction avec le « o » 
suivant permet de bien mettre en valeur la décoration. On notera que cette 
charte, comme une précédente de 1330, fut donnée lors d’un séjour parisien 
du prince : la proximité de la cour, la force de ses usages les plus spectaculaires, 

32	 Arch.	nat.,	P	1375/2,	cote	2544	(25	avril	1340)	:	le	duc	Louis	Ier	de	Bourbon	transfère	à	son	
fils	 aîné,	Pierre,	 les	 1	000	 livres	 tournois	qu’il	 touche	 chaque	année	 sur	 le	 trésor	 royal,	
pour	s’acquitter	des	mille	livrées	de	terre	qu’il	doit	asseoir	à	Pierre	en	vertu	du	contrat	de	
mariage	de	ce	dernier	avec	Isabelle	de	Valois	(Jean	Huillard-Bréholles,	Titres de la maison 
ducale de Bourbon,	Paris,	Plon,	1867,	t.	I,	n°	2250,	p.	388).	Je	remercie	Olivier	Mattéoni	de	
m’avoir	signalé	ce	document,	conservé	dans	les	archives	de	la	Chambre	des	comptes	des	
ducs	de	Bourbon,	aujourd’hui	intégrées	aux	archives	de	la	Chambre	des	comptes	de	Paris.

Fig.	6.	Jean,	prieur	de	la	chartreuse	de	Vauvert,	institue	des	messes	pour	Charles	V		
(10	décembre	1367).	Arch.	nat.,	J	465,	n°	32	(cliché	Arch.	nat.)



165

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

la présence de techniciens de l’écriture et d’artistes bien rodés à cette pratique 
de la charte ornée, ont donc joué un rôle certain dans les premières imitations. 
Philippe VI lui-même s’inspirera peut-être de ce modèle en 1343 pour une 
belle initiale au lis et à la couronne où le lis part en oblique vers la marge 
supérieure, précédant la lettre au lieu de la suivre 33. Un autre prince célèbre, 
Jean de Berry, s’inspira directement de l’iconographie de son père, Jean II le 
Bon. Dès son retour d’Angleterre, quelques mois après le décès de Jean II, il use 
d’une initiale J au poisson, avant de prendre comme norme un J à la demi-fleur 
de lis, tous motifs forgés par le roi Jean 34. De manière plus spectaculaire encore, 
les comptables des ducs d’Alençon reprennent à la fin du xive siècle un motif 
aux deux dragons qui est une invention des artistes de Charles V, sans cesse 
améliorée entre 1364 et 1380. L’un des dessins les plus aboutis figure sur un acte 
de 1372 (fig. 7), où l’on distingue bien un dragon aquilin, portant un plumage 
et reconnaissable à son bec, d’un dragon léonin, aux ailes articulées. Repris en 
un tracé plus simpliste dans le compte alençonnais des années 1390 (fig. 8), les 
dragons portent tous un plumage, mais on les différencie encore à leur gueule et 
à leurs oreilles, longues pour le dragon-oiseau et courtes pour le dragon-lion 35. 

33	 Il	s’agit	de	ses	initiales	pour	une	charte	traitant	de	la	réunion	du	Dauphiné	à	la	France,	acte	
essentiel	s’il	en	est	:	Arch.	nat.,	J	279,	n°	4	(conservé	sous	la	cote	AE	II	352).

34	 Initiale	J	au	poisson	dans	une	charte	de	Jean	de	Berry,	de	février	1365	:	Arch.	nat.,	J	166,	n°	32.
35	 Charte	 de	 Charles	 V	 pour	 la	 Sainte-Chapelle	 de	 Paris	 (janvier	 1372)	 :	 Ghislain	 Brunel,	

Images du pouvoir royal,	op. cit.,	n°	26,	p.	175-179	;	comptes	de	la	châtellenie	d’Essay	:	

Fig.	7.	Charles	V	institue	le	port	d’aumusses	grises	fourrées	de	menu	vair	pour	les	chanoines	
de	la	Sainte-Chapelle	de	Paris	(janvier	1372).	Arch.	nat.,	K	49	B,	n°	57	(cliché	Arch.	nat.)



166

Dans les sujets de leur illustration, les chartes ornées se font rarement l’écho 
des grands projets du roi et des affaires en suspens, en répugnant à employer 
des initiales historiées qui mettraient en scène le souverain. elles construisent 
plutôt une mémoire royale par l’accumulation d’un bestiaire, de motifs 
héraldiques et emblématiques, voire de portraits. Mais vers la fin de son règne, 

Arch.	dép.	Orne.

Fig.	8.	Compte	de	recettes	de	la	châtellenie	d’Essay,	au	duché	d’Alençon	(vers	1390).		
Arch.	dép.	Orne,	A	406/1	(cliché	Arch.	dép.	Orne)



167

ghislain brunel   Les	chartes	ornées	des	Valois	:	triom
phe	et	lim

ites	d’un	m
odèle	esthétique

Charles V mène une guerre des images avec l’Angleterre 36 qui culmine avec la 
glorification de Reims et du sacre, avec la célébration du baptême de Clovis par 
la sainte ampoule 37. Sous la conduite des notaires, un cénacle d’illustrateurs et 
de scribes fait vivre des motifs qui circulent très vite au sein du petit monde 
des artistes, aussi bien que dans les sphères ecclésiastiques et princières qui 
fréquentent la cour des Valois. L’iconographie forgée depuis Philippe VI s’est 
sans doute répandue davantage que ne le laissent penser les rares témoignages 
encore conservés de cette production « extraordinaire » ; elle a imprégné toute 
la sphère administrative du royaume et des principautés dépendantes. Comme 
la charte ornée relève à la fois de la commande artistique, de la haute politique 
et de la communication, les frères et les parents du roi en reprennent les 
éléments les plus spectaculaires, parfois même dans des manuscrits. Mais dans 
la première moitié du xve siècle, au moment où la royauté anglaise intensifie 
sa représentation sur les chartes destinées aux fidèles et aux collèges, les Valois 
abandonnent peu à peu ce mode d’expression ; la parole écrite reprend tous ses 
droits, et pour longtemps.

36	 Elizabeth	 Danbury,	 «	 English	 and	 French	 Artistic	 Propaganda	 during	 the	 period	 of	 the	
Hundred	Years	War:	some	Evidence	from	Royal	Charters	»,	dans	Christine	Allmand	(dir.), 
Power, Culture and Religion in France c. 1350-c. 1550,	Woodbridge,	Boydell	Press,	1989,	
p.	75-97.

37	 C’est	l’iconographie	très	développée	d’une	charte	de	Charles	V	délivrée	aux	chanoines	de	
la	cathédrale	de	Reims	en	mai	1380,	à	la	toute	fin	de	son	règne	(Arch.	mun.	Reims,	G	1549).





 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

169

DeSCHAMPS MODèLe De POÉSIe POLITIQUe :  
BILANS eT PROBLèMeS

Thierry Lassabatère 
CNRS/Université Panthéon-Sorbonne

La recherche moderne sait bien ce qu’elle peut attendre et apprendre de l’œuvre 
d’eustache Deschamps. Il est vrai que sa position particulière donne quelque 
poids et quelque intérêt à son témoignage, en particulier dans la perspective 
de l’histoire politique. Né dans les années 1340 et mort en 1404 ou 1405, 
héritier de la tradition du lyrisme courtois, eustache Deschamps fit aussi une 
longue carrière au service du roi et des princes, notamment comme bailli royal 
de Senlis de 1389 à 1404 et maître d’hôtel de Louis d’Orléans, qui lui valut 
de fréquenter assidûment les lieux de pouvoir, de participer aux événements 
politiques du siècle, de côtoyer les cercles intellectuels et politiques formés par 
Charles V. Portant sur le champ politique un regard inspiré des réflexions les 
plus théoriques autant que des réalités du moment, il adapta aux règles du 
genre poétique l’expression d’une pensée politique réaliste et exigeante, qui 
peut se résumer en quelques grandes lignes générales : une vision du monde 
globalisante où règnent la mesure et l’équilibre, ordonnée par la valeur de 
charité et l’idéal moral de la mediocritas 1 ; une monarchie sacrée mais limitée, 
reposant sur une pratique équilibrée et contractuelle du pouvoir, qu’incarnait 
à merveille le règne regretté de Charles V ; la naissance et le rôle grandissant de 
l’État, mais aussi la construction de l’idée nationale à laquelle le poète contribue 
activement, depuis son sentiment, nourri de mythes historiques et d’attentes 
eschatologiques, jusqu’à son concept, auquel la pratique de la personnification 

1	 Voir	par	exemple,	sur	ce	 thème	:	 J.	P.	Boudet,	«	Valeurs	et	modèles	»,	dans	 J.	P.	Boudet	
et	H.	Millet	(dir.),	Eustache Deschamps en son temps,	Paris,	Publications	de	la	Sorbonne,	
1997,	p.	37-62	;	M.	Lacassagne,	«	Rhétorique	et	politique	de	la	médiocrité	chez	Eustache	
Deschamps	»,	dans	D.	Buschinger	(dir.),	Autour d’Eustache Deschamps,	Amiens,	Presses	
du	 Centre	 d’études	 médiévales,	 Université	 de	 Picardie-Jules	 Verne,	 1999,	 p.	 115-126	 ;	
T.	 Lassabatère,	 «	Théorie	 et	 pratique	de	 la	 charité	 individuelle	 à	 la	 fin	du	Moyen	Âge	 :	
l’exemple	 d’Eustache	 Deschamps	 »,	 dans	 J.	 Dufour	 et	 H.	 Platelle	 (dir.),	 Fondations et 
œuvres charitables au Moyen Âge,	Actes	du	121e	congrès	national	des	sociétés	historiques	
et	scientifiques	(Nice,	1996),	Paris,	Éditions	du	CTHS,	1999,	p.	129-141	et	 id.,	La Cité des 
hommes. La vision politique d’Eustache Deschamps,	Lille,	ANRT,	2	vol.,	2002,	p.	470-483.

 



170

littéraire a sans doute autant donné substance que les principes juridiques de 
personne morale 2.

L’approche historique ne peut cependant se replier sur elle-même dans cette 
fausse illusion de cohérence de la pensée politique du poète. Car les œuvres 
d’eustache Deschamps incarnent au plus haut point, si l’on en croit Claude 
Thiry, cette « poésie de circonstance » qui est la marque de son époque ; elles sont 
à la fois, et jusque dans la contradiction, ces « œuvres de circonstance, brûlantes 
d’actualité » chères à Bernard Guenée, et en même temps d’authentiques 
créations littéraires 3. Se pose ainsi, sous son double aspect à la fois littéraire et 
historique, la question de l’adaptation de l’œuvre à son contexte d’élaboration 
mais aussi d’exploitation. Ici apparaît, en d’autres termes, la question de 
l’utilisation de l’œuvre du poète comme modèle de poésie politique, que ces 
pages aborderont non pas dans sa dimension spatiale mais dans sa dimension 
temporelle, à travers l’épaisseur des siècles.

On vient de le dire, cette problématique peut être abordée dans sa dimension 
littéraire. La bibliographie est abondante pour étudier tel ou tel intertexte 
distant, notamment avec le siècle de la Renaissance : Joachim du Bellay, 
Rabelais, voire Nicolas de Herberay et Antonio de Guevara, avaient ainsi tour à 
tour été rapprochés de notre poète dans un précédent volume, s’ajoutant à des 
rapprochements anciens tel Clément Marot 4. Un abord plus « structurel » de la 
dimension littéraire de cette transmission d’héritage consisterait, pour sa part, 
à étudier le rattachement de Deschamps à tel mouvement ou telle tradition 
littéraire : sa conscience de l’art rhétorique et de sa vocation éminemment 
politique, précisément étudiée par Laura Kendrick 5, la forme individualisée 
de son éloge récurrent de la mediocritas et de sa critique symétrique de la 
vita curialis, les connivences personnelles aussi, militent pour des liens entre 
notre auteur et les milieux pré-humanistes, malgré un héritage culturel et une 

2	 Ibid.,	 p.	 67-68.	 Voir	 aussi	 T.	 Lassabatère,	 La Cité des hommes. Eustache Deschamps, 
expression poétique et vision politique, Paris,	Honoré	Champion,	2011.

3	 C.	 Thiry,	 «	 La	 poésie	 de	 circonstance	 »,	 dans	 H.	 R.	 Hauss	 et al.	 (dir.),	 Grundriss der 
Romanischen Literaturen des Mittelalters,	 Heidelberg,	 Carl	 Winter	 Univerßitátsverlag,	
1988,	vol.	81,	p.	112-138.	B.	Guenée,	«	Avant	propos	»,	dans	J.	Krynen,	Idéal du Prince et 
Pouvoir royal en France à la fin du Moyen Âge (1380-1440). Étude sur la littérature politique 
du temps,	Paris,	A.	et	J.	Picard,	1980,	p.	8.

4	 T.	Lassabatère	et	M.	Lacassagne	(dir.),	Eustache Deschamps, témoin et modèle. Littérature 
et société politique (xive-xvie siècles),	 Paris,	 PUPS,	 2008,	 articles	 de	 Zoltán	 Jeney,	Miren	
Lacassagne	 et	 Thierry	 Lassabatère.	 Pour	 le	 rapprochement	 avec	 Clément	 Marot,	 voir	
C.	M.	Scollen-Jimack,	«	Marot	and	Deschamps:	the	Rhetoric	of	Misfortune	»,	French Studies,	
42,	1988,	p.	21-32.

5	 L.	Kendrick,	«	Rhetoric	and	the	Rise	of	Public	Poetry:	The	Career	of	Eustache	Deschamps	»,	
Studies in Philology,	80,	1983,	p.	1-13.



171

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

pratique du latin bien plus médiévaux qu’humanistes 6 ; parallèlement à cette 
question, la tentative de rattachement d’eustache Deschamps à la tradition des 
grands rhétoriqueurs – à la « réflexion moraliste chez les Rhétoriqueurs » pour 
reprendre le titre d’un article de Christoph Strosetzki 7 – permet de replacer le 
poète champenois dans une tradition longue, menant jusqu’en plein xviie siècle, 
de poètes de cour moralistes propageant, dans des formes fortement structurées 
et des styles précis, une idéologie conformiste et stabilisatrice.

Comme le montre l’exemple du Jardin de plaisance, anthologie constituée à 
la fin du xve siècle et imprimée dès 1501, introduite par un traité de poétique 
intitulé Instructif de seconde rhétorique la rattachant clairement à la tradition des 
arts de seconde rhétorique, et qui marqua l’une des toutes premières diffusions 
imprimées de pièces de Deschamps 8, la question de l’appartenance du poète de 
Vertus à tel mouvement ou telle tradition littéraire recoupe l’autre dimension 
de la transmission des modèles : celle des liens matériels et des données 
historiques, qui convoque à la fois l’histoire des livres et celle des hommes. C’est 
sur cette dimension d’histoire matérielle et sociale que se centrera la présente 
contribution, proche de la synthèse bibliographique et qui procèdera en trois 
temps : le temps du repérage et de l’interprétation de la diffusion manuscrite 
des œuvres de Deschamps, du xve au xviiie siècle ; puis le temps de l’examen 
des réseaux de circulation des œuvres et de leur motivations, où l’on mesurera 

6	 Voir	G.	M.	Roccati,	«	La	culture	latine	d’Eustache	Deschamps	»,	Le Moyen Âge,	III/2,	2005,	
p.	259-274.

7	 C.	 Strosetski,	 «	 Réflexion	moraliste	 chez	 les	 Rhétoriqueurs.	 Les	 actes	 du	 langage	 chez	
Deschamps	»,	Du mot au texte,	Actes	du	IIIe	Colloque	international	sur	le	Moyen	Français	
(Düsseldorf,	 17-19	 sept.	 1980),	 Tübingen,	 Gunter	 Narr	 Verlag,	 1982,	 p.	 241-252	 :	 pour	
l’auteur	de	cette	étude,	le	poète	vertusien	est	d’emblée	appelé	«	Deschamps	rhétoriqueur	»	
(p.	 241)	 ou	 «	 le	 rhétoriqueur	 Deschamps	 »	 (p.	 241	 et	 245)	 ;	 cette	 appartenance	 se	
superpose,	 pour	 son	 auteur,	 à	 sa	 connivence	 avec	 l’humanisme	 (p.	 245).	 Une	 certaine	
tradition	 de	 rattachement	 de	 Deschamps	 aux	 grands	 rhétoriqueurs	 peut	 s’expliquer,	
soit	 en	 sa	 qualité	 de	 premier	 auteur	 d’un	 traité	 de	 théorie	 poétique,	 son	Art de dictier	
s’inscrivant	 en	 tête	 de	 la	 lignée	 des	 Arts de seconde rhétorique	 (voir	 G.	 Hasenohr	 et	
M.	Zink	[dir.],	Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge,	Paris,	Le	Livre	de	Poche,	
1992,	article	«	Arts	de	seconde	rhétorique	»,	p.	104-105),	soit	par	partage	d’une	«	même	
vision	du	sens	moral	de	la	politique	»	et	d’une	commune	«	revendication	du	pouvoir	de	
l’écrivain,	ultime	aboutissement	d’une	 réflexion	devenue	 importante	au	 xive	 siècle,	 [qui]	
explique	leur	travail	poussé	sur	les	formes	rhétoriques	»,	replaçant	les	rhétoriqueurs	dans	
l’héritage	d’Eustache	Deschamps	–	mais,	surtout	et	plus	sûrement,	d’Alain	Chartier	(ibid.,	
article	«	Rhétoriqueurs	»,	p.	1263)	».

8	 Voir	 G.	 Hasenohr	 et	 M.	 Zink	 (dir.),	 Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge,	
op. cit.,	 articles	 «	 Jardin	 de	 plaisance	 et	 fleur	 de	 rhétorique	 »,	 p.	 738-739	 et	 «	 Arts	 de	
seconde	rhétorique	»,	p.	105.	La	diffusion	de	la	ballade	113	de	Deschamps	au	sein	de	cet	
ensemble	a	été	signalée	par	É.	Picot,	«	Note	sur	quelques	ballades	d’Eustache	Deschamps	
anciennement	imprimées	»,	Romania,	14,	1885,	p.	280-285,	ici	p.	283.



172

le poids des cercles lettrés et des traditions familiales ; enfin, celui du retour sur 
la perception d’eustache par ses propres descendants.

ESSAI DE SYNTHèSE SUR LA DIFFUSION MANUSCRITE DE L’ŒUVRE D’EUSTACHE 

DESCHAMPS

Le problème de la mesure de la diffusion de l’œuvre du poète champenois et 
de sa participation à l’héritage littéraire des générations suivantes est essentiel, 
mais particulièrement épineux. en premier lieu, le phénomène se laisse 
difficilement mesurer, et la piste de la diffusion manuscrite, pour intéressante 
qu’elle soit, offre une esquisse de réponse imparfaite et partielle, à manier avec 
précaution. D’autant que, avec la distance des siècles, la photographie que 
nous propose le recensement des manuscrits subsistant de nos jours souffre de 
nombreux risques de déformation et de distorsion : repérage incomplet, perte 
définitive de nombreux manuscrits antérieurs, absence de stemma, ou, à tout 
le moins, inachèvement des rares filiations proposées. Citons ici encore, dans 
la lignée du travail fondateur – mais cette fois très parcellaire – des éditeurs 
des Œuvres complètes d’Eustache Deschamps, les efforts récents de Jean-Claude 
Faucon concernant les pièces consacrées à Bertrand du Guesclin, ou plus 
encore ceux de Matteo Roccati qui, sans aller jusqu’à l’établissement de stemma, 
suggère l’existence et la circulation de « collections » de pièces de Deschamps : 
une dizaine de collections, dont deux comportent des variantes, et dont on 
retrouverait la trace dans la constitution même du manuscrit BnF fr. 840 des 
œuvres complètes de notre auteur, expliquant notamment les copies multiples 
de certaines pièces 9.

9	 Dans	les	Œuvres complètes d’Eustache Deschamps, éd.	Marquis	de	Queux	de	Saint-Hilaire	
(t.	 1-6)	 et	 Gaston	 Raynaud	 (t.	 7-11),	 Paris,	 Didot,	 Société	 des	 Anciens	 Textes	 Français,	
1878-1880-1882-1884-1887-1889	et	1891-1893-1894-1901-1903.	Les	principaux	manuscrits	
contenant	 des	œuvres	 d’Eustache	 sont	 décrits	 t.	 II,	 p.	 XVII-XXII,	 t.	 III,	 p.	 XV-XVIII,	 t.	 VI,	
p.	291-294,	t.	X,	p.	I-V	et	t.	XI,	p.	101-111.	Une	description	codicologique	de	ces	manuscrits	
peut	également	être	trouvée	dans	T.	Lassabatère,	La Cité des hommes. La vision politique 
d'Eustache Deschamps,	op. cit.,	p.	661-772.	Sur	 les	pièces	de	Deschamps	consacrées	à	
Du	Guesclin,	Jean-Claude	Faucon	propose	un	début	de	stemma	limité	à	ces	pièces	et	à	la	
Chronique	de	Cuvelier	qu’elles	accompagnent	–	voir	 J.C.	Faucon,	«	Variantes	 inédites	de	
sept	 poésies	 d’Eustache	Deschamps	 »,	Littératures,	 16,	 1987,	 p.	 139-151	 et	La Chanson 
de Bertrand du Guesclin de Cuvelier,	 éd.	 J.C.	 Faucon,	 Toulouse,	 Éditions	 universitaires	
du	 Sud,	 t.	 III,	 1991,	 p.	 311-348.	 Sur	 la	 constitution	 et	 la	 circulation	 de	 collections	 de	
pièces	de	notre	auteur,	voir	G.	M.	Roccati,	«	Lectures	d’Eustache	Deschamps	»,	L’analisi 
linguistica e litteraria,	12,	2004,	t.	1-2,	p.	231-261,	et	«	La	réception	de	l’œuvre	d’Eustache	
Deschamps	aux	xve	et	xvie	siècles	:	des	textes	sans	auteur	»,	dans	T.	Van	Hemelryck	et	C.	Van	
Hoorebeeck	(dir.),	L’écrit et le manuscrit à la fin du Moyen Âge,	Turnhout,	Brepols,	2006,	
p.	277-302.	Le	constat	d’une	influence	de	ces	collections	constituées	sur	la	composition	du	
BnF	fr.	840	vaut	aussi	pour	le	ms	BnF	nouv.	acq.	fr.	6221,	autre	recueil	important	d’œuvres	



173

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

Plusieurs raisons peuvent expliquer la constitution de ces collections. Certainement 
la volonté de rassembler plusieurs pièces apparentées par la thématique a joué un 
rôle important : cela est évident dans la petite collection (C) des pièces consacrées 
à Du Guesclin et associées à la chanson de Cuvelier. La collection « morale » des 
manuscrits de Turin et Toulouse (A) [dont la rubrique introductive cite le nom de 
Deschamps : « Ci commencent aucunes balades morales faictes et compilees par 
noble homme et prudent eustace Morel, naguieres bailli de Senlis 10] constitue 
également un ensemble homogène, comme les quelques ballades des collections 
D, e1-2, F1-2, G et H. Dans la collection du ms. 6235 (B), comme dans le 
ms. 6221, a joué en revanche sans doute la volonté de réunir un échantillon des 
différents thèmes abordés par Deschamps. Dans tous les autres cas les pièces de 
Deschamps s’intègrent dans des ensembles plus larges, où les contenus, plus que 
la référence à l’auteur, ont guidé les choix des copistes 11.

L’étude des manuscrits vise bien à répondre à une question : celle de l’influence 
de l’œuvre de Deschamps, et du poète lui-même, sur la pensée politique et 
morale, voire sur la pratique littéraire des siècles suivants. et c’est bien dans une 
telle perspective que se place en particulier Matteo Roccati lorsqu’il conclut 
que la diffusion des œuvres de Deschamps devait plus à leur célébrité propre 
qu’à celle de leur auteur. Selon lui, en effet, on repère une première phase de 
coexistence de deux formes de diffusion :

D’une part celle où la paternité des compositions joue un rôle évident, même 
lorsqu’il n’y a pas d’attribution explicite : les textes sont rassemblés parce qu’ils 
sont considérés comme l’œuvre de Deschamps. D’autre part des copies où 
non seulement le nom de l’auteur n’apparaît pas, mais les pièces elles-mêmes 
semblent copiées exclusivement pour leur contenu, mélangées sans distinction 
à celles d’autres auteurs 12.

Puis, dans une deuxième phase, la première de ces deux formes de diffusion 
disparaît et l’anonymat de ces pièces s’établit ; elles circulent dès lors sans nom 
d’auteur :

Deschamps en tant qu’auteur disparaît très vite, même si ses textes circulent 
encore, au moins en partie 13.

de	Deschamps	 :	 voir	 en	particulier	G.	M.	Roccati,	 «	 La	 réception	de	 l’œuvre	d’Eustache	
Deschamps	»,	art.	cit.,	p.	279-283	pour	la	constitution	de	ces	deux	manuscrits	majeurs,	et	
p.	283-288	pour	la	caractérisation	des	«	collections	»	de	pièces.

10	 G.	M.	Roccati,	«	La	réception	de	l’œuvre	d’Eustache	Deschamps	»,	art.	cit.,	p.	283.
11	 Ibid.,	p.	288.
12	 Ibid.,	p.	294.
13	 Ibid.,	p.	294.



174

Tout d’abord, en continuité parfaite avec la réception manuscrite de 
pratiquement tout le xve siècle, la première moitié du xvie siècle connaît quelques 
ballades. Celles-ci sont lues en raison de leur sujet, qui rencontre toujours les 
goûts du public, mais sans aucune référence à leur auteur. […] Comme celui 
de beaucoup d’autres, après le milieu du xve siècle, le nom de Deschamps était 
déjà oublié. Lors du passage à l’imprimé son œuvre était déjà trop lointaine ; 
sans doute en raison de son caractère à la fois fragmentaire, parfois inachevé, et 
prolixe, elle n’a pas eu de véritable diffusion manuscrite 14.

Une telle assertion peut faire débat : ainsi, dans son étude des « textes 
éducatifs » ou « textes de conseil » d’eustache Deschamps, Anne Dropick milite 
au contraire pour « l’autorité de sa voix et l’importance de sa place dans le canon 
des arts libéraux » 15. Quoi qu’il en soit, cette réflexion est bien au cœur de notre 
perspective et constitue la motivation première de l’étude de la diffusion des 
manuscrits de notre poète. Une étude qui, à côté de l’analyse précise des livres 
en eux-mêmes, de leur constitution et de leur composition littéraire auxquelles 
s’attache exclusivement Matteo Roccati, ne doit pas oublier d’adjoindre celle 
de leurs possesseurs – y compris les premiers : commanditaires, voire copistes.

Que nous révèle cette étude globale – à peine entamée – quant à la célébrité 
de Deschamps et à l’utilisation de son œuvre ? Que, certes, Deschamps fut 
rapidement éclipsé par d’autres plumes dans la sphère purement littéraire – 
celle d’Alain Chartier, en particulier, qui semble dominer la plupart des genres 
dès le xve siècle. Qu’il doit une partie importante de sa diffusion manuscrite 
à la célébrité de certaines pièces – celles sur du Guesclin, en particulier, qui 
bénéficièrent peut-être de la célébrité de leur héros bien plus que de celle de 
leur auteur. Qu’il fut essentiellement prisé dans les registres moral et politique. 
Que, dans ce registre, il fut largement et sciemment utilisé – souvent au sein 
des milieux juridiques – par les deux camps affrontés de la seconde partie de la 
guerre de Cent Ans, partisans de Charles VII ou de la Double monarchie, si l’on 
en croit sa forte représentation dans les zones géographiques correspondantes 
que circonscrivent, respectivement, les triangles (Clermont-Ferrand, Lyon, 
Decize) et (Rouen, Paris, Abbeville) ; ou encore les cas particuliers du ms BnF 
nouv. acq. fr. 6221 et du manuscrit de Clermont BM 249 16. Le premier fut 

14	 Id.,	«	Lectures	d’Eustache	Deschamps	»,	art.	cit.,	p.	257-259.
15	 A.	 M.	 Dropick,	 «	 Du	 renouvellement	 à	 la	 transformation	 :	 typologie	 scolaire	 des	

textes	 de	 conseil	 d’Eustache	 Deschamps	 jusqu’au	 xvie	 siècle	 »,	 dans	 T.	 Lassabatère	
et	 M.	 Lacassagne	 (dir.),	 Eustache Deschamps, témoin et modèle,	 op. cit.,	 p.	 237-247,	
revendique	clairement	un	avis	contraire	–	en	particulier	p.	239	et	p.	246-247	–	même	si	son	
argumentation	paraît	moins	serrée.

16	 Cette	 synthèse	 est	 détaillée	 dans	 T.	 Lassabatère,	 «	 Diffusion	 et	 postérité	 de	 l’œuvre	
politique	d’Eustache	Deschamps	:	 le	témoignage	des	manuscrits	»,	dans	M.	Lacassagne	



175

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

vraisemblablement copié au cours de son exil normand, en 1436, par Simon 
de Plumetot, membre du Parlement de Paris fidèle à la Double monarchie. Le 
manuscrit de Clermont BM 249 transita par plusieurs mains du camp opposé : 
possession de la famille Montclar, de la région de Mauriac (Cantal), avant 1439, 
il fit vraisemblablement partie de la bibliothèque du chanoine Roger Benoiton, 
secrétaire de l’évêque de Clermont Martin Gouges de Charpaignes (1419-1444), 
homme politique influent, fidèle de Jean de Berry avant de devenir un fidèle 
de Charles VII, et son chancelier de 1422 à 1424, puis de 1426 à 1428 17. Dans 
le sillage de l’influent évêque, Roger Benoiton fut nommé notaire-secrétaire 
du roi en 1440, chanoine de Chartres en 1444 grâce à la faveur royale 18, puis 
chantre du chapitre de Clermont entre 1470 et 1472 19, et surtout archiprêtre de 
Mauriac en 1458, charge qui établit un lien géographique avec notre manuscrit.

On le voit, ce bref constat tiré de l’étude de la constitution et de la diffusion 
des manuscrits rejoint assez largement celui de Matteo Roccati. Mais l’étude 
des possesseurs, et à travers eux des réseaux de transmission des œuvres, peut 
nous permettre d’aller plus loin, et dans une certaine mesure d’introduire des 
nuances, de la prudence, des questionnements par rapport à cette première 
conclusion née de l’examen de la composition des recueils.

MODES DE TRANSMISSION DE MANUSCRITS : RÉSEAUx LETTRÉS ET STRATÉGIES 

FAMILIALES

Le manuscrit de Clermont (BM 249) que nous venons de quitter permet 
de mesurer l’enjeu de la question des modes et des réseaux de transmission. 
Nous aurions pu en rester sur cette impression d’énigme résolue. Mais d’autres 
possibilités de transfert du manuscrit de la famille de Montclar au chanoine 
Roger Benoiton entrouvrent des perspectives différentes, et d’une certaine 
manière plus ambitieuses. Si, en effet, le lien entre ces possesseurs ne se résumait 
pas à l’unité de lieu de la paroisse de Mauriac, mais à un mécanisme plus 

et	T.	Lassabatère	(dir.),	Les « Dictez vertueulx » d’Eustache Deschamps, Paris,	PUPS,	2005,	
p.	107-120,	et	plus	encore	dans	T.	Lassabatère,	La Cité des hommes. La vision politique 
d'Eustache Deschamps,	op. cit.,	p.	579-641.	Voir	aussi	T.	Lassabatère,	La Cité des hommes. 
Eustache, op. cit., p.	367-459.

17	 A.M.	Chagny	et	G.	Hasenohr,	«	En	Auvergne	au	xve	siècle	:	le	chanoine	Roger	Benoiton	et	
ses	livres	»,	dans	D.	Nebbiai-Dalla	Guardia	et	J.F.	Genest	(dir.),	Du copiste au collectionneur. 
Mélanges d’histoire des textes et des bibliothèques en l’honneur d’André Vernet,	Turnhout,	
Brepols,	1998,	p.	428-429.	Voir	aussi	Abel	Poitrineau	(dir.),	Histoire des diocèses de France. 
Clermont,	 Paris,	 Beauchesne,	 1979,	 p.	 89.	Mes	 remerciements	 à	 Hélène	Millet	 qui	m’a	
signalé	cette	piste.

18	 A.M.	Chagny	et	G.	Hasenohr,	«	En	Auvergne	au	xve	siècle	:	le	chanoine	Roger	Benoiton	et	ses	
livres	»,	art.	cit.,	p.	434.

19	 Ibid.,	p.	430.



176

complexe et indirect dont Jacqueline Cerquiglini nous révèle la piste, dans son 
article « eustache Deschamps en ses noms » qui signale que l’Inventaire des livres 
et effets mobiliers ayant appartenu à Guillaume de la Tour, seigneur d’Olliergues, 
archidiacre de Saint-Flour, vers 1416, mentionnait sous le n° 21 : « Item, 
le Songe maistre eustache Maurel, en romans et en papier » 20. On ne peut 
s’empêcher de penser que cette mention renvoyait en fait, elle aussi, au même 
manuscrit de Clermont-Ferrand, dont l’une des pièces principales, le Songe vert, 
aurait été attribuée à tort au poète de Vertus 21, prise au milieu de nombre de ses 
compositions avérées. L’hypothèse a de quoi séduire quand on remarque que 
Guillaume de la Tour fut tout à la fois un compétiteur malheureux de Martin 
Gouges de Charpaigne pour le siège épiscopal de Clermont et le cousin de 
son prédécesseur Henri de la Tour 22, et quand on constate par ailleurs les liens 
d’alliance politique et familiale que la famille de Montclar entretenait avec celle 
de La Tour 23. La famille de La Tour nous permet du reste de poursuivre l’esquisse 
de cet embryon de réseau, si l’on remarque que sa branche cadette des seigneurs 
d’Olliergues, futurs vicomtes de Turenne et ducs de Bouillon, à laquelle notre 
Guillaume appartenait, posséderait plus tard, à la fin du xvie siècle ou au début 
du xviie, un autre manuscrit contenant des œuvres d’eustache Deschamps : 
celui de la Bibliothèque municipale de Toulouse (BM 822). Ses plats estampés 

20	 J.	 Cerquiglini-Toulet,	 «	 Eustache	 Deschamps	 en	 ses	 noms	 »,	 »,	 dans	M.	 Lacassagne	 et	
T.	Lassabatère	(dir.),	Les « Dictez vertueulx	»	d’Eustache Deschamps,	op. cit.,	p.	9-19,	 ici	
p.	11	–	sur	la	base	de	l’édition	citée	note	6	:	A.	Bruel,	«	Pouillés	des	diocèses	de	Clermont	et	
de	Saint-Flour	»,	Mélanges historiques. Choix de documents,	t.	IV,	Collection de documents 
inédits sur l’histoire de France,	Paris,	Imprimerie	nationale,	1882,	p.	1-300,	ici	p.	42.

21	 Le	Songe vert	est	un	songe	allégorique	en	octosyllabes	de	1822	vers,	 resté	anonyme	et	
dont	 le	Dictionnaire des lettres françaises	 ne	 signale	 aucune	 attribution	 particulière	 au	
cours	du	Moyen	Âge.	Daté	de	1348	par	son	éditeur	Léopold	Constans	(1904),	du	fait	de	
son	allusion	à	une	«	grant	mortalité	»	récente,	il	a	été	situé	à	l’extrême	fin	du	xive	siècle	
par	la	recherche	récente,	et	rapproché	la	littérature	anglaise	du	moment	(G.	Hasenohr	et	
M.	Zink	 [dir.],	Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge,	op. cit.,	article	«	Songe 
vert	»,	p.	1402).

22	 La	compétition	entre	Guillaume	de	la	Tour	et	Martin	Gouges	de	Charpaigne	est	suggérée	
par	 la	 présence	 dans	 l’inventaire	 de	 la	 bibliothèque	 du	 premier,	 juste	 en	 dessous	 du	
manuscrit	attribué	à	Eustache	Deschamps	(n°	21),	d’un	ouvrage	désigné	comme	suit	(n°	22)	:	
«	 Item	ung	Procès	de	 la	pourceute	de	 l’aveschié	de	Clermon	contra dominum Martinum 
epsicopum pro ecclesia (?) Carnotensi	»	–	A.	Bruel,	«	Pouillés	des	diocèses	de	Clermont	et	
de	Saint-Flour	»,	art.	cit.,	p.	42,	qui	identifie	le	personnage	à	Martin	Gouges	de	Charpaigne,	
évêque	de	Chartres	avant	de	succéder	à	Henri	de	la	Tour	à	Clermont	(ibid.,	n.	4).	Malgré	
quelques	incohérences	de	date	pour	le	second,	Henri	et	Guillaume	de	la	Tour	sont	attestés	
par	le	Père	Anselme	comme	membres	respectifs	des	branches	cousines	des	sires	de	la	Tour	
et	des	seigneurs	d’Olliergues	–	Histoire généalogique et chronologique de la Maison royale 
de France, des pairs, des grands officiers de la Couronne et de la Maison du Roy,	Paris,	s.n.,	
1728,	t.	IV,	p.	528	et	535.

23	 J.	B.	Bouillet,	Nobiliaire d’Auvergne,	Clermont-Ferrand,	Impr.	de	Pérol,	t.	IV,	1851,	réimp.	Paris,	
s.n.,	1873,	p.	240.



177

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

en or aux armes d’Henri de la Tour d’Auvergne, vicomte de Turenne (1555-
1623), témoignent en effet que le manuscrit toulousain passa par les mains 
de ce compagnon de route d’Henri IV, qui le fit maréchal de France en 1592. 

L’identification des possesseurs et de leurs motivations, qui président à 
l’acquisition et à la transmission des livres, nous persuade ainsi que la diffusion 
des manuscrits met en premier lieu en avant la notion de réseau s’organisant 
en fonction de deux types de motivations – d’ailleurs pas exclusives l’une de 
l’autre : réseau littéraire, pour lequel l’œuvre du poète médiéval sert encore 
de modèle de pensée et d’écriture, principe semble-t-il dominant de leur 
circulation au xvie siècle ; réseau des solidarités familiales et locales, gardiennes 
de la mémoire, qui semble davantage prendre le relais à partir du xviie siècle.

Quelques indices de l’existence d’un réseau littéraire : la possession du 
manuscrit BnF fr. 20029, manuscrit de présentation du Double lay de fragilité 
humaine de Deschamps, par un certain Jean de la Fausse – peut-être identifiable 
avec son homophone et contemporain Jean de La Fosse qui écrivit les Vies et 
gestes des anciens patriarches (1557) et le Journal d’un curé ligueur sous les trois 
derniers Valois (1557-1590) –, qui le céda à Nicolas de Herberay des essarts, 
auteur-traducteur du célèbre roman Amadis de Gaule ; autre indice similaire, la 
possession du manuscrit BnF nouv. acq. fr. 993 par la poétesse Anne de Graville, 
probablement, et assurément par son gendre Claude d’Urfé, grand-père de 
l’auteur de L’Astrée.

Quelques indices de l’existence de réseaux de solidarités locales et familiales : 
l’intérêt probable de la famille du Cambout pour un manuscrit (BnF fr. 18623) 
exaltant la vaillance de Bertrand du Guesclin, tellement lié par le voisinage, 
les alliances familiales et les fidélités personnelles aux origines de la splendeur 
des Cambout ; ou encore le retour inattendu du ms Arsenal 3080 dans le 
giron de descendants d’eustache Deschamps. Celui-ci fut en effet acheté à 
la fin du xvie siècle par un certain Nicolas Garnier, serviteur de Nicolas Ier de 
Fautereau, seigneur de Mesnières-en-Bray. À la mort de son employeur, Nicolas 
Garnier passa au service de son fils, Nicolas II. Soit que Nicolas Garnier ait 
prêté son livre à son premier maître, soit qu’il en fût dépossédé par son maître, 
Nicolas II, soit enfin qu’il ait choisi de le léguer au fils, Louis, de ce seigneur 
notoirement indélicat, le livre circula dans la famille de Fautereau : une certaine 
Marie de Fautereau y apposa son monogramme, peut-être sœur de Nicolas Ier, 
mais aussi de cette Péronne de Fautereau qui épousa Florestan de Ricarville, 
descendant direct de notre poète par sa mère, Nicole des Champs dit Morel 24.

24	 Quelques	 développements	 sur	 ces	 réseaux	 de	 diffusion,	 littéraires	 ou	 familiaux,	 et	 les	
exemples	 cités	 pour	 les	 illustrer,	 peuvent	 être	 trouvés	 dans	 T.	 Lassabatère,	 «	 Racines	
médiévales	de	 la	culture	politique	nobiliaire	à	 l’époque	moderne	:	 la	 lecture	d’Eustache	



178

L’appartenance du BnF fr. 5391 à un noble rouennais dénommé Nicolas du 
Quesnay, frère possible de la grand-mère de Nicolas Malet, qui épousa en 1578 
la fille d’une certaine Françoise des Champs, pourrait constituer un indice de 
même acabit, mais incontestablement plus ténu et fragile. Il suggère en tout cas, 
si l’on considère les liens possibles de ce Nicolas Malet avec la branche des Malet 
de Graville, que les réseaux littéraire et familial n’étaient pas antagonistes : loin 
de s’exclure, ils s’interpénétraient et se complétaient. et l’on n’est pas surpris de 
constater que les raisons familiales et dynastiques pénètrent aussi au cœur même 
des réseaux littéraires : ainsi Nicolas de Herberay comptait-il pour neveu par 
alliance Nicolas de Neufville, seigneur de Villeroy, grand diplomate et auteur de 
Mémoires célèbres, lui-même possesseur de manuscrits de la fin du Moyen Âge – 
notamment le BnF fr. 5025 du Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V 
de Christine de Pizan – et de plus époux de Madeleine de L'Aubespine, elle-
même femme de lettres des plus distinguées de son temps. D’une certaine façon, 
le parcours du manuscrit de l’Arsenal (3080) au tournant des xvie et xviie siècles 
illustre lui aussi la collusion de ces deux grandes motivations qui président à 
la conservation et à la transmission des livres : parvenu entre les mains d’un 
obscur petit noble par intérêt politique et religieux, il échoua finalement dans 
la collection de ses maîtres, de la puissante famille des Fautereau, alliée aux 
descendants de Deschamps, pour des raisons où devaient se mêler la curiosité 
littéraire et – peut-être – l’identification familiale.

LE TÉMOIGNAGE DE LA GÉNÉALOGIE : POSTÉRITÉ FAMILIALE D’EUSTACHE DESCHAMPS

On le voit, ces premières conclusions convoquent des mécanismes complexes 
et entremêlés, qui dépassent largement le périmètre de notre étude et militent 
pour une approche large et multidisciplinaire, associant à la codicologie l’histoire 
culturelle et sociale, la sociologie ou la prosopographie des liens de fidélité, sans 
négliger le secours de la généalogie et des témoignages de la mémoire familiale. 
À cet égard, quelques pièces conservées au Cabinet des titres de la Bibliothèque 
nationale de France jettent une lumière intéressante et quelque peu nouvelle 
sur la mémoire familiale des descendants d’eustache Deschamps et la place 
qu’y occupait le poète. Il s’agit de dossiers du Cabinet d’Hozier constitués pour 

Deschamps	aux	xvie	et	xviie	siècles	»,	dans	T.	Lassabatère	et	M.	Lacassagne	(dir.),	Eustache 
Deschamps, témoin et modèle,	op. cit.,	p.	221-236	et	id.,	«	Le	mythe	littéraire	de	Bertrand	
du	 Guesclin	 :	 écriture,	 diffusion	 et	 lecture	 des	œuvres	 de	 Christine	 de	 Pizan	 et	 de	 ses	
contemporains	»,	dans	L.	Dulac,	A.	Paupert,	C.	Reno	et	B.	Ribémont	 (dir.),	Désireuse de 
plus avant enquerre,	Actes	du	VIe	colloque	international	sur	Christine	de	Pizan	(Paris,	20-
24	juillet	2006),	Paris,	Honoré	Champion,	2008,	p.	87-101.



179

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

établir les preuves de la noblesse de la famille 25 ; ils prétendent s’appuyer sur 
des « extraits des registres de la chambre des comptes de Paris » aujourd’hui 
disparus, mais aussi sur des « comptes rendus par les receveurs du bailliage 
de Senlis » ou encore des « chartes et papiers » de la ville de Beauvais – dont 
l’un des descendants du poète, Maître Jean Morel, aurait occupé le fauteuil 
de maire en 1522. La démonstration de noblesse développée par la famille 
Deschamps s’appuie sur plusieurs points traditionnels : le mode de vie, l’origine 
familiale et les états de service au sein de l’administration royale. Il s’agissait 
ainsi pour Étienne Morel, seigneur de Crécy, de Saint-Souplis et de Hauteville, 
de « prouver qu’il étoit noble, né et extrait de noble lignée, vivant noblement 
sans faire acte derogeant a noblesse », lors de l’enquête de 1540. De même son 
père, Maître Jean Morel, « vivoit noblement et avoit exercé jusqu’à sa mort 
l’ofice de lieutenant genéral du bailliage de Senlis ». Une telle démonstration 
faisait une large place, à côté du certificat d’actes officiels qu’il conviendrait de 
vérifier lorsqu’ils existent encore, au témoignage oral et à la réputation : ainsi 
les requérants invoquent-ils le fait que « ledit Jean Morel étoit fis de Gui Morel, 
écuyer, lequel a ce qu’ils avoient ouï dire étoit seigneur de Largni en Valois, et 
qu’il étoit noble et réputé tel dans le pays ».

Parmi tous ces arguments, celui du nom émerge et fait débat. On remarque en 
effet que ces témoignages usent exclusivement du nom de « Morel », à partir de 
Gui Morel, petit-fils présumé du poète, dans les années 1430, jusqu’à Étienne 
Morel, au milieu du xvie siècle ; en 1568, la fille de ce dernier, future mère de ce 
Florestan de Ricarville dont nous avons rencontré l’épouse, Péronne de Fautereau, 
au cours de notre étude du manuscrit BnF Arsenal 3080 26, revendiqua quant à 
elle son nom de « Demoiselle Nicole des Champs dit Morel » à l’occasion de son 
mariage avec Guy de Ricarville. Les documents attribuent l’abandon du nom 
au fils d’eustache, « Laurens Deschamps dit Morel, écuyer, seigneur de Largni, 

25	 Cabinet	d’Hozier	85,	dossier	2221	 :	 «	Champs	 (des)	».	Ces	pièces	ont	été	 rassemblées,	
avec	d’autres,	par	Jacques	Blanchard,	membre	de	la	Société	historique	et	archéologique	
de	 Pontoise,	 du	 Val	 d’Oise	 et	 du	 Vexin,	 pour	 constituer	 un	 dossier	 demeuré	 inédit	 :	
Historiographie Lambert des Champs de Morel, t.	I,	Répertoire et	t.	II,	Historiographie des 
Champs dict Morel,	Versailles,	chez	l’auteur,	1997.	Ce	travail	a	été	déposé,	entre	autres,	
dans	la	bibliothèque	de	l’association	«	Les	Ragraigneux	»	de	la	ville	de	Vertus	et	je	remercie	
vivement	Claude	Mailliard,	son	président,	d’avoir	eu	l’amabilité	de	m’en	transmettre	une	
copie.	 Il	 convient	d’insister	sur	 le	 fait	que	 les	pièces	du	Cabinet	d’Hozier	ne	sont	pas	à	
proprement	parler	des	originaux	et	n’ont	donc	pas	la	même	valeur	documentaire	que	les	
Pièces originales	ou	les	archives.	Il	semblerait	toutefois	dommage	de	les	écarter	sous	ce	
seul	motif	:	il	semble	plus	judicieux	de	les	indiquer	avec	prudence,	pour	ouvrir	des	pistes	et	
sans	aucunement	prétendre	conclure,	en	laissant	à	plus	tard	leur	nécessaire	recoupement	
par	des	documents	plus	fiables.	

26	 Voir	le	court	résumé	ci-dessus,	et	l’étude	complète	dans	T.	Lassabatère,	«	Racines	médiévales	
de	la	culture	politique	nobiliaire	à	l’époque	moderne	»,	art.	cit.



180

lieutenant au bailliage de Senlis, lequel avoit laissé le nom de Deschamps, et 
avoit pris seulement le surnom de Morel, ce que ses descendans a son imitation 
avoient aussi fait ». La question du nom avait son importance, et fit semble-t-il 
débat, si l’on continue de suivre le témoignage de ces pièces, lors d’un dîner, 
en août 1539, avec le gouverneur de l’Île de France, seigneur de la Roche, 
auquel participa Nicole Morel, lieutenant général au bailliage de Senlis : « le dit 
seigneur de la Roche ayant dit au dit Nicole Morel qu’il avoit laissé son surnom 
qui étoit Deschamps dit Morel, pour prendre seulement celui de Morel », 
un autre convive ajouta « qu’il n’avoit pas bien fait, et qu’il devoit reprendre 
le surnom que ses predecesseurs portoient qui étoit celui de Deschamps dit 
Morel desquels il avoit bonne connoissance qu’ils étoient gentishommes de 
bonne race ». Ici se posent, à travers l'épineuse question du nom, celles de la 
notoriété de la famille et de ses origines, lesquelles renvoient directement au 
souvenir et à la notoriété de notre poète. Ses descendants au xvie siècle arguent 
ainsi « qu’ils étoient gentishommes d’ancienne rasse […] et qu’ils portoient 
le nom de Deschamps dit Morel, que leurs predecesseurs avoient été bailli de 
Senlis » et que « ce bailliage avoit été longtemps aus personnes prenant le nom 
de Deschamps dit Morel » 27.

en fait de prédécesseur bailli de Senlis, ils ne savent en nommer qu’un seul – et 
pour cause : eustache Deschamps. À plusieurs endroits du dossier, il est désigné 
comme bailli de Senlis, fonction accompagnée – avec quelque hésitation – de 

27	 Les	 pièces	 ajoutent	 à	 cet	 endroit	 un	 argument	 supplémentaire,	 qui	 complète	 celui	 du	
nom	pour	 justifier	 le	 rattachement	 des	Morel	 du	 xvie	 siècle	 au	 bailli	 de	 Senlis	 de	 la	 fin	
du	xive	siècle	:	celui	de	leur	blason,	identique	–	«	a	la	reserve	des	couleurs	qui	n’etoient	
pas	 demontrées	 sur	 les	 sceaux	 »	 –	 aux	 empreintes	 relevées	 sur	 les	 scellés	 de	 cire	 des	
documents	originaux	signés	d’Eustache	Deschamps.	Gaston	Raynaud	a,	lui	aussi,	consulté	
des	 pièces	 équivalentes	 et	 concordantes	 (Dossiers bleus,	 vol.	 167,	 d.	 4393,	 fol.	 8-9)	
qu’il	 cite	 sans	 les	 détailler,	 dans	 son	 introduction	 aux	 Œuvres complètes d’Eustache 
Deschamps,	op. cit.,	t.	IX,	p.	19-20	:	sur	cette	base	qu’il	considère	comme	fiable,	il	cite	le	
fils,	Laurent,	et	le	petit-fils,	Guy,	du	poète,	l’un	et	l’autre	dans	les	fonctions	de	lieutenant	
général	du	bailli	de	Senlis	que	leur	accordent	les	documents.	Bernard	Guenée	ne	repère	
ni	 l’un	ni	 l’autre	dans	 sa	 liste	 des	 lieutenants	 généraux	du	bailli	 de	Senlis	 –	Catalogue 
des gens de justice de Senlis et de leurs familles, 1380-1550,	 thèse	complémentaire	de	
l’université	de	Paris	I,	1963,	p.	23.	Il	cite	en	revanche	Jean	Morel	(janv.	1501	à	mars	1513)	et	
Nicole	Morel	(oct.	1523	à	juillet	1541),	par	ailleurs	reconnu	comme	le	fils	du	premier	(ibid.,	
p.	434).	Curieusement,	parvenu	aux	 titulaires	du	nom	de	«	Morel	»,	Bernard	Guenée	se	
réfère	à	Gaston	Raynaud	pour	justifier	que	«	la	descendance	[du	poète]	est	connue,	et	n’a	
aucun	rapport	avec	Senlis	ou	le	bailliage	de	Senlis	et	ses	anciens	ressorts	»	(ibid.,	p.	431),	
alors	que	l’éditeur	a	reconnu	et	suivi,	on	l’a	vu,	les	«	généalogies	de	famille	faites	aux	xvie,	
xviie	et	xviiie	siècles	»	qui	établissent	précisément	un	 lien	de	descendance	entre	 tous	 les	
«	Deschamps	dit	Morel	»,	du	poète	à	Jean	et	Nicole	Morel	et	au-delà,	en	passant	par	son	fils	
Laurent	et	son	petit-fils	Guy.	Peut-être	Bernard	Guenée	a-t-il	été	trompé,	dans	sa	lecture	un	
peu	rapide	de	Gaston	Raynaud,	par	le	fait	que	celui-ci	n’ait	cité	que	les	deux	premiers	des	
descendants	d’Eustache,	qui	précisément	ne	figurent	pas	dans	ses	propres	sources.



181

thierry lassabatère   D
escham

ps	m
odèle	de	poésie	politique	:	bilans	et	problèm

es

celles de chambellan et d’huissier d’armes. Ces fonctions, et principalement 
celle de bailli, constituent, au sens propre aussi bien que figuré, les véritables 
lettres de noblesse d’eustache Deschamps aux yeux de ses descendants, tant 
il est vrai que « le bailliage de Senlis est beau et de grande etenduë et qu’il 
a toujours été donné a gentishommes de grand renom et reputacion ». De 
mention de son œuvre poétique, point 28 !

Ce constat nous ramène à notre questionnement initial, en y ajoutant des 
éléments de conviction complémentaires, d’une teneur différente, concernant 
la notoriété d’eustache Deschamps au xvie siècle en tant que poète. Malgré 
toutes les précautions qu’il convient d’observer vis-à-vis d’eux, les documents 
produits semblent attester le complet oubli – ou à tout le moins le peu 
d’importance – de l’œuvre poétique d’eustache Deschamps au sein même de 
sa propre famille. Un tel constat semble rejoindre celui de Matteo Roccati, 
le nôtre aussi lorsqu’on interroge la composition des manuscrits. Il paraît 
davantage en contradiction avec les indices issus de l’étude des possesseurs, qui 
semblaient indiquer quelques retours de l’œuvre dans le giron familial. Retours 
totalement fortuits ? c’est possible. Ou bien retours à replacer, tout comme le 
témoignage des documents généalogiques, plus précisément dans leur contexte 
chronologique et leur logique historique : le seul cas patent, bien que ténu, 
date du début du xviie siècle, c’est-à-dire peu après toutes ces interrogations 
des « Deschamps dit Morel » sur leur nom et leur origine familiale, qui se sont 
accompagnées d’un retour aux sources documentaires. Aurait-il pu y avoir, 
à cette occasion, une redécouverte par les Deschamps de leur ancêtre le plus 
célèbre et, du coup, à côté des éléments administratifs invoqués en premier lieu, 
comme il est naturel dans une recherche de noblesse, une recherche des vestiges 
matériels de son œuvre ?

Cette courte synthèse sur la problématique de la diffusion de l’œuvre 
d’eustache Deschamps permet de dresser un certain nombre de constats.

On relève en premier lieu l’existence probable de réseaux constitués pour la 
circulation des manuscrits, qui fonctionnent dans une dimension littéraire ou 
en fonction de stratégies familiales – l’une et l’autre ne s’excluant pas. Cette 
double dimension littéraire et familiale est bien à l’œuvre dans la circulation des 
poèmes d’eustache Deschamps. Dans la dimension littéraire, elle milite plutôt 
pour une connaissance limitée de l’auteur dès la fin du xve siècle, limitée sans 
doute à quelques hommes de lettres, et une diffusion autonome de quelques-uns 
de ses textes, de façon anonyme. On retrouve ici le constat de Matteo Roccati. 

28	 Cet	argument	a	également	été	relevé	par	G.	M.	Roccati,	«	Lectures	d’Eustache	Deschamps	»,	
art.	cit.,	p.	244.



182

Jusqu’à la fin du xvie siècle, l’absence de mention de son activité de poète par 
les descendants d’eustache Deschamps, qui le célèbrent en revanche pour sa 
position de bailli de Senlis, semble elle aussi militer pour la même conclusion. 
Pourtant, le retour de quelques manuscrits de Deschamps au sein de sa famille 
retisse un lien que l’on aurait pu croire totalement perdu. À cette lumière, bien 
faible il faut le dire, il convient d’approfondir l’enquête et, éventuellement, de 
nuancer ses conclusions préliminaires. Signe d’une résurgence de la mémoire 
poétique de notre auteur ?

Autonome ou pas, la diffusion des textes de Deschamps est réelle jusqu’à la 
fin du xvie siècle, sans doute très ciblée mais d’une efficacité certaine. La place 
de Deschamps, ou du moins de son œuvre, comme modèle de poésie politique, 
semble ainsi assurée. Cependant, cette diffusion semble considérablement se 
tarir à partir du début du xviie siècle – et jusqu’à la redécouverte du fr. 840 par 
La Curne de Sainte-Palaye à la fin du xviiie siècle. Loin des lectures attentives et 
des annotations d’un Nicolas Garnier dans les années 1590, les manuscrits de 
notre poète ne sont plus, au mieux, au xviie siècle, que des objets de collection 
qui n’offrent plus de leçon politique actuelle et utile à la nouvelle société de 
l’ordre Bourbon, si éloignée des concepts médiévaux de monarchie limitée et 
partagée. 

Cette remarque permet de refermer la boucle de la présente contribution sur 
le thème précis de ce recueil, même si j’ai choisi de l’interpréter selon l’axe des 
temps : Deschamps, ou du moins son œuvre, constitue bien, au sens plein, 
mais temporel, du terme, un « modèle de rayonnement de la cour des Valois ».



 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

183

ANNeXeS

ANNExE 1. « MAIDEN IN THE MOR LAY »

Oxford, Bodleian Library MS Rawlinson D. 913, fol. 1 v, item 8.

  Maiden in the mor lay,
  In the mor lay,
  Sevenight fulle, sevenight fulle.
  Maiden in the mor lay,
  In the mor lay,
  Sevenightes fulle and a day.

  Welle was hire mete.
  What was hire mete?
  The primerole and the –
  The primerole and the –
  Welle was hire mete.
  What was hire mete?
  The primerole and the violet.

  Welle was hire dring.
  Wat was hire dring?
  The chelde water of the –
  The chelde water of the –
  Well was hire dryng.
  What was hire dryng
  The chelde water of the welle spring.

  Welle was hire bour.
  What was hire bour?
  The rede ros and the –
  The rede rose and the –
  Welle was hire bour.
  What was hire bour?
  The rede rose and the lilie flour.

Maxwell S. Luria et Richard L. Hoffman (dir.), Middle English Lyrics, 
New  York, W.W. Norton, 1974.

 



184

ANNExE 2. « DRONkEN »

Oxford, Bodleian Library MS Rawlinson D. 913, fol. 1 v, item 12.

  D…….. drunken –
  Dronken, drunken, idronken –
  …dronken is Tabart atte wyne.
  Hay… suster, Walter, Peter
  Ye dronke all depe
  And I shulle eke!
  Stondet alle stille –
  Stille stille stille –
  Stondet alle stille –
  Stille as any ston;
  Trippe a lutel with thy feet,
  Ant let thy body go.

Maxwell S. Luria et Richard L. Hoffman (dir.), Middle English Lyrics, 
New York, W.W. Norton, 1974.

ANNExE 3. CH xIII

 Oez les plains du martir amoureus,
 Tous vrays amans, et plourez tendrement !
 De le veoir vueilliez estre songneux
 et entendre comment piteusement
 Fait les regrés du grief mal qui l’esprent.
 Se vous povés, faites li brief secours.
 Priés aussi a mains jointes Amours
 Qu’il ait merci de son leal amant,
 Car, par ma foy, veües ses doulours,
 Il vit sans joye et languist en mourant.

 Simple, pali, triste, las, doulereux,
 en souspirant faisant son testament,
 Disant ainsi en la fin de ses geus,
 « Adieu, dame, pour qui muir humblement ;
 Mon cuer vous lay et vous en fay present ;
 Autre rien n’ay fors que plaintes et plours ;
 Ce sont les biens qu’en la fin de mes jours
 Ay pour amer et estre vray servant.
 Que fait mon cuer a cui Mort vient le cours ?
 “Il vit sans joie et languist en mourant.” »



185

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    A
nnexes

 Venez au corps, larmes cheans des yeulx,
 De noir vestu, priant devotement
 Pour l’amoureux, pour le pou eüreux,
 A cui Amours a esté liegement
 Joie, confort, deduit, esbatement.
 Ses plus grans biens sont plaintes et clamours.
 et se savoir voulez par aucuns tours
 Comment le las vit sa mort desirant,
 Venez le voir, car certes, sans retours,
 Il vit sans joie et languist en mourant. 

James I. Wimsatt (dir.), Chaucer and the Poems of « CH » in the University of 
Pennsylvania MS French 15, Cambridge, D.S. Brewer, 1982.

ANNExE 4. BALLADE ADRESSÉE À CHAUCER

 O Socratés plains de philosophie,
 Seneque en meurs, et Auglus en pratique,
 Ovides grans en ta poèterie,
 Briés en parler, saiges en rethorique,
 Aigles treshaulz, qui par ta theorique
 enlumines le regne d’eneas,
 L’Isle au Geans – ceuls de Bruth – et qu’I as
 Semé les fleurs et planté le rosier,
 Aux ignorans de la langue pandras,
 Grant translateur, noble Geoffrey Chaucier.

 Tue s d’Amours mondians Dieux en Albie,
 et de la Rose, en la terre Angelique
 Qui, d’Angela Saxonne, est puis flourie
 Angleterre – d’elle ce nom s’applique
 Le derrenier en l’ethimologique –
 en bon angles le livre translates ;
 et un vergier, où du plant demandas
 De ceuls qui font pour eulx auctorisier,
 A ja long temps que tu edifias,
 Grand translateur, noble Geffroy Chaucier.

 A toy pour ce de la fontaine Helye
 Requier avoir un buvraige autentique,
 Don’t la doys est du tout en ta Baillie,
 Pour rafrener d’elle ma soif ethique,



186

 Qui en Gaule seray paralitique
 Jusques a cce que tu m’abuveras.
 eustaces sui, qui de mon plant aras ;
 Mais pran en gré les euvres d’escolier
 Que par Clifford de moy avoir pourras,
 Grand translateur, noble Gieffroy Chaucier.

  envoi

 Poète hault, loënge d’escuirie,
 en ton jardin ne seroie qu’ortie,
 Consideré ce que j’ay dit premier,
 Ton noble plant, ta douce melodie;
 Mais, pour sçavoir, de rescripre te prie,
 Grant translateur, noble Geffroy Chaucier.

Œuvres complètes d’Eustache Deschamps, publiées, d’après le manuscript de la 
Bibliothèque Nationale, 11 vol., éd. Marquis de Queux de Saint-Hilaire (I-IV) et 
Gaston Raynaud (VII-XI), Paris, Société des Anciens Textes Français, 1878-1903.

ANNExE 5. CHAUCER’S « wORDES UNTO ADAM, HIS OwNE SCRIVEYN »

 Adam scriveyn, if ever it thee befalle
 Boece or Troylus for to wryten newe,
 Under thy long lokkes thou most have the scalle,
 But after my makyng thow wryte more trewe;
 So ofte adaye I mot thy werk renewe,
 It to correcte and eke to rubbe and scrape,
 And al is thorugh thy negligence and rape.

The Riverside Chaucer, éd. Larry D. Benson et al., 3e éd., Boston, Houghton 
Mifflin, 1987.

ANNExE 6. « TRUTH » (OU « BALADE DE BON CONSEYL »)

Flee fro the prees and dwelle with sothfastnesse;
 Suffyce unto thy thing, though it be small,
 For hord hath hate, and climbing tikelnesse,
 Prees hath envye, and wele blent overal.
 Savour no more than thee bihove shal,
 Reule wel thyself that other folk canst rede,
 And trouthe thee shal delivere, it is no drede.



187

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    A
nnexes

 Tempest the noght al croked to redresse,
 In trust of hir that turneth as a bal;
 Gret reste stant in litel besinesse,
 Be war therfore to sporne ayeyns an al,
 Stryve not, as doth the crokke with the wal.
 Daunte thyself, that dauntest otheres dede,
 And trouthe the shal delivere, it is no drede.

 That thee is sent, receyve in buxumnesse;
 The wrestling for this world axeth a fal.
 Her is non hoom, her nis but wildernesse:
 Forth, pilgrim, forth! Forth, beste, out of thy stal!
 Know thy contree, look up, thank God of al;
 Hold thy heye wey and lat thy gost thee lede,
 And trouthe the shal delivere, it is no drede.

   [envoy]

 Therefore, thou Vache, leve thyn old wrecchednesse;
 Unto the world leve now to be thrall.
 Crye him mercy, that of his hy gooodnesse
 Made thee of noght, and in especial
 Draw unto him, and pray in general
 For thee, and eek for other, hevenlich mede;
 And trouthe the shal delivere, it is no drede.

The Riverside Chaucer, éd. Larry D. Benson et al., 3e éd., Boston, Houghton 
Mifflin, 1987.

ANNExE 7. « BALADE MORAL ET DE BONE COUNSEYLLE »

 Que vault tresor qui na Joye ne leese
 et qui ne prent en ce monde playsaunce
 Que vaut avoir Repus [et] mys en presse
 Que vaut a milluy porte socourraunce
 Cest ce mest vis maleureuse chevance
 et bien chetife quar quant mourir fauldra
 Qui plus aura plus dolent mourra

 De sens donneur de avoir de gentilesse
 Apre la mort ne Remain tune chance
 Bien fait sans plus aver lame sadresse



188

 Rien ne luy vault sa mondaine acayntance
 On a asses mais oon ait souffisaunce
 Car quant ly homs du siecle partira
 Qui plus aura plus dolent mourra

Aage Brusendorff, The Chaucer Tradition, Oxford, Clarendon, 1925, p. 252.

ANNExE 8. « THE COMPLAINT OF CHAUCER TO HIS PURSE »

 To yow, my purse, and to noon other wight
 Complayne I, for ye ben my lady dere.
 I am so sory, now that ye been lyght;
 For certes but yf ye make me hevy chere,
 Me were as leef be layd upon my bere;
 For which unto your mercy thus I crye,
 Beth hevy ageyn, or elles mot I dye.

 Now voucheth sauf this day or hyt be nyght
 That I of yow the blisful soun may here
 Or see your colour lyk the sonne bright
 That of yelownesse hadde never pere.
 Ye be my lyf, ye be myn hertes stere.
 Quene of comfort and of good companye,
 Beth hevy ageyn, or elles moot I dye.

 Now purse that ben to me my lyves lyght
 And saveour as doun in this world here,
 Out of this toune helpe me thurgh your myght,
 Syn that ye wole nat ben my tresorere;
 For I am shave as nye as any frere.
 But yet I pray unto your curtesye,
 Beth hevy agen, or elles moot I dye.

  L’envoy de Chaucer

 O conquerour of Brutes Albyon,
 Which that by lyne and free eleccion
 Been verray kyng, this song to yow I sende,
 And ye, that mowen all our harmes amende,
 Have mynde upon my supplicacion. 

The Riverside Chaucer, éd. Larry D. Benson et al., 3e éd., Boston, Houghton 
Mifflin, 1987.



189

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    A
nnexes

ANNExE 9. TrAITIé, BALADE xVIII

 en propreté cil qui del or habonde
 Molt fait grant tort s’il emble autri monoie ;
 Cil q’ad s’espouse propre deinz sa bonde
 Grant pecché fait s’il quiert ailours sa proie.
 Tiels chante, « c’est ma sovereine joie, »
 Qui puis en ad dolour sanz departie :
 N’est pas amant qui son amour mesguie.

 Des trois estatz benoitz c’est seconde,
 Q’au mariage en droit amour se ploie ;
 et qui cell ordre en foldelit confonde
 Trop poet doubter, s’il ne se reconvoie.
 Pource bon est qe chascun se pourvoie
 D’amer ensi, q’il n’ait sa foi blemie :
 N’est pas amant qui son amour mesguie.

 Deinz son recoi la conscience exponde
 A fol amant l’amour dont il foloie ;
 Si lui covient au fin qu’il en responde
 Devant celui qui les consals desploie.
 O come li bons maritz son bien emploie,
 Qant l’autre fol lerra sa fole amie !
 N’est pas amant qui son amour mesguie.

  Al université de tout le monde
  Johan Gower ceste Balade envoie :
  et si jeo n’ai de François la faconde,
  Pardonetz moi qui jeo ceo forsvoie :
  Jeo suis englois, si quier par tiele voie
  estre excusé ; mais quoique nulls en die,
  L’amour parfit en dieu se justifie. 

The Complete Works of John Gower, 4 vol., éd. G. C. Macaulay, Oxford, 
Clarendon, t. I, 1899.

ANNExE 10. CINkANTE BALADES, L

 De vrai honour est amour tout le chief,
 Qui le corage et le memorial
 Des bones mours fait guarder sanz meschief ;
 De l’averous il fait franc et loial,
 et de vilein courtois et liberal,



190

 et de couard plus fiers qe n’est leoun ;
 De l’envious il hoste tout le mal :
 Amour s’acorde a nature et resoun.

 Ceo q’ainz fuist aspre, amour le tempre suef,
 Si fait du guerre pes, et est causal
 Dont toute vie honeste ad soun relief.
 Sibien les choses qe sont natural,
 Com celles qe sont d’omme resonal,
 Amour par tout sa jurediccioun
 Claime a tenir, et par especial
 Amour s’acorde a nature et resoun.

 Au droit amant riens est pesant ne grief,
 Dont conscience en soun judicial
 Forsvoit, mais li malvois plus qe la Nief
 est en tempeste, et ad son governal
 D’onour perdu ; sique du pois egual
 La fortune est et la condicioun
 De l’omme, et sur tout le plus cordial
 Amour s’acorde a nature et resoun.

  N’est qui d’amour poet dire le final ;
  Mais en droit moi c’est la conclusioun,
  Qui voet d’onour sercher l’original,
  Amour s’acorde a nature et reson. 

The Complete Works of John Gower, 4 vol., éd. G. C. Macaulay, Oxford, 
Clarendon, t. I, 1899.

ANNExE 11. CINkANTE BALADES, LI

 Amour de soi est bon en toute guise,
 Si resoun le governe et justifie ;
 Mais autrement, s’il naist de fole emprise,
 N’est pas amour, ainz serra dit sotie.
 Avise soi chascuns de sa partie,
 Car ma resoun de novell acquaintance
 M’ad fait amer d’amour la plus cherie
 Virgine et miere, en qui gist ma creance.

 As toutes dames jeo doi moun servise
 Abandoner par droite courtasie,



191

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    A
nnexes

 Mais a ma dame pleine de franchise
 Pour comparer n’est une en cest vie.
 Qui voet amer ne poet faillir d’amie,
 Car perdurable amour sanz variance
 Remaint en luy, com celle q’est florie
 De bien, d’onour, de joie et de plesance.

 De tout mon coer jeo l’aime et serve et prise,
 et amerai sanz nulle departie ;
 Par quoi j’espoir d’avoir ma rewardise,
 Pour quelle jeo ma dame ades supplie :
 C’est, qant mon corps lerra la comaignie
 De m’alme, lors lui deigne en remembrance
 D’amour doner a moi le pourpartie,
 Don’t puiss avoir le ciel en heritance.

  O gentile engleterre, a toi j’escrits,
  Pour remembrer ta joie q’est novelle,
  Qe te suivient du noble Roi Henris,
  Par qui dieus ad redrescé ta querele :
  A dieu purceo prient et cil et celle,
  Q’il de sa grace au fort Roi coroné
  Doignt peas, honour, joie et prosperité.

The Complete Works of John Gower, 4 vol., éd. G. C. Macaulay, Oxford, 
Clarendon, t. I, 1899.





 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

193

BIBLIOGRAPHIe GÉNÉRALe

SOURCES PRINCIPALES

Alain Chartier, Poèmes, éd. James Laidlaw, Paris, UGe, 1988.
Alain de Lille, Anticlaudianus, éd. Robert Bossuat, Paris, Vrin, 1955.
Alexandre Nequam, De naturis rerum libri duo, éd. T. Wright, London, 1863.
Augustin, Confessions (livres I à VIII), éd. Pierre de Labriolle, Paris, Les Belles Lettres, 

1978.
Aulu-Gelle, Nuits attiques (livres I à IV) [1967], 2e éd., éd. R. Marache, Paris, Les Belles 

Lettres, 2002.
Bertrandon de la Broquière, Le Voyage d’outremer (1432-1433), éd. Charles Schefer, 

Paris, ernest Leroux, 1892.
Boèce, De differentiis topicis libri quatuor, éd. P. L. 64, col. 1205 C-D.
—, Philosophiae Consolationis libri quinque, éd. Rudolph Peiper, Leipzig, Teubner, 

1871.
Champion, Pierre, « Ballade du sacre de Reims (17 juillet 1429) », Le Moyen Âge, 22, 

1909, p. 370-377.
Chaume, Maurice, « Une prophétie relative à Charles VI », Revue du Moyen Âge latin, 

3, 1947, p. 27-42.
Christine de Pizan, Le Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, éd. Suzanne 

Solente, Paris, Honoré Champion, 1940.
—, Œuvres poétiques, éd. Maurice Roy, 2 vol., 1965.
Chronique du religieux de Saint-Denys concernant le règne de Charles VI de 1380 à 1422 

[1839-1842], éd. Louis-François Bellaguet, Introduction de Bernard Guenée, Paris, 
Éditions du CTHS, t. I, 1994.

Cicéron, Tusculanes (livres I et II), éd. G. Fohlen, trad. J. Humbert, Paris, Les Belles 
Lettres, 2003.

Codex Chantilly, Bibliothèque du château de Chantilly, Ms. 564, fac-similé, éd. Yolanda 
Plumley et Anne Stone, Turnhout/Tours, Brepols/Centre d’études supérieures de la 
Renaissance, 2008.

Doutrepont, Georges, « Épître à la maison de Bourgogne sur la Croisade turque 
projetée par Philippe le Bon (1464) », Analectes pour servir à l’histoire ecclésiastique de 
la Belgique, 3e série, 2, 1906, p. 144-195.

Du Pont, Gratien, Art et science de rhetoricque metrifiee, imprimé par Nycolas Vieillard, 
Toulouse, 1539 ; Genève, Slatkine Reprints, 1972. 

 



194

eustache Deschamps, L’Art de dictier, éd. Deborah Sinnreich-Levi, east Lansing MI, 
Colleagues Press, 1994.

Pierre Fabri, Le Grand et Vrai Art de pleine rhétorique, éd. Alexandre Héron, Rouen, 
espérance Cagniard, Société des Bibliophiles Normands, 3 vol., 1889-1890 ; Genève, 
Slatkine Reprints, 1969.

French Secular Compositions of the Fourteenth Century, éd. Willi Apel, Roma, American 
Institute of Musicology, 1970.

French Secular Music: Manuscript Chantilly, Musée Condé 564, éd. Gordon K. Greene, 
Monaco, Éditions de L’Oiseau-Lyre, 1982.

French Secular Music of the Late Fourteenth Century, éd. Willi Apel, Cambridge (Mass.), 
Medieval Academy of America, 1950.

Jean Froissart, Le Paradis d’amour. L’orloge amoureus, éd. Peter F. Dembowski, Genève, 
Droz, 1986.

—, Œuvres. Chroniques, t. XIV, 1389-1392, éd. Joseph Kervyn de Lettenhove, Bruxelles, 
Devaux, 1872.

Guillaume de Lorris et Jean de Meung, Le Roman de la Rose, trad., prés., et notes 
par Armand Strubel, Paris, LGF, 1992.

Guillaume de Machaut, La Prise d’Alexandrie, ou Chronique de Pierre Ier de Lusignan, 
éd. Louis de Mas Latrie, Genève, Société de l'Orient latin, 1877.

Il codice a.M.5.24 (ModA), éd. ernesto Milano, Lucca, Libreria Musicale Italiana, 2003. 

Isidore de Séville, Etymologiarum libri XX, éd. Wallace M. Lindsay, London, Oxford 
University Press, 1911.

Jacques Legrand, Archiloge Sophie ; Livre des bonnes mœurs, éd. evencio Beltran, Paris, 
Honoré Champion, coll. « Bibliothèque du xve siècle », 1986.

Jean de Roquetaillade, Liber Ostensor quod adesse festinant tempora, éd. André Vauchez, 
Clémence Thévenaz Modestin, Christine Morerod-Fattebert et al., Roma, École 
française de Rome, 2005.

Kennedy, Angus J. et Varty, Kenneth, « Christine de Pisan’s “Ditié de Jehanne d’Arc” », 
Nottingham Medieval Studies, 18, 1974, p. 29-55 ; Nottingham Medieval Studies, 19, 
1975, p. 53-76.

La Chanson de Bertrand du Guesclin de Cuvelier, éd. J.C. Faucon, Toulouse, Éditions 
universitaires du Sud, t. III, 1991. 

Olivier de la Marche, Mémoires, éd. Henri Beaune et Jules d’Arbaumont, Paris, 
Renouard, t. II, 1884.

Le Jardin de Plaisance et fleur de rhétorique, reproduction en fac-similé de l’édition 
publiée par Antoine Vérard vers 1501 par eugénie Droz et Arthur Piaget, Paris, 
Firmin-Didot, t. I, 1910.

Le Roman de Jehan de Paris, éd. Édith Wickersheimer, Paris, Honoré Champion, 1923.

Le Songe du Vergier, édité d’après le manuscrit royal 19 C IV de la British Library, 
éd. Marion Schnerb-Lièvre, Paris, Éditions du CNRS, t. I, 1982.



195

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

Les Grandes Chroniques de France. Chronique des règnes de Jean II et de Charles V, 
éd. Roland Delachenal, Paris, Renouard, t. II, 1916.

Lucain, Bellum civile, éd. Pierre Wuilleumier et Henri Le Bonniec, Paris, Puf, 1962.

Maître Guilloche, Bourdelois, La prophécie du roy Charles VIII, éd. Adélaïde Édouard 
Lelièvre, marquis de la Grange, Paris, Académie des Bibliophiles de Bordeaux, 1869.

Jean Molinet, Les Faictz et Dictz, éd. Noël Dupire, Paris, Société des Anciens Textes 
Français, t. I, 1936.

Œuvres complètes d’Eustache Deschamps, éd. Marquis de Queux de Saint-Hilaire (t. 1-6) 
et Gaston Raynaud (t. 7-11), Paris, Didot, Société des anciens textes français, 1878-
1880-1882-1884-1887-1889 et 1891-1893-1894-1901-1903.

Jean Cabaret d’Orronville, Chronique du bon duc Loys de Bourbon, éd. Martial-Alphonse 
Chazaud, Paris, Renouard, 1876.

Oton de Grandson. Sa vie et ses poésies, éd. Arthur Piaget, Lausanne, Payot, 1941.

Oxford, Bodleian Library, MS. Canon. Misc. 213, éd. David Fallows, Chicago/London, 
The University of Chicago Press, 1995.

Philippe de Mézières, Le Songe du Vieil Pelerin, éd. George W. Coopland, Cambridge, 
Cambridge University Press, t. II, 1969.

—, Letter to King Richard II. A Plea Made in 1395 for Peace Between England and France, 
éd. George W. Coopland, New York, Barnes and Noble, 1976.

—, Une epistre lamentable et consolatoire adressée en 1397 à Philippe le Hardi, duc de 
Bourgogne, sur la défaite de Nicopolis (1396), éd. Philippe Contamine et Jacques Paviot, 
Paris, Société de l’histoire de France, 2008.

Procès de condamnation de Jeanne d’Arc, éd. et trad. Pierre Champion, Paris, Honoré 
Champion, t. I, 1920.

Procès de condamnation et de réhabilitation de Jeanne d’Arc dite la Pucelle, éd. Jules 
Quicherat, Paris, Renouard, 1849, t. V.

Pseudo-Alfarabi (Dominique Gundissalvi), De divisione philosophiae, éd. L. Baur, 
Münster, Aschendorff, 1903.

Quintilien, Institution oratoire, éd. et trad. J. Cousin, Paris, Les Belles Lettres, 7 vol., 
1975-1980.

Reaney, Gilbert (dir.), Early Fifteenth Century Music, Roma/Stuttgart, American 
Institute of Musicology, 1959. 

Recueil d’arts de seconde rhétorique, éd. ernest Langois, Paris, Imprimerie nationale, 
1902 ; Genève, Slatkine Reprints, 1974.

René Ier, duc d’Anjou, Le Livre du cœur d’amour épris, éd. et trad. Florence Bouchet, 
Paris, LGF, 2003.

Rosenberg, Samuel et Tischler, Hans (dir.), Chanter m’estuet: Songs of the Trouvères, 
Bloomington, University of Indiana Press, 1981.

Rosenberg, Samuel, Tischler, Hans et Grossel, Marie-Geneviève (dir.), Chansons des 
trouvères : chanter m’estuet, Paris, LGF, 1995. 



196

The Complete Works of John Gower. The French Works, éd. George Campbell Macaulay, 
Oxford, Clarendon Press, t. I, 1899.

The Riverside Chaucer, éd. Larry D. Benson et al., 3e éd., Boston, Houghton Mifflin, 
1987.

Vie de Charles IV de Luxembourg, éd. et trad. française par Pierre Monnet et Jean-Claude 
Schmitt, Paris, Les Belles Lettres, 2010.

François Villon, Poésies, éd. Jean Dufournet, Paris, Garnier-Flammarion, 1992.

Vita Caroli quarti. Die Autobiographie Karls IV, éd. et trad. allemande par eugen 
Hillenbrand, Stuttgart, Fleischhauer & Spohn, 1979.

SOURCES SECONDAIRES

Ouvrages individuels

Agamben, Giorgio, Signatura rerum, Paris, Vrin, 2008.

Atiya, Aziz Suryal, The Crusade of Nicopolis, London, Methuen, 1934. 

—, The Crusade in the Later Middle Ages [1938], New York, Kraus Reprint, 1970.

Autrand, Françoise, Charles V le Sage, Paris, Fayard, 1994.

—, Charles VI. La folie du roi, Paris, Fayard, 1986.

Beaune, Colette, Le Miroir du Pouvoir. Les manuscrits des rois de France au Moyen Âge, 
Paris, Bibliothèque de l’Image, 1997.

—, Jeanne d’Arc, Paris, Perrin, 2004.

Bell, Dora M., L’idéal éthique de la royauté en France au Moyen Âge d’après quelques 
moralistes de ce temps, Genève/Paris, Droz/Minard, 1962.

Beltran, evencio, L’idéal de la sagesse selon Jacques Legrand, Paris, Institut d’études 
augustiniennes, 1989. 

Bent, Margaret, Counterpoint, Composition and musica ficta, New York/London, 
Routledge, 2002.

Berlioz, Jacques, Catastrophes naturelles et calamités au Moyen Âge, Firenze, Sismel/
Galluzzo, 1998.

Blanchard, Jacques, Historiographie Lambert des Champs de Morel, t. I, Répertoire et 
t. II, Historiographie des Champs dict Morel, Versailles, chez l’auteur, 1997.

Boone, Graeme M., Patterns in Play: A Model for Text Setting in the Early French Songs 
of Guillaume Dufay, Lincoln/London, University of Nebraska Press, 1999.

Bouillet, Jean-Baptiste, Nobiliaire d’Auvergne, Clermont-Ferrand, Impr. de Pérol, 
t. IV, 1851 ; répr. Paris, s.n., 1873, p. 240.

Brownlee, Kevin, Poetic Identity in Guillaume de Machaut, Madison (Wisc.), 
University of Wisconsin Press, 1984, p. 7-8.



197

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

Brunel, Ghislain, Images du pouvoir royal. Les chartes décorées des Archives nationales, 
xiiie-xve siècle, Paris, Somogy/Archives nationales, 2005.

—, Trésor des chartes des rois de France. La lettre et l’image, de saint Louis à Charles VII, 
Paris, Archives nationales, 2007.

Brusendorff, Aage, The Chaucer Tradition, Oxford, Clarendon, 1925.

Chareyron, Nicole, Globe-trotters au Moyen Âge, Paris, Imago, 2004.

Cerquiglini, Jacqueline, « Un engin si soutil ». Guillaume de Machaut et l’écriture 
au xive siècle, Genève/Paris, Slatkine, 1985.

Cloulas, Ivan, Charles VIII et le mirage italien, Paris, Albin Michel, 1986.

Dalas, Martine, Corpus des sceaux, t. II, Les sceaux des rois et de régence, Paris, Archives 
nationales, 1991.

Dauphant, Clotilde, La Poétique des Œuvres complètes d’Eustache Deschamps (ms BnF 
fr. 840). Cet variation formelle, Paris, Honoré Champion, 2015.

Delaborde, Henri-François, L’expédition de Charles VIII en Italie. Histoire diplomatique 
et militaire, Paris, Didot, 1888.

Delachenal, Roland, Histoire de Charles V, Paris, Picard, t. V, 1931.

Demats, Paule, Fabula. Trois études de mythographie antique et médiévale, Genève, Droz, 
1973.

Demurger, Alain, Temps de crises, temps d’espoirs. xive et xve siècles, Paris, Éditions du 
Seuil, 1990.

Devaux, Jean, Jean Molinet, indiciaire bourguignon, Paris, Honoré Champion, 1996.

Dragonetti, Roger, La technique poétique des trouvères dans la chanson courtoise. 
Contribution à l’étude de la rhétorique médiévale, Bruges, De Tempel, coll. « Travaux 
et mémoires de la Faculté des lettres », 1960.

Duby, Georges et Mandrou, Robert, Histoire de la civilisation française, t. I, Moyen Âge 
– xvie siècle, Paris, Armand Colin, 1968.

Fajt, Jiri et Langer, Andrea, Kunst als Herrschaftsinstrument. Böhmen und das Heilige 
Römische Reich unter den Luxemburgern im Europäischen Kontext, Berlin/München, 
Deutscher Kunstverlag, 2009.

Fernandez, Luis Suares, Los Reyes Católicos: la conquista del trono, Madrid, Rialp, 1989. 

Foucault, Michel, Les Mots et les Choses, Paris, Gallimard, 1966.

Guenée, Bernard, Catalogue des gens de justice de Senlis et de leurs familles, 1380-1550, 
thèse complémentaire de l’Université de Paris I, 1963. 

—, Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval, Paris, Flammarion, 2011.

Hanna, Ralph, London Literature, 1300-1380, Cambridge, Cambridge University Press, 
2005.

Hearne, Thomas, Peter Langtoft’s Chronicle (as illustrated and improv’d by Robert of 
Brunne) from the Death of Cadwallader to the end of King Edward the First’s Reign, 
8 vol., Oxford, s.n., 1725.



198

Huillard-Bréholles, Jean, Titres de la maison ducale de Bourbon, Paris, Plon, 1867.

Jostkleigrewe, Georg, Das Bild des Anderen. Entstehung und Wirkung deutsch-
französischer Fremdbilder in der volkssprachlichen Literatur und Historiographie des 12. 
bis 14. Jahrhunderts, Berlin, Akademie-Verlag, 2008.

Kintzinger, Martin, Westbindungen im spätmittelalterlichen Europa. Auswärtige Politik 
zwischen dem Reich, Frankreich, Burgund und England in der Regierungszeit Kaiser 
Sigmunds, Stuttgart, Thorbecke, 2000. 

Krynen, Jacques, Idéal du Prince et Pouvoir royal en France à la fin du Moyen Âge (1380-
1440). Étude sur la littérature politique du temps, Paris, A. et J. Picard, 1980. 

Labande-Mailfert, Yvonne, Charles VIII et son milieu (1470-1498). La jeunesse au 
pouvoir, Paris, Klincksieck, 1975.

Ladero, Miguel Ángel, La España de los Reyes Católicos, Madrid, Alianza editorial, 
1999.

Lassabatère, Thierry, La Cité des hommes. La vision politique d’Eustache Deschamps, 
Lille, ANRT, 2 t., 2002.

Le Fur, Didier, Charles VIII, Paris, Perrin, 2006.

Lote, Georges, Histoire du vers français, t. I, Le Moyen Âge, Paris, Boivin, 1949 ; 
repr. Aix-en-Provence, Université de Provence, 1991.

Lusignan, Serge, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue française aux xiiie et 
xive siècles, Paris/Montréal, Vrin/Presses universitaires de Montréal, 1986.

Medeiros, Marie-Thérèse de, Hommes, terres et histoire des confins. Les marges 
méridionales et orientales de la Chrétienté dans les Chroniques de Froissart, Paris, Honoré 
Champion, 2003.

Millet, Hélène, L’Église du Grand Schisme 1378-1417, Paris, Picard, 2009.

Moeglin, Jean-Marie, L’Empire et le Royaume. Entre indifférence et fascination, 1214-
1500, Villeneuve d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2011.

Morel, Octave, La grande chancellerie et l’expédition des lettres royaux de l’avènement de 
Philippe de Valois à la fin du xive siècle (1328-1400), Paris, Picard, 1900. 

Mourre, Michel, Dictionnaire encyclopédique d’histoire, Paris, Bordas, 5 t., 1978.

Nicholson, Peter, Love and Ethics in Gower’s Confessio Amantis, Ann Arbor, University 
of Michigan Press, 2005.

Patch, Howard Rollin, The Goddess Fortuna in Medieval Literature, Cambridge, 
Harvard University Press, 1927.

Paviot, Jacques, Les ducs de Bourgogne, la croisade et l’Orient (fin xive siècle-xve siècle), 
Paris, PUPS, 2003.

Pearsall, Derek, The Life of Geoffrey Chaucer: A Critical Biography, Oxford, Blackwell, 
1992.

Poirion, Daniel, Le Poète et le Prince. l’évolution du lyrisme courtois de Guillaume de 
Machaut à Charles d’Orléans, Paris, Puf, 1965.



199

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

Raynaud, Christiane, La violence au Moyen Âge (xiiie-xve siècle) d’après les livres d’histoire 
en français, Paris, Le Léopard d’Or, 1990. 

Richter Sherman, Claire, The Portraits of Charles V of France (1338-1380), New York, 
The College Art Association of America, 1969.

Saul, Nigel, Richard II, New Haven, Yale University Press, 1997.

Seibt, Ferdinand (dir.), Kaiser Karl IV. Ein Kaiser in Europa, 1346-1378, Munich, 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 2000.

Söderhjelm, Werner, La nouvelle française au xve siècle, Paris, Honoré Champion, 
1910.

Suarez, Luis, Los Reyes Católicos: la conquista del trono, Madrid, Rialp, 1989.

Strohm, Reinhard, The Rise of European Music 1380-1500, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1993.

Svátek, Jaroslav, Discours et récits de nobles voyageurs à la fin du Moyen Âge (Ogier 
d’Anglure, Nompar de Caumont, Guillebert de Lannoy, Bertrandon de la Broquière), 
thèse de doctorat, Université Charles-de-Gaulle – Lille 3/Université Charles de 
Prague, 2012.

Tilliette, Jean-Yves, Des mots à la parole. Une lecture de la Poetria nova de Geoffroy de 
Vinsauf, Genève, Droz, 2000.

Wickersheimer, Édith, Le Roman de Jehan de Paris. Sources historiques et littéraires. 
Étude de la langue, Paris, Honoré Champion, 1925.

Wimsatt, James I., Chaucer and His French Contemporaries: Natural Music in the 
Fourteenth Century, Toronto, University of Toronto Press, 1991.

Wimsatt, James I. (dir.), Chaucer and the Poems of « CH » in the University of Pennsylvania 
MS French 15, Cambridge, D.S. Brewer, 1982.

Yeager, Robert F., John Gower’s Poetic: The Search for a New Arion, Cambridge, 
D.S. Brewer, 1990.

Zumthor, Paul, Le Masque et la Lumière. La poétique des grands rhétoriqueurs, Paris, 
Éditions du Seuil, 1978.

Ouvrages collectifs

Berlioz, J., Le Goff, J. et Schmitt, J.-C. (dir.), L’« exemplum », Turnhout, Brepols, 
1982.

Boffey, Julia et edwards, Anthony S. G. (dir.), A New Index of Middle English Verse, 
London, The British Library, 2005.

Boudet, Jean-Patrice et Millet, Hélène (dir.), Eustache Deschamps en son temps, Paris, 
Publications de la Sorbonne, 1997.

Buschinger, Danielle (dir.), Autour d’Eustache Deschamps, Amiens, Presses du Centre 
d’études médiévales, Université de Picardie-Jules Verne, 1999. 

Fajt, Jiří et al. (dir.), Karl IV. Kaiser von Gottes Gnaden. Kunst und Repräsentation des 
Hauses Luxemburg, 1310-1437, München/Berlin, Deutscher Kunstverlag, 2006. 



200

Galland-Hallyn, Perrine et Hallyn, Fernand (dir.), Poétiques de la Renaissance, 
préface de Terence Cave, Genève, Droz, 2001.

Hasenohr, Geneviève et Zink, Michel (dir.), Dictionnaire des lettres françaises. Le 
Moyen Âge, Paris, Le Livre de Poche, 1992. 

Jauss, Hans R. et al. (dir.), Grundriss der Romanischen Literaturen des Mittelalters, 
Heidelberg, Carl Winter Universitätsverlag, vol. 8/1, 1988.

Jones, Terry et al. (dir.), Who Murdered Chaucer? A Medieval Mystery, London, 
Methuen, 2003.

Lacassagne, Miren et Lassabatère, Thierry (dir.), Les « Dictez vertueulx » d’Eustache 
Deschamps. Forme poétique et discours engagé à la fin du Moyen Âge, Paris, PUPS, 2005.

Lassabatère, Thierry et Lacassagne, Miren (dir.), Eustache Deschamps, témoin et 
modèle. Littérature et société politique (xive-xvie siècles), Paris, PUPS, 2008.

Margue, Michel et Schroeder Jean (dir.), Un itinéraire européen, Jean l’Aveugle, Comte 
de Luxembourg et roi de Bohême 1296-1346, Bruxelles, CLUDeM, 1996.

Morrison, elizabeth et Hedeman, Anne D. (dir.), Imagining the Past in France. History 
in Manuscript Painting (1250-1500), Los Angeles, The J. Paul Getty Museum, 2010.

Müller, Heribert et Helmrath, Johannes (dir.), Die Konzilien von Pisa (1409), 
Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449), Ostfildern, Thorbecke, 2007.

Nativel, Colette (dir.), Centuriae Latinae. Cent et une figures humanistes de la Renaissance 
aux Lumières offertes à Jacques Chomarat, Genève, Droz, 1997.

Nebbiai-Dalla Guardia, Donatella et Genest, Jean-François (dir.), Du Copiste au 
collectionneur. Mélanges d’histoire des textes et des bibliothèques en l’honneur d’André 
Vernet, Turnhout, Brepols, 1998. 

Pauly, Michel et Reinert, François (dir.), Sigismund von Luxemburg. Ein Kaiser in 
Europa, Mainz, Philipp von Zabern, 2006.

Paviot, Jacques et Chauney-Bouillot, Martine (dir.), Nicopolis, 1396-1996. Actes du 
Colloque international organisé par l’Académie des sciences, arts et belles-lettres de Dijon 
et le Centre national de la recherche scientifique, 18 octobre 1996, Dijon, Société des 
annales de Bourgogne, 1996.

Poitrineau, Abel (dir.), Histoire des diocèses de France. Clermont, Paris, Beauchesne, 
1979.

Weiss, Stefan (dir.), Regnum et Imperium. Die deutsch-französischen Beziehungen im 14. 
und 15. Jahrhundert / Les relations franco-allemandes au xive et au xve siècle, München, 
Oldenbourg, 2008.

Articles

Autrand, Françoise, « Mémoire et cérémonial : la visite de l’empereur Charles IV à 
Paris en 1378 d’après les Grandes Chroniques de France et Christine de Pizan », dans 
Liliane Dulac et Bernard Ribémont (dir.), Une femme de lettres au Moyen Âge. Études 
autour de Christine de Pizan, Orléans, Paradigme, 1995, p. 91-103.



201

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

Bautier, Robert-Henri, « Recherches sur la chancellerie royale au temps de 
Philippe VI », Bibliothèque de l’Ecole des chartes, 122, 1964, p. 89-176, et 123, 
1965, p. 313-459 (repr. Chartes, sceaux et chancelleries. Études de diplomatique et de 
sigillographie médiévales, Paris, École nationale des chartes, 1990, t. II, p. 615-852).

Beaune, Colette, « Visionnaire ou politique ? Jean Michel, serviteur de Charles VIII », 
Journal des savants, janvier-juin 1987, p. 65-78.

Beltran, evencio, « Jacques Legrand prédicateur », Analecta Augustiniana, 30, 1967, 
p. 148-209. 

—, « Une source de l’Archiloge Sophie de Jacques Legrand : l’Ovidius moralizatus de 
Pierre Bersuire », Romania, 100, 1979, p. 475-505. 

Bruel, Alexandre, « Pouillés des diocèses de Clermont et de Saint-Flour », dans 
Mélanges historiques. Choix de documents, t. IV, Collection de documents inédits sur 
l’histoire de France, Paris, Imprimerie nationale, 1882, p. 1-300.

Brunel, Ghislain, « L’image dans les actes des rois de France au Moyen Âge : formes et 
fonctions », dans Christiane Demeulenaere-Douyère, Martine Plouvier et Cécile 
Souchon (dir.), Des images et des mots. Les documents figurés dans les archives, Paris, 
Éditions du CTHS, 2010, p. 55-63.

Danbury, elizabeth, « english and French Artistic Propaganda during the period 
of the Hundred Years War: some evidence from Royal Charters », dans Christine 
Allemand (dir.), Power, Culture and Religion in France c. 1350-c. 1550, Woodbridge, 
Boydell Press, 1989, p. 75-97.

—, « The decoration and illumination of royal charters in england, 1250-1509: 
an introduction », dans Michael Jones et Malcolm Vale (dir.), England and her 
Neighbours, 1066-1453. Essays in Honour of Pierre Chaplais, London, The Hambledon 
Press, 1989, p. 157-179.

Dembovski, Peter, « Learned Latin Treatises in French: Inspiration, Plagiarism, and 
Translation », Viator, 17, 1986, p. 255-266.

Devaux, Jean, « Le saint voyage de Turquie : croisade et propagande sous le règne de 
Philippe le Bon », Les lettres romanes, hors série, « “A l’heure encore de mon escrire”. 
Aspects de la littérature de Bourgogne sous Philippe le Bon et Charles le Téméraire », 
dir. Claude Thiry, 1997, p. 53-70.

—, « De la biographie au miroir du prince : le Livre des fais et bonnes meurs du sage 
roy Charles V de Christine de Pizan », Le Moyen Âge, 116, 2010/3-4, « Le Prince en 
son “miroir”. Littérature et politique sous les premiers Valois », dir. Jean Devaux et 
Alain Marchandisse, p. 591-604.

Doyle, Ian A. et Parkes, Malcolm B., « The production of copies of the Canterbury 
Tales and the Confessio Amantis in the early fifteenth century », dans M. B. Parkes et 
Andrew G. Watson (dir.), Medieval Scribes, Manuscripts and Libraries: Essays presented 
to N.R. Ker, London, Scholar Press, 1978, p. 163-210. 

Dragonetti, Roger, « “La poésie… Ceste musique naturele” : essai d’exégèse d’un 
passage de l’Art de dictier d’eustache Deschamps », dans Mélanges de philologie française 



202

offerts à Robert Guiette, Anvers, De Nederlandse Boekhandel, 1965, p. 49-64 ; repr. 
La musique et les lettres, Genève, Droz, 1986, p. 27-42.

Dubuis, Roger, « L’indifférence du genre narratif aux problèmes politiques du xve siècle », 
Culture et politique en France à l’époque de l’Humanisme et de la Renaissance, Torino, 
Accademia delle Scienze, 1974, p. 213-217.

—, « Le personnage du roi dans la littérature narrative du xve siècle », dans Louis 
Terreaux (dir.), Culture et pouvoir au temps de l’Humanisme et de la Renaissance, 
Genève/Paris, Slatkine/Honoré Champion, 1978, p. 17-36.

Faucon, Jean-Claude, « Variantes inédites de sept poésies d’eustache Deschamps », 
Littératures, 16, 1987, p. 139-151. 

Guyotjeannin, Olivier, « L’écriture des actes à la chancellerie royale française (xive-
xve siècles) », Le statut du scripteur au Moyen Âge, actes du XIIe colloque scientifique du 
Comité international de paléographie latine (Cluny, 17-20 juillet 1998), Paris, École 
nationale des chartes, 2000, p. 97-108.

Hatzfeld, Helmut A., « Le style du roman Jehan de Paris », dans Jean-Charles Payen 
et Claude Régnier (dir.), Mélanges de langue et de littérature du Moyen Âge et de la 
Renaissance offerts à Jean Frappier, Genève, Droz, 1970, t. I, p. 397-406.

Jeay, Claude, « Images du pouvoir, pouvoir de l’image : la transmission des chartes des 
premiers Valois (v. 1320-1380) », dans Le Moyen Âge à livres ouverts. Actes du colloque 
de Lyon (24-25 septembre 2002), Annecy/Paris/Lyon, Arald/FFCB/Bibliothèque 
municipale de Lyon, 2003, p. 57-67.

Jodogne, Omer, « Le Roman de Jehan de Paris et le roi Charles VIII », Bulletin de 
l’Académie royale de Belgique. Classe des lettres et des sciences morales et politiques, 65, 
1979, p. 105-120.

Jung, Marc-René, « Poetria. Zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in 
Frankreich », Vox romanica, 30, 1971, p. 44-64.

—, « La Ballade à la fin du xve et au début du xvie siècle : Agonie ou reviviscence ? », dans 
J.-C. Mühlethaler et J. Cerquiglini-Toulet (dir.), Poétiques en transition. Entre 
Moyen Âge et Renaissance, Lausanne, Faculté des lettres de l’Université de Lausanne, 
2002, p. 23-41.

Kendrick, Laura, « Rhetoric and the Rise of Public Poetry: The Career of eustache 
Deschamps », Studies in Philology, 80, 1983, p. 1-13.

Lacassagne, Miren, « La figure de Fortune dans le Livre de la Mutacion de Fortune de 
Christine de Pisan et la poésie d’eustache Deschamps », dans eric Hicks (dir.), Au 
champ des escriptures, Paris, Honoré Champion, 2000, p. 219-230.

—, « L’échange épistolaire de Christine de Pizan et eustache Deschamps », dans Angus 
J. Kennedy (dir.), Contexts and Continuities. Published in Honor of Liliane Dulac, 
Glasgow, University of Glasgow Press, 3 vol., 2002, t. II, p. 453-465. 

Lassabatère, Thierry, « Théorie et pratique de la charité individuelle à la fin du 
Moyen Âge : l’exemple d’eustache Deschamps », dans Jean Dufour et Henri 
Platelle (dir.), Fondations et œuvres charitables au Moyen Âge, Actes du 121e congrès 



203

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

national des sociétés historiques et scientifiques (Nice, 1996), Paris, Éditions du 
CTHS, 1999, p. 129-141.

—, « Le mythe littéraire de Bertrand du Guesclin : écriture, diffusion et lecture 
des œuvres de Christine de Pizan et de ses contemporains », dans Liliane Dulac, 
Anne Paupert, Christiane Reno et Bernard Ribémont (dir.), Désireuse de plus 
avant enquerre, Actes du VIe colloque international sur Christine de Pizan (Paris, 
20-24 juillet 2006), Paris, Honoré Champion, 2008, p. 87-101.

Le Brun, Claire, « Traduire le “moult prouffitable” : Jacques Legrand (vers 1400) et la 
traduction pédagogique », Traduction, terminologie, rédaction, 6 (1), 1993, p. 27-60.

Le Brusque, Georges, « Une campagne qui fit long feu : le saint voiage de Philippe le 
Bon sous la plume des chroniqueurs bourguignons (1453-1464) », Le Moyen Âge, 
112, 2006/3-4, « Littérature et culture historiques à la cour de Bourgogne. Actes 
des Rencontres internationales organisées à Dunkerque (Université du Littoral – 
Côte d’Opale) le jeudi 27 octobre 2005 », dir. Jean Devaux et Alain Marchandisse, 
p. 529-544.

Lefèvre, Sylvie, « De la naissance du chant à l’envoi », dans A. M. Barbi et 
C. Galderisi (dir.), Chanson pouvez aller par tout le monde. Recherches sur la mémoire 
et l’oubli dans le chant médiéval en hommage à Michel Zink, Orléans, Paradigme, 2001, 
p. 67-81.

Moutié, A. et Desnoyers, J., « Charte de fondation du couvent des Célestins de 
Limay, près Mantes, par Charles V en 1376 », Bulletin du comité de la langue, de 
l’histoire et des arts de la France, t. 4, 1857, pl. I, p. 240-249.

Mühlethaler, Jean-Claude, « Discours du narrateur, discours de Fortune », dans 
Margaret Bent et Andrew Wathey (dir.), Fauvel Studies: Allegory, Chronicle, Music, 
and Image in Paris, Bibliothèque Nationale de France, MS Français 146, Oxford, 
Clarendon Press, 1998, p. 337-351.

Muir, Lynette, « Pierre Sala and the Romance of Jean de Paris », French Studies, 14, 1960, 
p. 232-234.

Naegle, Gisela, « Divergences et convergences : identités urbaines en France et en 
Allemagne à la fin du Moyen Âge », dans Beatriz Arízaga et al. (dir.), Mundos 
medievales. Espacios, sociedades y poder. Homenaje al Profesor José Ángel García de 
Cortázar y Ruiz de Aguirre, 2 vol., Santander, ediciones Universidad de Cantabria, 
2012, t. II, p. 1663-1676.

—, « Diversité linguistique, identités et mythe de l’empire à la fin du Moyen Âge », 
Revue française d’histoire des idées politiques, 36, 2012, p. 253-279.

Nejedlý, Martin, « La Bohême et ses habitants vus par quatre auteurs français du 
Moyen Âge (Guillaume de Machaut, eustache Deschamps, Jean Froissart, Jean 
d’Arras) », Listy filologické, 128 (1-2), 2005, p. 21-34.

Paden, William, « Christine de Pizan and the Transformation of Late Medieval Lyrical 
Genres », dans earl Jeffrey Richards (dir.), Christine de Pizan and Medieval French 
Lyric, Gainesville, University Press of Florida, 1998, p. 36-37.



204

Perkins, Leeman L., « Toward a rational approach to text placement in the secular music 
of Dufay’s time », dans Allan W. Atlas (dir.), Papers read at the Dufay quincentenary 
Conference. Brooklyn College, December 6-7, 1974, New York, Brooklyn College, 1976, 
p. 102-114.

—, « Musical patronage at the royal court of France under Charles VII and Louis XI 
(1422-83) », Journal of the American Musicological Society, 37, 1984, p. 507-566.

Picot, Émile, « Note sur quelques ballades d’eustache Deschamps anciennement 
imprimées », Romania, 14, 1885, p. 280-285.

Quéruel, Danielle, « Olivier de la Marche ou “l’espace de l’artifice” », dans Jean-Marie 
Cauchies (dir.), Fêtes et cérémonies aux xive-xvie siècles, Neuchâtel, Centre européen 
d’études bourguignonnes, 1994, p. 55-70.

Reaney, Gilbert, « Text underlay in early fifteenth-century musical manuscripts », dans 
Gustave Reese et Robert J. Snow (dir.), Essays in Musicology in Honor of Dragan 
Plamenac on his 70th Birthday, Pittsburgh, University of Pittsburgh Press, 1969, 
p. 245-251.

Ribémont, Bernard, « L’Ovide moralisé et la tradition encyclopédique médiévale », 
Cahiers de recherches médiévales, 9, 2002, p. 23.

Roccati, Gian Matteo, « Lectures d’eustache Deschamps », L’analisi linguistica e 
litteraria, 12, t. 1-2, 2004, p. 231-261.

—, « La culture latine d’eustache Deschamps », Le Moyen Âge, III/2, 2005, p. 259-274.

—, « La réception de l’œuvre d’eustache Deschamps aux xve et xvie siècles : des textes 
sans auteur », dans Tania Van Hemelryck et C. Van Hoorebeeck (dir.), L’écrit et le 
manuscrit à la fin du Moyen Âge, Turnhout, Brepols, 2006, p. 277-302. 

Roubaud, Jacques, « La forme du sonnet français de Marot à Malherbe. Recherche de 
seconde rhétorique », Cahiers de poétique comparée, 17-18-19, 1990.

Rouget, François, « Une forme reine des Puys poétiques : la ballade », dans Jean-Claude 
Arnould et Thierry Mantovani (dir.), Première poésie française de la Renaissance. 
Autour des Puys poétiques normands, Paris, Honoré Champion, 2003, p. 329-346.

Schnerb, Bertrand, « Charles V au miroir du Songe du Vergier », Le Moyen Âge, 116, 
2010/3-4, « Le Prince en son “miroir”. Littérature et politique sous les premiers 
Valois », dir. Jean Devaux et Alain Marchandisse, p. 545-559.

Strosetski, Christoph, « Réflexion moraliste chez les Rhétoriqueurs. Les actes du 
langage chez Deschamps », dans Peter Wunderli (dir.), Du mot au texte, Actes du 
IIIe colloque international sur le Moyen Français (Düsseldorf, 17-19 sept. 1980), 
Tübingen, Gunter Narr Verlag, 1982, p. 241-252. 

Taylor, Jane, « Christine de Pizan and the Poetics of the Envoi », dans Angus 
J. Kennedy (dir.), Contexts and Continuities. Published in Honor of Liliane Dulac, 
Glasgow, University of Glasgow Press, 3 vol., 2002, t. III, p. 843-854.

Yeager, Robert F., « Chaucer’s To His Purse: Begging, or Begging Off? », Viator, 36, 
2005, p. 373-414.



205

 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    B
ibliographie	générale

—, « John Gower’s Audience: The Ballades », The Chaucer Review: A Journal of Medieval 
Studies and Literary Criticism, 40 (1), 2005, p. 81-105.

Zink, Michel, « Le lyrisme en rond : esthétique et séduction des formes fixes au 
Moyen Âge », Cahiers de l’association internationale des études françaises, 32, 1980, 
p. 71-90.





207

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    Index	rerum

INDeX ReRUM

A

Allegacion  126, 129, 131

Allégorie  55, 126, 130

Apanage  161, 162

Arts

de seconde rhétorique  83, 129, 171

du langage  115, 116, 130

B

Bulle d’Or  39, 48, 52

C

Cerf (volant)  24, 30, 53, 63, 156, 159

Chancellerie  151-153, 156, 157, 159, 160, 162

Comédie  124, 125 

Communication  92 n., 115, 116, 122 n., 128, 
130-133, 151, 167

Concile  25, 33, 35, 40

Couronne  9, 24, 31, 53, 74, 139, 144, 149, 153, 
154, 161-163

Croisades  20-23, 26, 28-30, 32

D

Dauphin  47, 51, 154, 158, 162

Dernier empereur (mythe du)  9, 23

Double monarchie  174

Dragon  154, 162, 165

E

entremets  19, 20

empereur  19, 25, 30, 34, 35, 37-39, 41, 42, 
44-46, 48-51, 128, 129

Épopée  30 n., 149, 156

Exemplum 122, 127, 128, 131 n.

F

Fable   122, 123, 126-131

Faisan (banquet du)  29

Fiction  62, 121, 123, 124, 127-129, 137-143, 
148, 149

Fleurdelisé  153, 162, 163

Fortune  54-57, 60, 61, 125

G

Gab  140-142

Grammaire  96, 116-119, 121  

Grand Schisme  9, 25, 33, 37, 40

Guerre de Cent Ans  7, 24, 38, 43, 70, 174

H

Héraldique  153, 154, 159, 160, 166

Herméneutique  128, 131, 133

Humanisme  8, 35, 37, 170, 171 n.

I

Image(s)  128, 131, 153, 157, 162, 167 

Initiale  70, 152, 153, 156, 157, 159, 161, 162, 
164-166

L

Lai  83, 85, 86, 88, 89

Lapin  159

Lévrier  159

Lion  153, 158, 159, 162, 163, 165 

 



208

Loup  128, 159

Lis (lys)  22, 33, 153, 154, 157, 159-165

M

Majesté  157, 158

Mediocritas  169, 170

P

Poetria  120, 121, 124-127

Poisson  153, 154, 162, 165

Pragmatique sanction de Bourges  35

Prédication  46, 116 n., 131 n.

Procès verbal  11-15

Prophétie  23, 30, 31, 37, 38, 45, 53, 62, 63, 126

R

Repli  159, 160

Rhétoriqueurs  53, 171, 171 n.

Rondeau  70-72, 83-86, 89

S

Sagesse  8, 41, 44, 116, 120, 124, 127, 131, 132

Sanglier  152, 159

Sceau(x)  9, 12, 13, 154, 159, 180 n.

T

Tragédie  124, 125

Trivium  116, 120, 124

V

Virelai  70-72, 83, 85, 101-107



209

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    Index	nom
inum

A

Ailly, Pierre d’  35

Alain Chartier  59, 65, 174

Augustin (saint)  38, 115 n., 123, 127

B

Bède le Vénérable  62

Bertrandon de la Broquière  29

Boccace  121, 123, 124, 126, 127, 130

Boèce  120, 123, 124

Brant, Sebastian  42

C

Cavalcanti, Guido  75

Chaucer, Geoffrey  8, 69-78, 81, 82, 85-89, 
91, 92

Chevalier de la Tour Landry  36

Christine de Pizan  8, 21 n., 30, 37, 54, 81, 85, 
87, 90, 91, 178

Commynes, Philippe de  34

D

Dante (Durante Alighieri, dit)  75, 76, 117-
119, 124, 125

Du Bellay, Joachim  83 n., 170

Dufay, Guillaume  98, 101, 106

Dunbar, William  75

E

eustache Deschamps, dit Morel  8, 9, 
13-15, 23-29, 31, 33, 34, 36, 38, 39, 42-45, 

53-66, 71, 72, 74-79, 81-87, 89-92, 94-99, 106, 
112-114, 151, 169-174, 176-182

F

Froissart, Jean  21-23, 26-28, 53, 56, 61, 71, 
85, 92 

G

Gerson, Jean  35, 36, 39, 120

Gilles de Rome  38

Gower, John  69-79, 81, 82, 85-89, 92-94

Guillaume de Digulleville  36

Guillaume de Machaut  8, 36, 43 n., 44, 45, 
54, 57, 70-72, 74, 75, 81, 85, 91, 97, 98, 101, 
107, 113

Guillaume de la Tour 176

H

Hoccleve, Thomas  75

I

Isidore de Séville 115 n., 116, 118, 132

J

Jean Cuvelier  98, 173

Jean de Garlande  124, 125

Jean de la Fosse  177

Jean de le Mote 70, 92 n.

Jean de Roquetaillade  45

Jean de Salisbury  38, 78, 115 n.

Jean le Sénéchal  81 n., 85, 91

Jean Michel  31

INDeX NOMINUM

Auteurs

 



210

John le Vache  76, 77

John of Gaunt  75

Juvénal des Ursins, Jean  34, 39, 42

L

Lactance  121

La Marche, Olivier de  29

M

Maître Guilloche  31, 32

Marot, Clément  170

Marsile de Padoue  37

Michel de Creney  115, 130

N

Nikolaus von Kues  39

O

Oton de Granson  71, 88, 90

P

Pétrarque, François  75, 76

Petrus de Noceto  35

Philippe de Mézières  28, 29, 34, 36, 39, 41, 
45, 116

Philippe de Vitry  92 n., 95, 98

Pierre de Blois  31

Pintoin, Michel  22

Pseudo-Alfarabi  121

R

Rabelais, François  170

Révolutionnaire du Oberrhein  38

Richard d’Arundel  27

Ronsard, Pierre de  83 n., 87

S

Sébillet, Thomas  83 n.

Skelton, John  75

T

Thomas d’Aquin (saint)  38

Thomas de Glocester  27

V

Végèce  38

Villon, François  90

G

Gauteronne  91

J

Jehan de Paris  9,  137-143, 146-149

M

Merlin  62

N

Narcisse  91

O

Orphée  91

S

Samson  91

Sibylle  62

Personnages fictifs



211

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    Index	nom
inum

Personnages historiques

A

Anne de Bretagne (reine de France)  138, 
141, 144

Anne de Graville  177, 178

Antonio de Guevara  170

B

Bajazet Ier, dit l’Amorath-Baquin (sultan 
ottoman)  27

Benoiton, Roger  175 
Bertrand du Guesclin  172-174, 177

C

Cambout  177

Célestins  157, 158, 160, 161

Charlemagne (roi des Francs)  31, 37, 38, 52

Charles de France (duc de Guyenne)  144

Charles IV, dit le Bel (roi de France)  152, 161

Charles V, dit le Sage (roi de France)  7, 
8, 14, 20, 21, 37, 41, 144, 153, 154, 156-160, 
162-165, 167, 169

Charles VI, dit le Fol (roi de France)  8, 9, 
15, 21-23, 26-28, 45, 53, 61, 64, 97, 98, 130, 
151, 154, 157, 162

Charles VII (roi de France)  30, 148, 154, 
157, 174, 175

Charles VIII (roi de France)  30, 31, 138, 
139, 141, 144, 145, 147, 148

Charles IV (empereur germanique)  19, 34, 
39, 41, 44-52

Claude d’Urfé  177

Clément VI (pape)  46

Clément VII (pape)  40

Clovis (roi des Francs)  31, 64, 167

D

David (roi de Juda, puis d’Israël)  91, 160 n. 
Delachenal, Roland  19

E

Édouard III (roi d’Angleterre)  69, 70, 73, 77

enea Silvio Piccolomini (futur pape 
Pie II)  34, 35, 37, 42, 47, 50

F

Fautereau  177-179

Ferdinand II d’Aragon, dit le Catholique 
(roi de Castille et de Naples)  144, 149

Fleury, Geoffroy de  154, 161

Fouquet, Jean  19

G

Garnier, Nicolas  177, 182

Geiler von Kaysersberg, Johannes  35

Gouges, Martin, dit Martin de Charpaigne  
175, 176

Guigues VIII de Viennois  38

Guillaume de Nangis  44

H

Habsbourg (maison de)  29

Heinrich von Langenstein  40

Henri IV (roi d’Angleterre)  75, 86

Henri IV (roi de France)  177

Henri de la Tour d’Auvergne 176, 177

Henri de Trastamare (roi de Castille)  144

Herberay des essarts, Nicolas de  170, 177, 
178

Hus, Jan  49

I

Isabelle Ire la Catholique (reine de Castille)  
144, 149

J

Jean II, dit le Grand (roi d’Aragon)  144, 146

Jean II, dit le Bon (roi de France)  23, 34, 
69, 130, 151, 159-161, 163, 165



212

Jean Ier de Berry, dit Jean le Magnifique 
(duc de Berry)  115, 118, 165, 175

Jean de Nevers, dit sans Peur (duc de 
Bourgogne)  27, 145

Jean Ier de Luxembourg, dit l’Aveugle (roi 
de Bohême)  36, 46, 49, 50

Jeanne d’Arc (sainte)  30

Julien della Rovere (futur pape Jules II) 31

K

Konrad von Gelnhausen  40, 41

L

La Curne de Sainte-Palaye, Jean-Baptiste  
182

L’Aubespine, Madeleine de  178

Le Bouvier, Gilles  27

Léon VI (roi d’Arménie)  21, 22, 26

Louis Ier d’Orléans (duc d’Orléans)  9, 115, 
130, 145, 157, 169

Louis Ier de Bourbon, dit le Grand (prince 
de France)  22, 23, 164

Louis IX, dit saint Louis (roi de France)  
7, 152 n. 

Louis XI, dit le Prudent (roi de France)  
146, 147

Louis XII (roi de France)  147

Louis II de Flandre, dit de Male (comte de 
Flandre, duc de Brabant)  8

Louis IV (empereur des Romains)  37, 44, 
49

M

Malet de Graville (famille)  177

Maximilien Ier (empereur germanique)  
35, 50, 138

Montclar (famille)  175, 176

Morel, Jean  179, 180 n.

P

Peter eschenloër  48

Peter von Andlau  38, 39

Philippe II de Bourgogne, dit le Hardi 
(duc de Bourgogne)  29

Philippe III, dit le Hardi (roi de France)  
25, 151, 152, 159

Philippe IV, dit le Bel (roi de France)  7, 
34, 152, 159, 161, 162

Philippe V, dit le Long (roi de France et de 
Navarre)  152, 153

Philippe VI de Valois (roi de France)  7, 23, 
34, 46, 151, 153, 154, 159-161, 164, 165, 167

Plumetot, Simon de  175

Přemyslides (famille)  46, 50

Q

Quesnay, Nicolas du  178

R

Richard II (roi d’Angleterre)  28, 72, 73, 75, 77

S

Sigismond de Luxembourg (roi des 
Romains et empereur germanique)  27, 49

T

Tainguy, Raoul  14, 24

V

Vener, Job  35

Villeroy, Nicolas de Neufville (seigneur 
de)  178

W

Wenceslas, voir Charles IV (empereur 
germanique)  41, 46

Wenceslas Ier, dit l’Ivrogne (duc de 
Luxembourg, fils de Charles IV)  45, 49-52

Wimpfeling, Jakob  35



213

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    Index		locorum

A

Abbeville  26, 174

Aix-la-Chapelle  49

Alsace-Lorraine  38

Angleterre  7, 24, 26, 28, 44, 52, 53, 58, 62, 63, 
65, 66, 69-72, 74-77, 79, 93, 137, 139, 140, 
142-144, 147, 148, 152, 158, 165, 167

Arménie  21, 22 n., 26, 28

Avignon  47

B

Beauvais  34, 179

Bohême  8, 9, 37, 42-44, 48-50

Bologne (Italie)  40

Bonn  49

Burgos  138, 140, 142-144, 147, 148

C

Calais  25, 62, 79

Castille  143, 144, 149

Cerdagne  144, 146

Champagne  13-15, 63, 64

Clermont-Ferrand  174, 176

E

espagne  9, 21, 137, 140, 143-147, 149

F

Flandres  2, 41, 46-49, 129

Francfort-sur-le-Main  49

H

Hongrie  27, 29, 43, 45, 49, 52

I

Italie  30, 31, 45, 51, 75, 138, 144, 146

J

Jérusalem  20, 24 n., 31, 37, 65, 160 n.

L

Languedoc  60, 81 n.

Lombardie  43

Londres  73

Lübeck  38

Lyon  138, 153 n., 161, 174

M

Mahdia  22-23

Mauriac  175

Mayence  35

Mesnières-en-Bray 177

Metz  38

Moravie  50

N

Naples  31, 145

Nicopolis  8, 28, 29

P

Prague  40, 43, 46, 47, 49

INDeX LOCORUM 



214

R

Reims  15, 30, 34, 64, 161, 167

Roosebeke  62

Rouen  174

Roussillon  114, 146

S

Ségovie  137

Senlis  169, 173, 179-182

Saint Inglevert  79

Strasbourg  35

Syrie  26, 57

T

Terenzo  47

Terre sainte  21, 23, 26, 27, 53, 66, 
Toulouse  173, 176

V

Vertus  8, 11-14, 23, 28, 30, 43, 57, 60 63, 64, 
171, 176, 179 

Vienne  40



215

le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois    S
ources

A

Anticlaudianus (Alain de Lille)  61

Archiloge Sophie (Jacques Legrand)  117, 
119, 122, 127, 129, 130, 132

Art de dictier (eustache Deschamps)  8, 9, 
76, 81, 83, 84, 86, 87, 89, 95, 171

B

Book of the Duchess (Geoffrey Chaucer) 72, 73

Bucoliques (Virgile)  65

C

Cinkante Balades (John Gower)  78, 79, 82 
n., 85-89, 92 n., 93, 94 n.

Confessio Amantis (John Gower)  72, 73

D

De vulgari eloquentia (Dante)  76, 117, 118

« Donna me prega » (Guido Cavalcanti) 75

E

Étymologies (Isidore de Séville)  116, 118

F

Fiction du lyon (eustache Deschamps)  72

G

Grandes Chroniques de France  20 n.

L

Legend of Good Women (Geoffrey Chaucer)  72

Livre de bonnes meurs (Jacques Legrand)   
21 n., 115, 116 n., 178

Livre de Cent Ballades  78, 79, 85, 90, 91

M

Mal Regle (Thomas Hoccleve)  75

O

Ovide moralisé  57, 131

P

Parisiana poetria (Jean de Garlande) 124, 
125

Prise d’Alexandrie  (Guillaume de 
Machaut)  36, 44, 45, 57

R

Roman de la Rose (Guillaume de Lorris et 
Jean de Meung)  64, 74

S

Songe du Vergier  21

Sophilogium (Jacques Legrand) 9, 115-132

Sur les différents topiques (Boèce) 120

T

« To His Purse » (Geoffrey Chaucer)  77, 
78, 92

Traitié pour essampler les amantz marietz 
(John Gower)  78, 82, 85, 87, 89, 93-94

« Truth » (Geoffrey Chaucer)  76, 77, 82 n.

V

Vita nuova (Dante)  75-76

TExTES

SOURCeS
 



216

MANuSCRITS

BM Clermont 249  174, 175

BM Toulouse 822  173, 176 

BnF fr. 2813  19 n., 20

BnF fr. 20029  177

BnF fr. 5025  178

BnF fr. 5391  178

BnF fr. 840  81 n., 85, 172

BnF latin 3343  92 n.

BnF nouv. acq. fr. 6221  172 n., 174

BnF nouv. acq. fr. 993  177

BnF Arsenal 3080  179

edinburgh, National Library of Scotland 
MS 19.2.1 « Auchinleck »  73

Cambridge, Trinity College MS R.3.20  
76

London, British Library MS Additional 
10340  77

London, British Library MS Additional 
15224  104

London, British Library MS Rawlinson 
D.913  69

Philadelphia, University of Pennsylvania 
MS French 15  70,  71

ARCHIVES

départementales

Aude, H 13  153

Cher, 12 H 4  156

eure-et-Loir, G 714, n° 3  163

eure-et-Loir, G 714, n° 4  162

Marne, J 2927  10, 11

Yvelines, 41 H 48  158

municipales

Agen, AA 12, n° 4  156

Reims, G 1549  158, 167

nationales

1 AP 2223  162

J 166, n° 32  165

J 188A, n° 55  160

J 263, 264 et 265  153

J 279, n° 4 (conservé sous la cote Ae II 352)  
165

J 390, n° 12  153

J 465, n° 32  164

K 44, n° 11  153

K 48, n° 11 (février 1361) n° 17  160

L 423, n° 2  154, 161

L 624, n° 1a et 1b  158

P 1375/2, cote 2544  164



 le rayonnem
ent de la cour des prem

iers valois  •  pups  •  2017

217

TABLe DeS MATIèReS

Préface, par Miren Lacassagne ...................................................................................................................7

première partie

L’eUROPe D’eUSTACHe DeSCHAMPS

eustache Deschamps et l’esprit de croisade à la cour des Valois :  
constitution et rayonnement d’un modèle culturel 
Jean	Devaux ..................................................................................................................................................... 19

Voyages, conciles et fin du monde : la France et l’empire à l’époque des Valois  
Gisela	Naegle ..................................................................................................................................................33

 À vue de faucon : les espaces poétiques d’eustache Deschamps 

Vladislava	Lukasik .........................................................................................................................................53

deuxième partie

MODèLeS eT CONTRe-MODèLeS

Influences de Deschamps sur ses contemporains anglais, Chaucer et Gower 
R.	F.	Yeager .......................................................................................................................................................69

Frontières d’un genre aux frontières d’une langue : ballades typiques et atypiques 
d’eustache Deschamps, John Gower et Geoffrey Chaucer 

Clotilde	Dauphant ..........................................................................................................................................81

Musique naturele et musique artificiele sous le règne de Charles VI :  
essai de construction d’un modèle prosodique  
Thierry	Grandemange ...................................................................................................................................95

Dire, écrire, montrer. Arts du langage et communication dans le Sophilogium  
de Jacques Legrand  
Elsa	Marguin-Hamon ...................................................................................................................................115

 



218

troisième partie

RAYONNeMeNT DeS VALOIS

Le rayonnement politique valois dans l’univers de fiction du Roman de Jehan de Paris 
Evelio	Miñano	Martínez ............................................................................................................................. 137

Les chartes ornées des Valois : triomphe et limites d’un modèle esthétique 
Ghislain	Brunel ..............................................................................................................................................151

Deschamps modèle de poésie politique : bilans et problèmes 
Thierry	Lassabatère.....................................................................................................................................169

Annexes.............................................................................................................................................................183

Bibliographie générale ..............................................................................................................................193

Index rerum ....................................................................................................................................................207

Index nominum ..........................................................................................................................................209

Index locorum ...............................................................................................................................................213

Sources ..............................................................................................................................................................215


