
a

Magali CouMert, Marie-Céline isaïa, Klaus Krönert  
& suMi shiMahara (dir.)

ReRum gestaRum 
scRiptoR

Histoire et HistoriograpHie au Moyen Âge

Mélanges Michel sot
PDF complet	 979-10-231-2305-0





RERUM GESTARUM SCRIPTOR



CULTURES ET CIVILISATIONS MÉDIÉVALES
Collection dirigée par Dominique Boutet,  

Jacques Verger & Fabienne Joubert

Les Ducs de Bourgogne, la croisade  
et l’Orient (fin xiv e-xv e siècle) 

Jacques Paviot

Femmes, reines et saintes (v e-xii e siècles) 
Claire Thiellet

En quête d’utopies 
D. James-Raoul & C. Thomasset (dir.)

La Mort écrite.  
Rites et rhétoriques du trépas au Moyen Âge 

Estelle Doudet (dir.)

Famille, violence et christianisme au 
Moyen Âge. Hommage à Michel Rouche 

M. Aurell & T. Deswarte (dir.)

Les Ponts au Moyen Âge 
D. James-Raoul & C. Thomasset (dir.)

Auctoritas. Mélanges à Olivier Guillot 
G. Constable & M. Rouche (dir.)

Les « Dictez vertueulx »  
d’Eustache Deschamps. 

Forme poétique et discours engagé  
à la fin du Moyen Âge 

M. Lacassagne & T. Lassabatère (dir.)

L’Artiste et le Clerc. La commande 
artistique des grands ecclésiastiques 

à la fin du Moyen Âge (xiv e-xvi e siècles) 
Fabienne Joubert (dir.)

La Dérision au Moyen Âge. 
De la pratique sociale au rituel politique 

É. Crouzet-Pavan & J. Verger (dir.)

Moult obscures paroles. 
Études sur la prophétie médiévale 

Richard Trachsler (dir.)

De l’écrin au cercueil. 
Essais sur les contenants au Moyen Âge 

D. James-Raoul & C. Thomasset (dir.)

Un espace colonial et ses avatars. 
Angleterre, France, Irlande (v e-xv e siècles) 
F. Bourgne, L. Carruthers, A. Sancery (dir.)
Eustache Deschamps, témoin et modèle. 

Littérature et société politique  
(xiv e-xvi e siècles)  

M. Lacassagne & T. Lassabatère (dir.)
Fulbert de Chartres  

précurseur de l’Europe médiévale ? 
Michel Rouche (dir.)
Le Bréviaire d’Alaric.  

Aux origines du Code civil 
B. Dumézil & M. Rouche (dir.)

Rêves de pierre et de bois. 
Imaginer la construction au Moyen Âge 

C. Dauphant & V. Obry (dir.)
La Pierre dans le monde médiéval 

D. James-Raoul & C. Thomasset (dir.)
Les Nobles et la ville 

dans l’espace francophone (xiie-xvie siècles) 
Thierry Dutour (dir.)
L’Arbre au Moyen Âge 

Valérie Fasseur, Danièle James-Raoul  
& Jean-René Valette (dir.)

De Servus à Sclavus. 
La fin de l’eclavage antique 

Didier Bondue
Cacher, se cacher au Moyen Âge 

Martine Pagan & Claude Thomasset (dir.)
L’Islam au carrefour des civilisations médiévales 
Dominique Barthélemy & Michel Sot (dir.)

Le Texte médiéval 
De la variante à la recréation 

C. Le Cornec-Rochelois, A. Rochebouet,  
A. Salamon (dir.)

Dernières parutions

https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales
https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/collections/cultures-et-civilisations-medievales


Rerum gestarum scriptor
Histoire et historiographie 

au Moyen Âge

Mélanges Michel Sot

Magali Coumert, Marie-Céline Isaïa, 
Klaus Krönert & Sumi Shimahara (dir.)



Ouvrage publié avec le concours du Conseil scientifique, de l’École doctorale I,  
de l’UMR 8596-Centre Roland Mousnier de l’université Paris-Sorbonne, de l’UMR 7041 
ARSCAN et du Département d’Histoire de l’université Paris Ouest Nanterre La Défense

Les PUPS, désormais SUP, sont un service général de la faculté des lettres de Sorbonne Université

© Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2012
© Sorbonne Université Presses, 2022

isbn de la version papier : 978-2-84050-846-5

Maquette et réalisation : Compo-Méca s.a.r.l. (64990 Mouguerre)
d’après le graphisme de Patrick Van Dieren

Adaptation numérique : Emmanuel Marc Dubois/3d2s

SUP
Maison de la Recherche

Université Paris-Sorbonne
28, rue Serpente

75006 Paris
sup@sorbonne-universite.fr

http://sup.sorbonne-universite.fr
Tél. (33) 01 53 10 57 60

PDF complet	 979-10-231-2305-0
Prologue. R. McKitterick	 979-10-231-2306-7
Prologue. Pierre Riché	 979-10-231-2307-4
I Stéphane Lebecq	 979-10-231-2308-1
I Yann Coz	 979-10-231-2309-8
I J. Alazard-Fontbonne	 979-10-231-2310-4
I Marie-Céline Isaïa	 979-10-231-2311-1
I Hervé Inglebert	 979-10-231-2312-8
I Charles Mériaux	 979-10-231-2313-5
I Lydwine Scordia	 979-10-231-2314-2
I Michel Zimmermann	 979-10-231-2315-9
I Wojciech Fałkowski	 979-10-231-2316-6
I Patrick Henriet	 979-10-231-2317-3
I Alain Rauwel	 979-10-231-2318-0
I Dominique Barthélemy	 979-10-231-2319-7
I É. Crouzet-Pavan	 979-10-231-2320-3
I Mireille Chazan	 979-10-231-2321-0
I André Vauchez	 979-10-231-2322-7
I Jean-Philippe Genet	 979-10-231-2323-4
II D. M. Deliyannis	 979-10-231-2324-1
II F.-X. Romanacce	 979-10-231-2325-8
II Bruno Judic	 979-10-231-2326-5
II Bruno Dumézil	 979-10-231-2327-2
II Magali Coumert	 979-10-231-2328-9
II Noémi Colin	 979-10-231-2329-6
II Céline Ménager	 979-10-231-2330-2
II Giorgia Vocino	 979-10-231-2331-9
II François Bougard	 979-10-231-2332-6
II Patrick Demouy	 979-10-231-2333-3
II Noëlle Deflou-Leca	 979-10-231-2334-0

II Klaus Krönert	 979-10-231-2335-7
II Anne Wagner	 979-10-231-2336-4
II Yves Sassier	 979-10-231-2337-1
II Dominique Boutet	 979-10-231-2338-8
II Henri Bresc	 979-10-231-2339-5
III Osamu Kano	 979-10-231-2340-1
III Sho-ichi Sato	 979-10-231-2341-8
III Philippe Depreux	 979-10-231-2342-5
III Régine Le Jan	 979-10-231-2343-2
III Thomas Granier	 979-10-231-2344-9
III Michèle Gaillard	 979-10-231-2345-6
III J. Barbier & L. Morelle	 979-10-231-2346-3
III Jacques Verger	 979-10-231-2347-0
III Claude Gauvard	 979-10-231-2348-7
III Albert Rigaudière	 979-10-231-2349-4
IV Jean-Pierre Poly	 979-10-231-2350-0
IV Bernard Merdrignac	 979-10-231-2351-7
IV M. J.-L. Perrin	 979-10-231-2352-4
IV Sumi Shimahara	 979-10-231-2353-1
IV François Dolbeau	 979-10-231-2354-8
IV Iégor Reznikoff	 979-10-231-2355-5
IV Charles Vulliez	 979-10-231-2356-2
IV Guy Lobrichon	 979-10-231-2357-9
IV Cédric Giraud	 979-10-231-2358-6
IV Gilbert Dahan	 979-10-231-2359-3
IV Daniel G. König	 979-10-231-2360-9
IV Stéphane Gioanni	 979-10-231-2361-6
IV Boudet & Véronèse	 979-10-231-2362-3
IV J.-L. Lemaitre	 979-10-231-2363-0
IV Bruno Galland	 979-10-231-2364-7

mailto:sup%40sorbonne-universite.fr?subject=CCM%2057
http://sup.sorbonne-universite.fr


histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

7

REMERCIEMENTS

Les deux universités dans lesquelles Michel Sot a fait carrière ont contribué, 
par leurs subventions, à la parution de ce volume. Que soient particulièrement 
remerciés ici l’UFR SSA de l’université Paris-Ouest-Nanterre-La Défense, 
l’équipe THEMAM de l’UMR 7041 ArScAn de cette même université, 
l’UMR 8596 – Centre Roland Mousnier de Paris-Sorbonne, l’École doctorale I 
ainsi que le Conseil scientifique de Paris-Sorbonne. Jacques Verger a accepté 
d’accueillir ce livre aux Presses de l’université de Paris-Sorbonne et Sophie Linon-
Chipon a mené à bien sa publication ; nous leur en sommes profondément 
reconnaissants. Joëlle Alazard-Fontbonne, Noémi Colin, Céline Ménager et 
Blaise Royer, tous quatre anciens étudiants de Michel Sot, ont participé aux 
relectures des contributions. Marion Franchet, secrétaire de rédaction à l’École 
doctorale I de l’université Paris-Sorbonne, a relu et harmonisé le manuscrit. 

Véronique Sot et Ludovic Sot ont accompagné le projet depuis ses premiers 
balbutiements, heureux de participer au complot qui devait rendre hommage à 
notre maître. Nous tenons à leur dire notre reconnaissance pour leur chaleureuse 
complicité. 

Que tous reçoivent ici l’expression de la gratitude des éditeurs.



8

ABRÉVIATIONS

AASS Acta sanctorum
AASS, OSB Acta sanctorum, Ordinis sancti Benedicti
BHL Bibliotheca hagiographica latina
CCCM Corpus christianorum continuatio medieualis
CCSL Corpus christianorum series latina
CSEL Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum
MGH Monumenta Germaniae historica
MGH, Conc. Monumenta Germaniae historica, Concilia
MGH, DD Monumenta Germaniae historica, Diplomata
MGH, EE Monumenta Germaniae historica, Epistolae
MGH, Ldl Monumenta Germaniae historica, Libelli de lite imperatorum 

et pontificum
MGH, LL Monumenta Germaniae historica, Leges
MGH, LL 
nat. Germ.
MGH, PLAC
MGH, SRM

/ N.S.

Monumenta Germaniae historica,  Leges  nationum 
Germanicarum
Monumenta Germaniae Historica, Poetae Latini Aevi Carolini
Monumenta Germaniae historica, Scriptores rerum 
Merouingicarum
/ Noua series

MGH, SS
MGH, AA

MGH, SS rer. 
Ger.

Monumenta Germaniae historica, Scriptores
Monumenta Germaniae historica, Scriptores, Auctores 
Antiquissimi
Monumenta Germaniae historica, Scriptores rerum 
Germanicarum ad usum scholarum separatim editi

ms. manuscrit
mss manuscrits
PL Patrologia latina
SC Sources chrétiennes
TOB Traduction œcuménique de la Bible



PROLOGUE





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

11

UN HISTORIEN ET SON HAUT MOYEN ÂGE : MICHEL SOT 

Rosamond McKitterick 
Université de Cambridge

Deux observations de Flodoard, historien du monde franc du xe siècle, 
peuvent servir d’introduction pour saisir à la fois la portée du travail de Michel 
Sot et les sujets sur lesquels il a tant apporté au cours de sa carrière de chercheur, 
c’est-à-dire les constructions narratives et les usages de la mémoire durant la 
période carolingienne depuis les débuts du viiie siècle jusqu’à la fin du xe siècle 
en Europe occidentale. Dans ses Annales, Flodoard mentionne, en passant, la 
Porte de Mars dans la cité de Reims ; ce monument romain sert simplement 
de point de repère pour situer l’église voisine, Saint-Hilaire, où la vue a été 
miraculeusement rendue un aveugle 1. Mais dans l’Histoire de l’Église de Reims, 
la Porte revêt une signification bien plus importante. Dans ce texte, Flodoard 
a retracé l’histoire du siège de Reims depuis Sixte, premier évêque de la cité, 
prétendument envoyé par saint Pierre dans le nord de la Gaule. En exposant 
comment la cité a été fondée, Flodoard a reporté cette fondation dans un 
passé plus antique et examiné ses liens séculaires avec Rome. Il a rejeté comme 
inappropriée la vulgata opinio selon laquelle la cité aurait été fondée par Remus, 
frère de Romulus, et tiré sa science de Tite-Live, dont l’Ab urbe condita (Depuis 
la fondation de Rome) vient étayer son argumentation. Mais Flodoard est allé 
plus loin : il a affirmé que l’antique fondation romaine de la cité est attestée 
sans conteste possible par l’arc de triomphe romain que l’on trouve encore à 
Reims, la porte de Mars, aujourd’hui sur la Place de la République, à l’est de 
la cathédrale, qui est l’un des traits marquants les plus importants du paysage 
urbain et qui montre de fait Romulus et Remus allaités par la louve : Flodoard 
suggère que Reims pourrait bien avoir été fondée par des membres des légions 

1	 Flodoard, Annales, éd.  Ph.  Lauer, Les Annales de Flodoard, Paris, A. Picard et fils, 1905, 
s. a. 934, p. 58 et M. Sot, Un historien et son Église au xe siècle. Flodoard de Reims, Paris, 
Fayard, 1993, p. 357 et 411. Voir aussi E. Beddoe, « Memory and Identity in Flodoard of Reims: 
His Use of the Roman Past  », dans R.  Corradini, R.  Meens, C.  Pössel, P.  Shaw  (dir.), Texts 
and Identities in the early Middle Ages, Vienna, Verlag der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften, coll. « Forschungen zur Geschichte des Mittelalters », 12, 2006, p. 61-72.



12

de Remus 2. La Porte de Mars se trouve bien être l’arc de triomphe le plus grand 
de l’Empire romain, mais elle a été érigée vers l’an 200 de notre ère. Sept siècles 
plus tard, Flodoard comprend donc son inscription dans le temps d’une façon 
plutôt approximative. Néanmoins, sa remarque, qui relève des relations entre 
l’usage de la mémoire à Reims et son écriture de l’histoire du siège épiscopal, est 
importante : Flodoard a rejeté une opinion répandue dans la ville pour accorder 
crédit à une source écrite antique. Puis il a utilisé un monument local et un 
autre jeu de traditions au sujet de ceux qui l’ont érigé, à la fois pour confirmer 
l’antiquité de la cité elle-même, mais aussi pour la reculer dans le temps.

Pour Flodoard, le monument remplit son but classique d’objet qui doit 
garder le souvenir d’une personne ou d’un événement 3. Du coup, la Porte 
de Mars à Reims peut jouer par la suite son rôle de point de référence pour 
la construction de l’ensemble de l’Histoire de Flodoard. Comme Michel Sot 
l’a souligné dans son livre et les articles qui l’ont suivi, le récit de Flodoard 
a été écrit selon les conventions d’un genre, celui des Gesta episcoporum 4, 
mais a créé pour le public qui l’a reçu une mémoire originale de l’Église de 
Reims. De la sorte, dans le texte de Flodoard, la Porte de Mars constitue 
une incarnation du passé romain dans la cité, tel que la mémoire civique le 
conserve. C’était un des éléments essentiels de l’identité de la cité même ; 
Reims elle-même est devenue un lieu de mémoire au sens que prend l’expression 
chez Pierre Nora 5. Mais, comme Michel Sot l’a démontré, le récit de Flodoard 
a joué un rôle décisif dans la construction de l’identité de la cité rémoise et 
de ses citoyens. L’Historia Remensis Ecclesiae offre l’exemple, non seulement 
de la façon par laquelle différentes expressions et utilisations de la mémoire 
reflètent divers aspects de l’identité d’un peuple, mais encore de la capacité 
qu’a un texte historique existant, ici celui de l’auteur romain Tite-Live, à 
entrer en combinaison avec des souvenirs locaux pour donner naissance à une 
nouvelle version du passé de Reims.

2	 Flodoard, Historia Remensis Ecclesiae,  I.1, éd.  M.  Stratmann, Flodoard von Reims: Die 
Geschichte der Reimser Kirche, MGH SS, 36, Hanover, 1998, p. 62.

3	 M.I. Finley, « Myth, Memory and History », dans M. Finley (dir.), The Use and Abuse of history, 
London, Chatto and Windus, 1975, p. 11-33, ici p. 25-28 et A. Cooley, « Inscribing History at 
Rome », Bulletin of the Institute of Classical Studies, Suppl. 75, « The Afterlife of Inscriptions: 
Reusing, Rediscovering, Reinventing and Revitalising Ancient Inscriptions », dir. A. Cooley, 
2000, p. 7-35.

4	 F. Bougard, M. Sot (dir.), Liber, gesta, histoire. Écrire l’histoire des évêques et des papes de 
l’Antiquité au xxie siècle, Turnhout, 2009. Voir aussi M. Sot, « Local and Institutional History: 
The early Middle Ages (c. 300-1000) », dans D. Deliyannis (dir.), Historiography in the Middle 
Ages, Leyden, Brill, 2003.

5	 P. Nora (dir.), Les Lieux de mémoire, Paris, Gallimard, 1984 ; trad. anglaise de L.D. Kritzman, 
Realms of Memory: the Construction of the French Past, New York, Columbia UP, 1996.



13

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

L’usage de souvenirs sélectionnés pour donner plus de force à l’identité d’une 
institution ou à une idéologie, comme leur rôle de lieu central dans les textes 
historiographiques de la période carolingienne, a été l’une des préoccupations 
majeures du travail de Michel Sot. Les problèmes posés par l’interprétation 
des sources sont aussi un sujet d’intérêt sous-jacent et permanent. Michel Sot 
a été particulièrement attentif à la nécessité, pour les historiens actuels, de 
regarder en face, dans les sources écrites et iconographiques héritées du passé, 
les manifestations visibles des usages de la mémoire. La plupart de ces sources 
après tout, ont été à l’origine conçues pour relayer la mémoire d’une manière ou 
d’une autre. Les compilations juridiques ou les registres épistolaires par exemple, 
appartiennent évidemment à la catégorie des écrits destinés à être archivés, selon 
leur cohérence historique. L’un des grands services que Flodoard a rendu à tous 
les historiens du monde carolingien qui l’ont suivi, a été de conserver une très 
grande quantité des archives rémoises, en particulier les lettres et les documents 
produits par l’archevêque Hincmar 6. Puisque Flodoard a inséré ces répertoires 
de documents dans un récit, pour créer une nouvelle catégorie de texte, qui 
appartient lui-même à un genre illustré par une longue tradition, cela signifie 
que tout médiéviste est conduit à évaluer les récits composés par Flodoard à 
plusieurs niveaux. De ce point de vue, le travail de Michel Sot sur Flodoard 
comme historien est exemplaire en terme de méthode et se comprend au mieux 
dans le contexte des développements récents de la recherche historique, en 
particulier dans son interprétation globale des thématiques de l’histoire et de 
la mémoire.

En s’intéressant à ces sujets, il est banal de noter que tout historien doit garder 
à l’esprit non seulement par quel processus cognitif l’humanité se souvient 
effectivement des faits, par le jeu de la mémoire et du souvenir qui choisissent, 
transforment et bouleversent l’ordre du temps, mais encore par quel biais la 
mémoire est conservée et l’histoire écrite. Il y a là un jeu entre différents agents 
de la mémoire commune, l’oralité, le corps et le geste, l’écriture. Ceci est vrai 
de notre monde contemporain, qui doit choisir d’accorder ou non du poids aux 
témoins visuels et à leurs témoignages, comme c’est vrai de n’importe quelle 
période du passé. Comme historiens, bien entendu, nous sommes confrontés en 
permanence dans nos sources au souvenir du passé, mais les souvenirs peuvent 
être personnels et collectifs, et ils peuvent être remis en forme et manipulés. De 
fait, les historiens qui étudient comment des témoignages particuliers ont été 
utilisés pour construire un passé et renforcer une identité ou une idée, doivent 

6	 P.  Erhart, L.  Hollenstein (dir.), Mensch und Schrift im frühen Mittelalter, Sankt-Gallen, 
Stiftsarchiv St. Gallen, 2006 ; P. Erhart, K. Heidecker, B. Zeller (dir.), Die Privaturkunden der 
Karolingerzeit, Zürich, Urs Graf Verlag, 2009.



14

toujours tenir compte des problèmes posés par les faits, avérés ou non, et du biais 
par lequel des textes écrits leur ont communiqué leurs idées sur le passé, qu’il 
s’agisse de récits ou qu’ils se présentent volontairement comme des documents 
juridiques et historiques, d’allure plus objective.

Bien que la recherche historique la plus récente sur la mémoire ait apparemment 
été dominée par des préoccupations contemporaines, la mémoire n’est en aucun 
cas une question qui appartient aux contemporanéistes et les médiévistes en 
particulier ont appréhendé les récits historiographiques avec toute la panoplie 
de questions et de méthodes que les sources elles-mêmes exigent. Michel Sot, de 
nouveau, a été l’un des chefs de file dans cette approche, avec sa reconstruction 
méticuleuse du milieu culturel de Flodoard en général et des influences 
auxquelles son travail a été soumis, à la fois quand il a acquis les compétences 
techniques dont il avait besoin et quand il a mis au point son cadre conceptuel. 
Au-delà de la formation scolaire et technique de Flodoard, Michel Sot a tout 
indiqué avec précision, les livres qu’il a pu fréquenter, l’importance des liens 
maintenus par Reims avec d’autres centres qui ont pu affecter Flodoard ou 
avoir une influence sur lui, le contexte politique dans lequel il a développé ses 
aptitudes professionnelles d’historien, de même que les limites des témoignages 
existants.

La commémoration est apparue dans l’historiographie et la recherche 
contemporaines comme un usage particulièrement pénétrant de la mémoire, 
surtout durant le Moyen Âge. Par « commémoration » on entendra la création 
d’images, d’écrits ou de paroles autour des souvenirs, ce qui pose la question d’un 
type de comportement – faire mémoire – et d’un contenu, la mémoire comme 
idées construites et agencées entre elles. Ceci englobe sans aucun doute nombre 
de genres d’écriture et de styles de récits commémoratifs, de même que les 
différentes occasions dans lesquelles un groupe précis donne à ses conversations 
au sujet d’un passé commun une signification particulière. Mais si ce sont des 
individus qui se rappellent quelque chose, jusqu’à quel point est-il opportun 
de parler de mémoire collective ? Fentress et Wickham soutiennent que tout 
souvenir est structuré par des identités collectives 7. Pour eux, « faire l’expérience 
d’une remémoration du passé et partager les images d’un passé historique sont 
les genres de souvenirs qui revêtent une importance toute particulière pour 
créer, dans le présent, un groupe social ». Voici, à l’évidence, une adaptation de 
l’idée d’Halbwachs d’héritage commun, de « mémoire collective » par laquelle 
un groupe social se définit lui-même. Les souvenirs occupent manifestement 
une place décisive pour créer une identité. Ils font partie de ce que Frazer, dans 

7	 J. Fentress, C. Wickham, Social Memory, Oxford/Cambridge (Mass.), Blackwell, 1992.



15

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

le contexte des Îles britanniques du haut Moyen Âge, a appelé les principes 
structurants 8. De la même façon, dans le contexte des débuts des temps 
modernes en Allemagne, Bell examine comment les communautés juives se 
sont rappelé et ont raconté leur passé, et comment le souvenir d’hommes ou 
d’événements du passé a pu être utilisé comme leçon pour le temps présent 9. 
Dans mon propre livre, Histoire et mémoire dans le monde carolingien, en outre, 
j’ai mis à l’essai cette idée que les récits historiques sont les expositions, autant de 
ce que des hommes ont retenu de leur passé, que de ce qu’ils ont choisi d’oublier. 
J’ai étudié en détail dans quelle mesure les textes sont le reflet d’une mémoire 
commune, et quelle part prend la mémoire partagée dans la définition d’un 
groupe social. J’entends mémoire « partagée » ou commune comme la mémoire 
qu’un échange établit, qu’il s’agisse d’une communication écrite ou orale 10. En 
parlant de la formation d’une mémoire commune, nous avons besoin d’adopter 
en même temps cette notion qui lui est associée, d’une création de comptes-
rendus d’événements passés qui proviennent de la mémoire, mais d’une 
mémoire si sélective qu’elle est distinctive, avant d’être partagée par un groupe.

Ainsi, bien que ce soit des individus qui se rappellent des choses, il est légitime 
de parler de mémoire commune précisément parce qu’il s’agit d’une mémoire 
partagée. La mémoire ne peut être séparée de son contexte social et historique. 
Pour l’historien médiéviste, tout ce qui subsiste d’un échange oral est ce qui a pu 
être consigné par écrit. L’interprétation de ce témoignage écrit – aide-mémoire 
et écriture de l’histoire – comporte de nombreux éléments techniques, mais 
analyser ce témoignage écrit comme une production mémorielle, en particulier 
quand il s’agit des écrits historiographiques du haut Moyen Âge, est crucial : il 
s’agit d’une mémoire, formulée par un individu mais partagée à l’intérieur d’un 
groupe, au point que les perceptions ou les interprétations que chaque membre 
du groupe donne de ses propres souvenirs, prend une forme nouvelle.

Inévitablement, les questions que soulèvent ces usages de la mémoire dans 
les sociétés du passé se trouvent ainsi étroitement liées avec le traitement que 
les historiens réservent aux témoignages. La plupart de ces témoignages, sans 
doute, sont le résultat soit d’une mise par écrit d’une mémoire reçue, soit d’une 
tentative pour offrir une occasion de se souvenir. Les documents comme les récits 
historiographiques fournissent des images de la réalité que les contemporains 
gardaient en mémoire. Ce sont des comptes-rendus de faits, de personnages, de 

8	 W.O.  Frazer, A.  Tyrrell (dir.), Social Identity in early Medieval Britain, London, Leicester 
University Press, 2000.

9	 P. Bell, Jewish Identity in early Modern Germany: Memory, Power and Community, London, 
Aldershot/Burlington, 2007.

10	 R.  McKitterick, Histoire et mémoire dans le monde carolingien, Turnhout, Brepols, 
coll. « Culture et société médiévales », 16, 2009 (1re éd. anglaise, Cambridge, 2004).



16

gestes, et en même temps des interprétations du passé, qui combinent avec force 
récit objectif et vision subjective. Nous y trouvons aussi les évocations de traditions 
anciennes, comme si elles faisaient partie d’une mémoire vivante et active, et 
devaient être à ce titre conservées par la suite. En outre, les témoignages écrits ou 
matériels se trouvent conservés d’une façon qui définit la forme et la structure que 
prennent les souvenirs du passé et détermine leur usage postérieur. Cette sélection, 
ces points de vue sur le passé, ces images produites par une mémoire officielle et 
publique, l’existence d’une mémoire collective et individuelle capable d’avoir une 
influence et un effet sur la vie politique, le modelage de la mémoire et les réseaux 
de pouvoir, aucun de ces phénomènes n’est proprement médiéval. 

Plus un objet d’étude historique se trouve placé dans un passé lointain, plus les 
mythes sont susceptibles d’altérer les souvenirs authentiques et plus les documents 
écrits peuvent apporter leur aide, en permettant d’ancrer le souvenir à des objets 
tangibles stables ou des textes situés dans une chronologie sûre. Tous ces éléments 
n’apparaissent pas dans l’œuvre de Flodoard, pas plus qu’ils ne le font dans les 
Gesta episcoporum ou les Gesta abbatum, mais leur existence est un fait qui doit être, 
non seulement admis mais vraiment identifié à chaque occasion. Dans le cas de 
Flodoard, Michel Sot a pu mettre au point une méthode précise pour reconstituer 
le dossier documentaire de Flodoard, comme ce dont il pouvait disposer. Cela 
lui a alors permis d’exposer comment, partant de tout un arsenal d’informations 
disponibles et d’un projet précis d’écriture de l’histoire de Reims, on a pour finir 
débouché sur un aspect encore non envisagé de l’histoire et de l’idée que Flodoard 
se faisait de sa tâche. Je fais référence au remarquable catalogue analytique des 
lettres de l’archevêque Hincmar, qui fait l’essentiel du troisième livre de l’Histoire 
de l’Église de Reims : comme Michel Sot l’a prouvé d’une façon si convaincante, ces 
lettres étaient le moyen choisi par Flodoard pour renforcer le pouvoir et l’autorité 
de l’archevêque de Reims, et pour démontrer que le gouvernement épiscopal 
d’Hincmar avait coïncidé avec l’apogée historique du développement de Reims. 
Michel Sot a sans cesse vérifié et testé Flodoard, il a soumis son texte à l’épreuve 
implacable de l’analyse, du questionnement, de l’examen minutieux. De cette 
façon, il a pu établir avec certitude les méthodes utilisées par Flodoard quand 
il a créé le portrait de chacun des évêques pour ses lecteurs – encore que Michel 
Sot ne se soit pas attaché à déterminer avec précision quels étaient les publics de 
Flodoard. Michel Sot a décrit les trois démarches de Flodoard, comme archiviste, 
témoin oculaire et historien objectif, pour lequel la plus grande difficulté a été, sans 
surprise, de donner un commentaire des événements dont il est contemporain 
au moment où Flodoard était à Reims et pendant la longue période où l’on ne s’y 
accordait pas pour désigner le légitime occupant du siège épiscopal, de Hugues 
ou d’Artaud.



17

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

Le travail de Michel Sot nous permet de définir plus finement dans quelle 
proportion l’étude des usages de la mémoire au Moyen Âge peut ou non poser 
des problèmes spécifiques, qui ne seraient pas pertinents dans les autres périodes. 
La plupart des travaux sur les processus et les mécanismes de la mémoire et du 
souvenir sont l’œuvre de médiévistes, Carruthers, Clanchy, Coleman, Geary ou 
Treitler 11. Les historiens contemporains ont essayé de faire la différence entre 
l’Histoire, dans sa version officielle fondée sur des archives, et les souvenirs, 
personnels et individuels, qui en donnent une version moins lissée. À nouveau 
ici, Flodoard et la méthode que Michel Sot utilise pour décortiquer les différents 
niveaux de son œuvre, sont d’une pertinence extrême pour l’historien et son 
métier. Avantage supplémentaire, l’auteur de l’Historia Remensis Ecclesiae n’est 
pas seulement identifié : c’est tout le contexte historique de son existence ou 
presque qui peut être reconstruit et l’historien lui-même a pu être connu autant 
sous l’angle de sa carrière que par son texte. Flodoard a dit qu’il écrivait les vies des 
évêques de son temps pour que leur souvenir soit conservé, exactement comme 
le souvenir des évêques des siècles précédents est conservé dans l’Historia 12. 
La suprématie politique à Reims était en profondeur une affaire familiale ; le 
contrôle des laïcs sur les biens ecclésiastiques conférait au propriétaire laïc un 
pouvoir considérable dans les limites de ce diocèse, mais si l’évêque avait les 
épaules assez larges pour exercer sa fonction, il pouvait tenir bon et conserver son 
propre pouvoir. Mais Reims, au dernier siècle de la domination carolingienne, 
était aussi un siège épiscopal d’importance internationale, où les relations entre 
les rois et les évêques étaient extraordinairement intenses, et en particulier sous 
Hincmar, Foulques, Hervé et Séulf.

L’ancien concept de système de l’Église impériale, qui a désormais perdu 
tout crédit 13, méconnaissait la nature de ces groupes et de ces institutions, à 
la fois ecclésiastiques et laïcs, dont les intérêts s’emboîtent étroitement et sont 
intimement liés, de même qu’il ne pouvait pas rendre compte des procédures 
coutumières et de leurs modalités, ni des normes sociales de comportement à 
l’intérieur des sociétés du haut Moyen Âge. Dans l’histoire du diocèse de Reims, 

11	 M. Carruthers, The Book of Memory. A Study of Memory in Medieval Culture, Cambridge, 
Cambridge UP, 1990 ; M. Clanchy, From Memory to Written Record, England 1066-1307, 2e éd., 
Malden (Mass.), Blackwell, 1993 ; J. Coleman, Ancient and Medieval Memories. Studies in 
the Reconstruction of the Past, Cambridge, Cambridge UP, 1992  ; P.  Geary, Phantoms of 
Remembrance. Memory and Oblivion at the End of the First Millennium, Princeton (N.J.), 
Princeton UP, 1994 ; L. Treitler, « Homer and Gregory. The Transmission of Epic Poetry and 
Plainchant », The Musical Quarterly, 60, 1974, p. 333-372.

12	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 11 et p. 629-630.
13	 C’est T. Reuter qui a initié cette voie avec T. Reuter, « The Imperial Church System of the 

Ottonian and Salian Rulers: A Reconsideration », dans J.L. Nelson (dir.), Medieval Polities 
and Modern Mentalities, Cambridge, Cambridge UP, 2006, p. 325-354.



18

il y avait une tension entre un idéal – la prééminence de Reims sur les provinces 
ecclésiastiques des royaumes francs – et la réalité : incapacité à remplir ce rôle, 
immixtion dans les intrigues politiques des membres de la famille carolingienne, 
soumission à ces mêmes Carolingiens, prouesse militaire, immense richesse, 
relations étroites entre les archevêques et les principaux monastères du diocèse. 
Hervé, par exemple, a pris la tête d’un corps armé de 1 500 combattants contre 
les Hongrois et Séulf a renforcé les murs de la cité. En 945, Saint-Remi s’est pour 
finir assuré de son indépendance vis-à-vis du contrôle épiscopal, en recouvrant 
un abbé régulier. 

Au sujet de la direction spirituelle des archevêque de Reims, le récit de Flodoard 
est relativement, et même remarquablement, discret. À première vue, il pourrait 
décevoir ; mais ce que les contemporains attendent des sources du haut Moyen 
Âge repose bien trop souvent sur des préjugés qui n’ont pas lieu d’être – il faut 
donc se féliciter de cette déception initiale. Flodoard s’éternise à la place sur les 
actions concrètes des archevêques et sur leur force, surtout dans le relèvement de 
la richesse de l’évêché et le recouvrement des biens ecclésiastiques. Il souligne les 
relations privilégiées que Reims entretient avec Rome et ses papes, en particulier 
sous l’épiscopat de Foulques. Il rassemble les documents sur les relations des 
archevêques avec les rois de Francie, avec les onze évêques suffragants de la 
province de Reims, les moines des différentes abbayes, les prêtres des paroisses et 
avec les élites laïques qui pouvaient leur servir de patrons. Il offre une première 
idée de ce que pouvait bien signifier pour l’Église de fonctionner au milieu de 
ce monde. Comme cela a déjà été souligné, Flodoard a pu exploiter les archives 
de Reims, qui ont apparemment été pour la première fois réunies sous Ebbon, 
cet Ebbon dont Hincmar a, pour le moins, tenté de démolir le souvenir et les 
actions. Les autres ressources de Flodoard ont déjà été reconstituées par Michel 
Sot, à commencer par le milieu culturel dans lequel travaillait Flodoard, les 
livres qu’il a pu lire ou auxquels il est susceptible d’avoir eu accès.

Flodoard de ce fait ne créé pas seulement une identité collective, mais aussi 
une justification générale pour un modèle de comportement épiscopal à travers 
les siècles que son Histoire englobe. Bien que l’importance des évêques dans le 
gouvernement du xe siècle soit mise en lumière dans les Vies et gestes de chacun 
d’entre eux, les carrières de ces individus, leur identité singulière, sont moins 
importantes que le siège de Reims lui-même et lui sont subordonnées : c’est 
le siège épiscopal de Reims le véritable héros du récit historique de Flodoard. 
Chacun des évêques de l’Historia Remensis Ecclesiae est évalué à la lumière de ce 
que Flodoard nous en dit, aussi bien que d’après ce qu’on peut glaner dans les 
sources qu’ils ont produites. Hincmar a joué un rôle décisif : sa définition du 
ressort juridique et de la fonction d’un évêque en termes canoniques n’est pas 
la moindre de ses contributions. Mais Flodoard expose sa propre conception 



19

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

de l’Église franque en termes narratifs, en termes d’histoire ; le fait qu’il étaie 
son raisonnement en recourant massivement au contenu des archives de Reims 
contribue à construire pour ce siège une identité territoriale autant qu’ecclésiale : 
parce qu’il fait porter son regard principalement sur les biens fonciers, il offre, 
au milieu du récit des intrigues, des attaques, des dépositions et des temps 
d’instabilité, un élément de stabilité. 

De la même façon, l’identité collective est un thème majeur dans les autres 
histoires des évêchés qui subsistent, comme à Auxerre, Ravenne, Le Mans, 
Cambrai, Hambourg et Brême, Naples, Liège, Trèves, Verdun, Metz et Toul. 
Toutes ont aussi puisé leur inspiration dans le Liber pontificalis, bien qu’il soit 
étonnant qu’on n’en trouve aucune, pas même sous la forme d’une série de 
biographies, en Angleterre, en Espagne, ni dans le sud de la Francie. La raison de 
cette lacune n’a pas encore été pleinement élucidée : on peut néanmoins penser 
que cela s’explique par la situation particulière des évêques dans les sociétés de 
ces espaces tout autant que par leur désir d’associer l’histoire de leurs sièges, sur 
le plan littéraire comme historiographique, avec Rome. Les preuves que Michel 
Sot a rassemblées sur la réussite de Flodoard comme historien qui a donné à 
la cité de Reims les contours de sa mémoire et lui a offert, avec sa glorieuse 
continuité épiscopale depuis l’Antiquité romaine, une identité collective, font 
ressortir l’importance de tous ces textes pour notre compréhension du rôle de 
l’Église dans la société du haut Moyen Âge. À un premier niveau, Michel Sot 
met en évidence combien le travail de Flodoard est crucial, puisqu’il est l’un 
de ces auteurs qui peuvent dessiner le portrait d’un évêque du xe siècle, dans 
la continuité de ses prédécesseurs, portrait dissonant avec l’image du xe siècle 
que les réformateurs grégoriens ont voulu propager et qui peut lui servir 
d’antidote. Mais, dans son ensemble, Un historien et son Église est complété par 
une compréhension subtile des relations que Flodoard, l’historien, a lui-même 
entretenues avec le passé et son époque.

Michel Sot n’entretient pas seulement un dialogue ininterrompu avec Flodoard 
quand il explore la cité de Reims et sa remarquable succession épiscopale aux ixe 
et xe siècles. Il mène aussi une discussion bien réelle entre l’historien du xe siècle 
et ses publics, ensemble, puis successivement ; et entre le passé et le présent, 
c’est-à-dire entre l’historien contemporain et ses sources médiévales. Ce dialogue 
entre le passé et le présent est un thème récurrent du travail de Michel Sot, de 
façon explicite ou non. Par exemple, dans son étude consacrée aux préfaces des 
Gesta episcoporum, il a mis en évidence la façon qu’ont les auteurs de construire 
dans leurs Gesta la memoria des évêques comme un pont lancé entre le passé et 
le présent, à partir du registre de leurs donations, de leur travail en faveur des 



20

institutions ecclésiastiques de leur diocèse et de leurs réussites 14. Par-dessus tout 
cependant, l’œuvre de Michel Sot fait la démonstration de l’utilité du dialogue 
entre un historien contemporain, qui écrit à propos de la façon médiévale 
d’écrire l’histoire, et un historien contemporain qui s’apprête à écrire l’histoire 
d’un aspect du haut Moyen Âge. La série de ses propres livres et de ses articles 
en vérité, tout comme les contributions à ces Mélanges, sont autant de signes 
visibles de ce dialogue entre les historiens du xxie siècle et leurs prédécesseurs 
de l’Occident latin du haut Moyen Âge.

Et pourtant, il ne s’agit pas seulement d’une communication avec le passé, 
mais aussi de la façon qu’a le passé de façonner les identités actuelles. La 
convergence du travail de Michel Sot sur ce sujet découle de sa conviction 
comme historien qu’il s’agit du meilleur moyen pour comprendre les hommes 
et les femmes du passé. En fait, sa conception de l’histoire culturelle est un 
plaidoyer en faveur d’une approche résolument empirique pour venir étayer 
toute définition théorique de la notion de culture : il s’agit d’examiner la 
production culturelle des intellectuels, dans les sphères de la littérature 
et des arts, l’éducation et les manifestations de la religion. Les disciplines 
contemporaines que connaît l’Université, comme l’anthropologie, et des 
concepts comme celui de « mentalités », pour penser ce qui est le propre de 
différents groupes sociaux en matière de culture, deviennent alors des outils 
pour décrypter le sens de ces manifestations de la culture médiévale. Il en 
découle que les médiévistes sont plus ou moins tenus d’être en même temps 
des historiens de la culture. En évaluant une culture, Michel Sot a suggéré que 
l’écriture individuelle ou collective de l’histoire est le meilleur indicateur de 
la façon que des hommes et des femmes ont eu de comprendre leur identité 
dans une période donnée : « La façon dont on écrit l’histoire nous apparaît 
comme le meilleur témoignage de la conscience qu’ont les hommes d’une 
époque de leur identité » 15.

L’identité de Flodoard et sa formation comme historien apparaissent, selon 
l’œuvre de Michel Sot, sous leur jour le plus clair dans l’Historia Remensis 
Ecclesiae, bien qu’il reconnaisse que le De triumphis Christi était pour Flodoard 
la meilleure préparation avant de s’embarquer dans l’histoire de Reims 16 et qu’il 
montre que les Annales ont un sens très concret quand il faut estimer la valeur 
de ce que Flodoard nous dit dans son Histoire. Dans le De triumphis Christi, 

14	  M. Sot, « Rhétorique et technique dans les préfaces des Gesta episcoporum (ixe-xiie siècles) », 
Cahiers de civilisation médiévale, 2-3, 1985, p. 181-200.

15	 M. Sot (dir.), Histoire culturelle de la France, Paris, Le Seuil, 1997, p. 19.
16	 De triumphis Christi, éd.  J.  Mabillon, repr. PL  135, col.  491-886. Voir aussi P.C.  Jacobsen, 

Flodoard von Reims. Sein Leben und seine Dichtung <De triumphis Christi>, Leiden, Brill, 
coll. « Mittellateinische Studien und Text », 10, 1978.



21

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

long et ambitieux poème épique et historique, Flodoard a présenté une histoire 
des saints de l’Église primitive de Palestine, d’Antioche et d’Italie, qui exprime 
clairement que l’histoire de l’Église doit être comprise comme l’histoire de 
ses saints. L’insistance de l’Historia Remensis Ecclesiae sur Reims comme locus 
sanctus est un supplément apporté au De triumphis Christi, avec sa définition 
précise et concrète de l’emplacement des églises et des autels, des déplacements 
de reliques, de la première place qu’occupent ensemble saint Remi et saint 
Thierry 17, et par-dessus tout avec son insistance sur les liens sans équivalent que 
Reims a noués avec saint Pierre, depuis la prétendue mission de Sixte, envoyé 
de Rome à Reims pour devenir le nouvel évêque du siège.

On pourrait et on devrait en dire davantage des Annales, par égard pour la 
réussite de Flodoard et l’importance de l’historiographie du xe siècle dans son 
ensemble – il faut se contenter ici de quelques observations. Dans la mise au 
point, bien trop succincte, qu’il établit dans Un historien et son Église, Michel Sot 
fait pour l’essentiel crédit à la synthèse de Philippe Lauer. Il considère les Annales 
comme l’essai d’un apprenti, bien qu’elles aient été rédigées si tard au cours de la 
carrière de Flodoard. Mais contrairement à Philippe Lauer, qui avait condamné 
les Annales comme un méli-mélo confus et incohérent de faits et d’événements 18, 
Michel Sot conclut que Flodoard comprend à la perfection ce qu’il est en train 
d’écrire. Il suggère que les Annales devraient être davantage considérées comme 
une collection, organisée en ordre chronologique, d’événements contemporains 
importants. C’est en tant que telle qu’elles deviennent utiles. Voici à l’évidence 
une exacte description de l’une des utilisations des Annales, et le cadre qu’elles 
offrent, cadre des événements politiques, se lit manifestement tout au long d’Un 
historien et son Église. On peut aller plus loin, à présent qu’un accent décisif a 
été mis, au cours des dix dernières années, sur ce que les Annales, comme genre, 
recèlent de potentialités et de ressources en matière d’idéologie.

Philippe Lauer et Michel Sot ont suggéré que l’usage de chiffres grecs et le 
commencement ex abrupto des Annales pouvaient indiquer que le début du 
texte avait été perdu : c’est d’une importance capitale. Nous n’avons aucune 
idée sur l’extension de cette lacune, mais cette hypothèse nous permet de nous 
demander si Flodoard n’avait pas l’intention d’écrire à la suite d’une œuvre 
antérieure, soit en partant de la date à laquelle Hincmar s’est arrêté pour les 
Annales de Saint-Bertin (882), soit à la suite de la date d’interruption des Annales 

17	 Voir aussi F. Poirier-Coutansais, Gallia monastica, t. 1, Les abbayes bénédictines du diocèse 
de Reims, Paris, 1974 et, pour Remi, M.-C. Isaïa, Remi de Reims. Mémoire d’un saint. Histoire 
d’une Église, Paris, coll. « Histoire religieuse de la France », 35, 2010.

18	 Ph. Lauer (éd.), Les Annales de Flodoard publiées d’après les manuscrits, Paris, A. Picard et 
fils, 1905.



22

de Saint-Vaast (900). Une telle suggestion prend corps quand on considère le 
contexte de transmission des Annales de Saint-Bertin, c’est-à-dire les manuscrits 
de la Bibliothèque municipale de Saint-Omer, 697 et 706, compilation qui a 
pu autrefois comporter aussi les Annales de Saint-Vaast et dont les liens avec 
Reims dans le deuxième xe siècle sont si étroits 19. Ce livre d’histoire, comme 
on le sait désormais assez bien, replace l’histoire des Francs depuis Clovis 
jusqu’aux Carolingiens, dans le contexte de l’histoire de Rome. Je propose 
l’hypothèse que Flodoard lui-même aurait eu le plus évident intérêt à réunir 
ensemble une panoplie si pertinente de textes d’histoire en lien avec son projet 
personnel. Bien que Richer de Reims ait été en mesure de consulter les Annales 
de Flodoard à Reims – et que Lauer ait pensé qu’une version des Annales, de 
laquelle dérivent les deux branches de la tradition manuscrite plus tardive, 
ait été disponible à Reims – la tradition manuscrite des Annales de Flodoard, 
d’après les manuscrits qui existent encore, n’apporte pas la preuve d’un rapport 
avec le dossier historique rémois, BM Saint-Omer 697 et 706. Le plus ancien 
manuscrit des Annales conservé est celui de la BnF, lat. 9768, et il s’agit d’une 
copie soissonnaise, de la fin du xe ou du début du xie siècle. Il contient aussi, le 
fait vaut d’être souligné, le texte de l’Histoire de Nithard 20.

Pour le reste, l’un des traits notables des manuscrits de Flodoard est le fait 
qu’ils aient conservé les chiffres grecs de l’ère byzantine ou l’annus mundi, dont 
on a parlé 21. Cela renforce l’idée que Flodoard a pu acquérir sa maîtrise de 
la chronologie dans les textes d’histoire dont il disposait à Reims, comme le 
De temporum ratione de Bède (Bern, Burgerbibliothek 83) ou la Chronique 
d’Isidore de Séville (London, British Library Royal.B.XIX). L’usage de l’annus 
mundi renforce aussi notre compréhension de Flodoard comme historien, 
manifestement pleinement conscient de juxtaposer deux systèmes de datation 
différents, comme s’il avait cherché à offrir un bilan des événements de son 
époque. De plus, cela laisse envisager la manière qu’a eue Flodoard de se frotter 
à une gamme variée de façons d’écrire l’histoire et de perceptions particulières 
du passé, qui étaient toutes à sa disposition à Reims. 

Que les Annales de Flodoard, sous leur forme actuelle, couvrent les années 
919-966 et se trouvent par là même contemporaines de leur auteur, mort 
l’année où elles s’interrompent, mérite qu’on s’y arrête : il s’agit donc d’un travail 
mûrement réfléchi, et l’œuvre d’un historien septuagénaire parvenu à la fin de 
sa vie. Elles contrastent, c’est intéressant, avec l’Historia Remensis Ecclesiae, bien 

19	 F. Grat, J. Vielliard, S. Clémencet (dir.), Annales de Saint-Bertin, Paris, Klincksieck, 1964. Voir 
aussi R.  McKitterick, Histoire et mémoire dans le monde carolingien, Turnhout, Brepols, 
2009, p. 53.

20	 Ph. Lauer (éd.), Les Annales de Flodoard, op. cit., p. lviii.
21	 Ibid.



23

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

plus imposante et d’allure plus structurée, plus cohérente. Bien qu’elles soient 
de fait organisées comme un compte-rendu, année après année, il n’y a pas de 
raison de penser que les Annales de Flodoard aient été réellement rédigées une 
année après l’autre – c’est ce qu’on pensait d’ordinaire des Annales en général 
et ce qu’on a supposé vrai pour celles de Flodoard aussi 22. Elles ne sont pas 
le fruit de notes prises chaque année, au fil des nouvelles qui parvenaient à 
Reims – bien que Flodoard ait pu disposer d’un ensemble de notes simplement 
organisées par ordre chronologique – mais bien un texte à considérer pour lui-
même, le résumé sans fioritures des événements passés consignés dans un style 
dépouillé, le résultat d’une unique entreprise de rédaction menée par celui qui 
était déjà l’auteur de cette trilogie formée par les deux volets De triumphis Christi 
et l’Historia Remensis Ecclesiae. Dans quelques manuscrits, s’ajoute aux Annales 
un bref obit de Flodoard à l’année 966 : il y est question des Annales comme 
d’un libellus 23. Ce terme pourrait peut-être tout aussi bien désigner un texte qui 
aurait été composé par étapes successives, au long d’une quarantaine d’années, 
mais parler de libellus implique plutôt une composition de faible envergure 
et, pour le moins, doit nous rappeler que nous devons nous prémunir contre 
les préjugés en cette matière. L’hypothèse d’une concentration de l’activité 
d’écriture à la fin de la vie de Flodoard pourrait expliquer quelques unes des 
erreurs ou des incertitudes de datation. Cela pourrait aussi contribuer à modifier 
notre jugement sur les informations que les Annales contiennent, de la même 
façon que les souvenirs apparemment confiés au texte écrit.

On ne peut qu’être frappé par la vision nouvelle que propose Flodoard des 
actions et des regroupements politiques des Normands, aussi bien dans le nord 
que dans l’ouest de la Francie. Ces groupes de Normands, ceux de Nantes, 
de Bretagne et d’ailleurs, sont trop souvent négligés au profit de Rollon et 
de ses successeurs dans les environs de Rouen, qui attirent tous les regards. 
Bernard Bachrach et Stephen Fanning ont eu raison à cet égard de mettre en 
garde contre une lecture trop a posteriori de Flodoard 24. Avec le secours des 
travaux de Michel Sot sur les liens qu’entretiennent l’écriture de l’histoire et la 
politique, on peut découvrir dans les Annales de Flodoard, avec leur insistance 
sur la royauté, toute défectueuse qu’elle puisse être, un exemple d’idéologie 
politique incarnée sous une forme brève et historiographique. La géographie 
politique de la Francie a été transformée au cours de la vie de Flodoard. 
Constamment, la domination des rois francs s’est trouvée à la fois affirmée et 

22	 Par exemple Ph. Lauer (éd.), Les Annales de Flodoard, op. cit., p. xviii.
23	 Ibid., p. xxiv.
24	 B.  Bachrach, S.  Fanning, The Annals of Flodoard of Reims 919-966, Peterborough (Ont.), 

Broadview Press, 2004, p. xxi.



24

remise en cause, tant à l’ouest qu’à l’est 25. Bien des hommes nouveaux se sont 
immiscés sur la scène politique, à commencer par les Normands qui occupent 
une place si importante tout au long du récit, et les comtes de Vermandois, 
entre les mains desquels Flodoard lui-même eut à souffrir 26. C’est bien de cela 
en vérité que les Annales font la chronique. Tant d’informations attendues 
sont passées sous silence… Les actions des protagonistes n’en ressortent que 
plus vivement ainsi que la pertinence des observations de Flodoard. C’est 
précisément parce que nous connaissons la capacité de Flodoard à se montrer 
disert, que sa contribution à l’écriture de l’histoire du xe siècle, avec son choix 
d’un style laconique, voire parfois télégraphique, est si importante et mérite 
d’être examinée plus avant.

L’œuvre de Michel Sot, et en particulier son étude de Flodoard, revêt aussi un 
caractère décisif quand elle démontre l’importance de la sacralisation de l’espace 
que l’historiographie accomplit. Michel Sot lui-même a développé cette idée 
dans des études approfondies consacrées au genre des Gesta episcoporum 27. Cette 
importance de l’espace sacré, d’autres aussi l’ont constatée, non seulement parce 
qu’ils ont pu exploiter les Gesta episcoporum Autissiodorensium, si faciles d’accès 
dans leur excellente nouvelle édition qui doit tant à Michel Sot, mais aussi 
parce qu’ils méditent sur les conséquences de l’interprétation qu’il a donnée de 
ce genre, compris comme un tout 28. Grâce à cette nouvelle édition assurément, 
nous disposons d’un texte parfait pour travailler, qui met en évidence les 
méthodes de travail de ceux qui ont compilé les Gesta, ces auteurs capables de 
faire un unique corpus médiéval à partir de l’histoire de leur Église, des Vitae des 
saints qui lui étaient associés, et des documents que conservaient ses archives. 
Mais quand Constance Bouchard par exemple propose de penser l’historien 
du haut Moyen Âge ou le « chroniqueur médiéval », pas seulement comme 
celui qui met les événements du passé en ordre, mais comme celui qui mène 
une « conversation avec les documents laissés par les générations précédentes 

25	 Voir par exemple G. Koziol, «  Is Robert  I in Hell? » et id., « Charles the Simple, Robert of 
Neustria, and the Vexilla of Saint-Denis », Early Medieval Europe, 14, 2006, p. 233-368 et 
p. 355-390.

26	 Flodoard, Annales, éd. Ph. Lauer, s. a. 940, p. 78.
27	 M. Sot, « Organisation de l’espace et historiographie épiscopale dans quelques cités de 

la Gaule carolingienne  », dans B.  Guenée (dir.), Le Métier d’historien et historiographie 
médiévale, Paris, Publications de la Sorbonne, 1977, p. 31-43.

28	 Voir, par exemple, les études subtiles à partir de points de vue très différents de D. Iogna-
Prat, La Maison-Dieu. Une histoire monumentale de l’église au Moyen Âge, Paris, Le Seuil, 
2006 et de W. van Egmond, Conversing with the Saints. Communication in pre-Carolingian 
Hagiography from Auxerre, Turnhout, Brepols, coll. « Utrecht Studies in Medieval Literacy », 
2006.



25

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

de façon à dresser un bilan du présent aussi bien que du passé », elle répète en 
vérité ce que Michel Sot a mis en lumière pour Flodoard 29.

Une telle notion de « conversation » peut aussi bien être appliquée à Michel 
Sot : lui aussi mène un dialogue caractéristique et personnel avec les documents 
laissés par les hommes et les femmes du haut Moyen Âge ; lui aussi est conscient, 
avec acuité, des responsabilités qu’endosse l’historien contemporain vis-à-vis 
de son propre présent. À sa suite, Constance Bouchard montre comment « les 
auteurs […] utilisaient une combinaison de sources écrites et matérielles et leur 
redonnaient forme, à la fois pour fixer, mais aussi pour créer le souvenir de ceux 
qui avaient occupé des fonctions ecclésiastiques dans les six derniers siècles » à 
Auxerre. Comme Michel Sot l’a compris chez Flodoard à propos des évêques de 
Reims, elle démontre que les auteurs des Gesta episcoporum Autissiodorensium 
offrent une memoria de l’Église d’Auxerre pour faire de la liste des évêques, qui 
se succèdent depuis la fondation du siège, une partie intégrante de l’institution 
de leur temps et un élément essentiel de son identité et de sa cohésion vitale. Il 
ne s’agit pas seulement de communication avec le passé : les Gesta sont aussi le 
lieu où ce passé définit l’identité actuelle 30.

De la même façon qu’il est possible de voir comment Flodoard a retouché 
ses sources dans l’Historia Remensis Ecclesiae, en particulier les Vies de saints 
du ixe siècle, C. Bouchard souligne comment les auteurs des Gesta episcoporum 
Autissiodorensium ont mis à jour leurs sources – dans leur cas, des sources des 
vie et viie siècles – pour créer de nouveaux modèles de sainteté, placer des saints 
au premier plan en Francie, réévaluer la nature du gouvernement impérial 
romain, tracer le portrait idéal de l’évêque à l’intention de leurs contemporains, 
comparer les rois mérovingiens avec les rois carolingiens et méditer sur les 
changements du droit canon et de la liturgie, en pensant en particulier à leurs 
lecteurs et à leurs utilisateurs du ixe siècle. Quand elle se penche notamment 
sur les évêques Peregrinus, Amator, Germanus et Aunarius, elle peut observer 
comment les auteurs des Gesta episcoporum Autissiodorensium, au ixe siècle, 
retouchent les récits du vie siècle et leur traitement de sujets comme le mariage 
des prêtres, pour les rendre plus adaptés aux circonstances du ixe siècle. Elle 
prouve que les Gesta episcoporum Autissiodorensium sont une source-clé pour 
mieux comprendre « un effort de mémoire du ixe siècle […] pour fabriquer un 
passé qui pourrait être utile au présent ».

29	 C.B.  Bouchard, «  Episcopal Gesta and the Creation of a Useful Past in ninth-century 
Auxerre », Speculum, 84, 2009, p. 1-35.

30	 Voir aussi Comunicare e significare nell’alto medioevo, Spoleto, Centro italiano di studi 
sull’alto medioevo, coll. « Settimane di Spoleto », 52, 2005.



26

L’écriture de l’histoire de Reims par Flodoard, comme celle des Gesta 
episcoporum Autissiodorensium, traduit le rôle dominant des évêques dans la vie 
ecclésiastique ou laïque du haut Moyen Âge. D’un certain point de vue, c’est un 
témoignage sur l’intérêt local de leurs préoccupations, mais comme Michel Sot 
l’a souligné dans sa contribution au volume que Deborah Deliyannis a publié 
sur l’historiographie médiévale 31, ces témoignages possèdent aussi, et c’est un 
paradoxe, une dimension universelle, puisque chaque fidèle de l’Église, si petit 
soit-il, est dans le même moment membre de l’Église universelle. Flodoard, par 
exemple, évoque l’histoire romaine dans le but de situer l’histoire de l’Église de 
Reims dans une histoire du monde romain christianisé. Les Gesta et leurs récits 
soulignent l’efficacité de la commémoration, la sainteté de l’Église et le caractère 
sacré de ses documents, ses changements dans la liturgie et le droit canon, ses 
origines apostoliques ou sanctifiées, l’importance de la dévotion en faveur des 
défunts, de l’espace sacré associé aux saints, les tombes des évêques comme 
lieux de mémoire et de commémoration, la propriété de richesses fondée sur 
le prestige des saints ; ils disent enfin comment les saints et les anciens évêques 
ensemble défendent les droits de l’Église et affirment l’autorité des Églises 
locales. Les genres altimédiévaux des Gesta episcoporum et des Gesta abbatum, 
dont l’étude restera pour toujours attachée au nom de Michel Sot, sont de plus 
des expressions de la continuité entre l’Église carolingienne du ixe siècle et ses 
développements des xe et xie siècles – quelle que puisse être la diversité notable 
de l’Église du xe siècle, les Gesta en dessinent profondément la cohérence et 
l’unité. 

Dans cette mise en évidence de ce que nous devons à Michel Sot, j’ai sans cesse 
fait référence à l’influence qu’ont exercée ses synthèses sur les Gesta episcoporum 
et à la tradition historiographique à laquelle les Gesta appartiennent. Grâce à son 
travail, il est devenu banal d’observer que le Liber pontificalis, cette histoire des 
papes depuis le ier siècle jusqu’à la fin du ixe qui prend la forme d’une série de 
biographies, est la source d’inspiration des Gesta episcoporum de Metz, Auxerre, 
Reims, Naples et d’autres. Assurément, il y a bien des facettes de ce texte 
remarquable dont l’influence peut être retracée au cours du haut Moyen Âge, 
puisqu’il a fourni, pour la forme, une structure exemplaire aussi bien qu’une série 
de modèles pour le fond. Les Gesta, dans une certaine mesure, présentent des 
modèles de comportement, comme des miroirs tendus aussi bien aux évêques 
et aux abbés qu’à leurs communautés. Ils mettent aussi en lumière la dimension 
politique des carrières épiscopales et les pratiques familiales de gouvernement, 
les tensions plus larges de l’échelle nationale comme les équilibrages locaux 

31	 M. Sot, « Local and Institutional History », art. cit.



27

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

entre autorité et puissance au sein de la hiérarchie ecclésiastique. Puisqu’ils 
sont un jeu de modèles pour les évêques, Constance Bouchard par exemple 
considère les Gesta episcoporum comme participant de la même éclosion, du 
même mouvement, que les Miroirs du prince dont le haut Moyen Âge possède 
tant d’exemples – bien qu’à l’évidence la Regula pastoralis de Grégoire le Grand 
ait été un guide à l’intention des évêques, et pourquoi pas des rois 32.

Il est encore possible d’établir un rapprochement précis entre certains des 
manuscrits du Liber pontificalis que nous possédons et les auteurs du haut Moyen 
Âge qui les ont utilisés. Les auteurs des Gesta episcoporum Autissiodorensium par 
exemple, ont manifestement eu accès à l’une des copies du Liber pontificalis qui 
se trouve aujourd’hui à Leyde (Leiden Universiteitsbibliotheek, Voss. Lat. Q 41) 
et qui date des années 827-841. Flodoard, par hasard, a très vraisemblablement 
eu accès pour sa part à un autre manuscrit du Liber pontificalis, lui aussi à 
Leyde aujourd’hui (Leiden, Voss. Lat. Q 60) bien qu’il ne s’agisse pas de la seule 
version du Liber pontificalis qu’il ait pu avoir à sa disposition 33. Ce manuscrit, 
qui contient les Vies des papes depuis le premier, Pierre, jusqu’au 94e, Étienne II 
(† 757) a été copié à l’extrême fin du viiie siècle à Saint-Amand, mais à en 
juger par les additions qu’a reçues la liste des papes, et l’ajout d’une liste des 
archevêques de Reims jusqu’à Foulques et d’ex libris plus tardifs, il se trouvait à 
coup sûr à Reims à la fin du ixe siècle 34.

Pourtant, le Liber pontificalis a joué un rôle plus large en suggérant une 
conception originale du passé. Cela devient clair quand on considère un autre 
apport du travail de Michel Sot dans son ensemble, à savoir la lumière qu’il 
apporte sur les longs siècles que les chercheurs d’aujourd’hui désignent désormais 
comme ceux de la « transformation du monde romain » 35. Le travail accompli 
sur Reims, Metz et Auxerre en particulier, a clairement montré comment 
ces institutions ecclésiastiques pérennes ont survécu à la prétendue chute de 
l’Empire romain. Les Gesta episcoporum trahissent le regard que les hommes 
de ces époques jetaient sur leur propre situation dans l’histoire du monde. 
Michel Sot, partant de l’usage que Flodoard fait des sources de l’Antiquité et 
de l’Antiquité tardive quand il écrit sur Reims, comme Constance Bouchard à 

32	 C.B. Bouchard, « Episcopal Gesta », art. cit. p. 4 ; pour les rois, voir D. Pratt, The Political 
Thought of King Alfred the Great, Cambridge, Cambridge UP, 2007.

33	 Voir P.C. Jacobsen, Flodoard von Reims, op. cit., p. 222-232.
34	 Voir R. McKitterick, Histoire et mémoire, op. cit., p. 9, n. 62 et p. 237.
35	 Voir la série Transformation of the Roman World, Leiden, Brill, 1997-2004, 14  vol. et 

I.N. Wood, « Report: The European Science Foundation’s Programme on the Transformation 
of the Roman World and Emergence of early Medieval Europe », Early Medieval Europe, 6, 
1997, p. 217-228. Contra, avec une insistance sur la culture matérielle, voir B. Ward-Perkins, 
The Fall of Rome and the End of Civilisation, Oxford, Oxford UP, 2005 et P. Heather, The Fall 
of the Roman Empire, London, Pan books, 2005.



28

propos des auteurs des Gesta episcoporum Autissiodorensium, ont l’un et l’autre 
montré que, si les auteurs du ixe siècle sont capables de retoucher et d’ajuster des 
détails pour les faire concorder avec la position et les obligations d’un évêque des 
ixe ou des xe siècles ou ce qu’ils en comprennent, ils n’en maintiennent pas moins 
avec fermeté l’idée d’une continuité entre l’Antiquité et le Moyen Âge, armature 
essentielle de leur construction. Les historiens qui prennent fait et cause pour 
les notions périmées de « déclin » et de « chute » de Rome seraient bien avisés 
de tenir compte de ce qu’implique cette production historiographique, comme 
du contenu de ce genre crucial de textes. Michel Sot a montré que ce genre 
peut être un moyen pour bien distinguer entre les capacités d’adaptation des 
hommes et des femmes du haut Moyen Âge, et les suppositions des historiens 
contemporains autour de la façon dont a pu être ressentie la disparition, 
indubitable, de certaines institutions romaines. L’histoire de l’Église, dans son 
sens le plus extensif, offre une histoire nouvelle, différente et chrétienne, de 
l’empire romain et de l’apparition des États barbares qui lui ont succédé. Mais 
les histoires des institutions, que Michel Sot a clarifiées avec tant de précision, 
nous permettent de constater que l’insertion de ces histoires dans le cadre de 
plus larges développements peut les articuler et les adapter à des besoins locaux.

Ce changement de perspective, c’est sans nul doute au Liber pontificalis qu’on 
le doit au premier chef : comme j’ai essayé de le démontrer récemment, le Liber 
pontificalis en effet fournit une présentation caractéristique du passé romain dans 
le but de modifier la compréhension de l’histoire romaine de son public. C’est 
dire que l’histoire de Rome elle-même a été christianisée et refondue dans le Liber 
pontificalis, non seulement en lui donnant le nouveau cadre d’une chronologie 
échelonnée depuis l’époque de saint Pierre, mais aussi par l’appropriation de ce 
genre romain antiquequ’est l’histoire composée d’une série de biographies. Ce qui 
a inspiré aux compilateurs et aux auteurs du vie siècle l’extraordinaire allure du 
Liber pontificalis, n’est pas tant le modèle des antiques comptes-rendus de martyres 
que les biographies des empereurs romains, organisées en collections continues, à 
commencer par celles de Suétone, d’Aurelius Victor, d’Eutrope, de l’auteur de ce 
qu’on appelle l’Histoire impériale d’Enmann et du créateur de l’Histoire auguste. 
Ainsi, le Liber pontificalis, histoire romaine chrétienne et christianisée, devait 
infléchir dans une nouvelle direction la perception de Rome et de son passé et 
construire l’image de papes dirigeant Rome à la place des empereurs 36. Comme l’a 

36	 R. McKitterick, « La place du Liber pontificalis dans les genres historiographiques du haut 
Moyen Âge  », dans F.  Bougard, M.  Sot  (dir.), Liber, gesta, histoire. Écrire l’histoire des 
évêques et des papes de l’Antiquité au xxie siècle, Turnhout, Brepols, 2009, p. 23-36. Voir 
aussi R. McKitterick, « Roman Texts and Roman History in the early Middle Ages », dans 
C.  Bolgia, R.  McKitterick, J.  Osborne  (dir.), Rome Across Time and Space, c.  500–1400. 
Cultural Transmission and the Exchange of Ideas, Cambridge, Cambridge UP, 2011, p. 19-34.



29

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

montré Michel Sot, les différents Gesta episcoporum du haut Moyen Âge rivalisent 
avec le Liber pontificalis et la conception du passé qu’il défend : de la même façon, 
nous pouvons voir comment leur présentation de leur histoire à l’époque antique 
a contribué à créer cette compréhension nouvelle d’une pertinence particulière 
du passé romain au cours du haut Moyen Âge.

Michel Sot a abordé bien d’autres sujets, que ce soit dans des articles isolés 
ou dans les recueils de contributions qu’il a dirigés et inspirés, par exemple 
dans L’Audience : rituels et cadres spatiaux dans l’Antiquité et le haut Moyen Âge : 
tous proposent et développent des exemples de continuité entre l’Antiquité 
et le haut Moyen Âge, et toujours dans cette langue limpide et précise qui le 
caractérise 37. Michel Sot a le chic pour exposer avec exactitude les faiblesses des 
argumentations et les replacer avec méthode dans leurs strictes proportions. Un 
exemple représentatif de cette méthode se trouve dans le volume des Mélanges 
offerts à Michel Parisse, où il réfléchit à l’opportunité d’une nouvelle édition 
des Gesta episcoporum Mettensium de Paul Diacre. Il jauge les documents avec 
attention, évalue les arguments dans leur diversité, pour conclure ensuite 
que l’édition des MGH suffit quand on considère la tradition manuscrite 
aujourd’hui conservée 38.

Les travaux que Michel Sot a publiés pendant les trente dernières années 
s’organisent autour de sujets distincts mais indissociables. Je l’ai suggéré dans 
les pages qu’on vient de lire : leur point commun, le thème qui les réunit tous, 
est l’écriture de l’histoire durant le haut Moyen Âge. Les études qui sont les 
plus connues sont certainement celles qu’il a consacrées aux histoires des 
sièges épiscopaux et des abbés, les Gesta episcoporum et les Gesta abbatum, en 
particulier les histoires des évêques d’Auxerre et de Metz. Auxerre triomphe, 
dans cette édition collective que Michel Sot a coordonnée des Gesta episcoporum 
Autissiodorensium, mais ses études sur le genre des Gesta episcoporum, sur 
Reims au cours du haut Moyen Âge, sur l’historiographie religieuse, l’histoire 
culturelle, la Renaissance carolingienne dans leur ensemble témoignent assez 
visiblement, dans leur diversité, de l’apport considérable de Michel Sot à la 
connaissance historique.

37	 J.-P. Caillet, M. Sot (dir.), L’Audience : rituels et cadres spatiaux de l’Antiquité au haut Moyen 
Âge, Paris, Picard, coll. « Textes, images et monuments de l’Antiquité au haut Moyen Âge », 
2007.

38	 M.  Sot, «  Faut-il rééditer le Livre des évêques de Metz de Paul Diacre  ?  », dans 
S. Gouguenheim, M. Goullet, O. Kammerer et al. (dir.), Retour aux sources. Textes, études et 
documents d’histoire médiévale offerts Michel Parisse, Paris, Picard, 2004, p. 971-978.



30

Tous ces centres d’intérêt sont résumés et exprimés avec concision dans le 
titre de son chef d’œuvre, Un historien et son Église, a masterpiece, expression 
que j’utilise autant dans son sens littéral que dans son sens figuré : c’est l’étude 
colossale – au moins un demi million de mots – et exhaustive de Flodoard 
de Reims. Mais, comme je l’ai indiqué dans le présent commentaire, Michel 
Sot a poussé son travail sur l’historiographie vers les sujets plus généraux 
de l’histoire locale et de l’histoire des institutions. Il a envisagé les liens qui 
unissent l’historiographie, la religion et l’idéologie politique durant tout le haut 
Moyen Âge du ve au xe siècle et inséré le fruit de ces recherches dans le cadre 
englobant d’une histoire culturelle totale du haut Moyen Âge : son Histoire 
culturelle de la France en offre une version condensée avec soin et concision. 
L’œuvre de Michel Sot n’est pas organisée en phases, ce qui n’est pas l’habitude 
chez les historiens : elle est davantage tissée de fils solides, suivis tout au long 
de sa carrière universitaire, qui se trouvent tressés en une corde très résistante.

Il y a les résultats de ses propres recherches ; mais Michel Sot a de plus 
encouragé bien d’autres historiens à entreprendre de nouveaux projets, à 
se lancer dans de nouvelles enquêtes au cours de leurs études de Master, de 
doctorat, par des colloques et des publications collectives, en éditant des livres 
et en dirigeant des séries de Mélanges, depuis les Études offertes à Pierre Riché 
jusqu’au Liber, gesta, histoire 39. C’est parmi ces publications qu’on trouve les 
études stimulantes qui suggèrent des liens, des continuités et des discontinuités 
pleines de sens entre l’Antiquité et le haut Moyen Âge, en lien avec des textes 
littéraires de bien des genres différents, comme dans les volumes sur La Mémoire 
de l’Antiquité (ive-xie siècles) 40, Le Discours d’éloge entre Antiquité et Moyen Âge  41, 
Impies et païens  42, L’Audience : rituels et cadres spatiaux de l’Antiquité au haut 
Moyen Âge 43.

Toutes ces publications attestent de la vigueur pénétrante de l’œuvre de Michel 
Sot comme historien. Mais il a aussi réussi, bien que d’une manière délicate et 
discrète, à maintenir consciemment des passerelles et des correspondances entre 
les écrits du haut Moyen Âge et son propre rôle d’historien, acteur du monde 
contemporain. Voici le secret de la séduction qu’il exerce, comme intellectuel 
et historien de la culture : on trouve dans toute son œuvre la même vigilante 

39	 F. Bougard, M. Sot (dir.), Liber, gesta, histoire, op. cit.
40	 La Mémoire de l’Antiquité (ive-xie  siècles), Cahier du Centre de recherche sur l’Antiquité 

tardive et le haut Moyen Âge, VIII, Paris X-Nanterre, 2000 (diffusion Picard).
41	 M.  Sot, L.  Mary (dir.), Le Discours d’éloge entre Antiquité et Moyen Âge, Paris, Picard, 

2001.
42	 M. Sot, L. Mary (dir.), Impies et païens entre Antiquité et Moyen Âge, Paris, Picard, 2002.
43	 M.  Sot, J.-P.  Caillet (dir.), L’Audience  : rituels et cadres spatiaux de l’Antiquité au haut 

Moyen Âge, op. cit.



31

rosam
ond m

ckitterick     U
n historien et son haut M

oyen Â
ge : M

ichel S
ot

attention, la même empathie, la même conscience d’une responsabilité partagée 
avec ceux qui écrivent l’histoire, leurs questions et leurs préoccupations, quelle 
que soit la période sur laquelle ils se penchent – tous, il les tient pour ses 
compagnons, des historiens et des interprètes du passé 44.

44	 Je remercie chaleureusement Marie-Céline Isaïa pour la traduction française.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

33

UN HISTORIEN À L’ŒUVRE, MICHEL SOT

Pierre Riché
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Qui aurait pu penser que vingt-deux ans après que Michel Sot avait eu la 
gentillesse de coordonner la confection de mes Mélanges, c’est moi cette fois, 
qui ouvrirait ceux qui lui sont dédiés ? J’en suis très heureux, notre collègue et 
ami mérite bien d’être honoré après sa longue et brillante carrière. 

Michel est né le 9 octobre 1942 à Nevers et a passé toute son enfance non 
loin de là, à Imphy où son père était ingénieur dans les aciéries de la petite ville. 
Michel fait ses études au lycée de Nevers et, après son baccalauréat, vient à Paris 
afin de les poursuivre. D’abord pensionnaire au lycée Louis-le-Grand, où il est 
en hypokhâgne, il habite trois ans dans la Maison Deutsch-de-la-Meurthe de 
la Cité universitaire. C’est alors qu’il a le malheur de perdre à un moins d’an 
d’intervalle et sa mère et son père. Mais Michel est un jeune homme courageux 
et solide, et il est bien soutenu par sa famille.

S’intéressant déjà au Moyen Âge, il choisit comme sujet de Diplôme d’études 
supérieures, sous la direction d’Édouard Perroy, l’étude de deux seigneuries 
nivernaises au xve siècle, Prye et Imphy, la ville de son enfance. Il obtient la 
mention Très Bien. Il se lance alors dans la préparation de l’agrégation et il 
passe le concours en 1967. Étant membre du jury, je suis frappé par l’excellente 
présentation de son exposé sur saint Anselme et, dès ce moment, je me dis que 
je ne l’oublierai pas. Agrégé, Michel est nommé au lycée de Nevers, qu’il connaît 
bien et se fiance avec Véronique Bro qu’il avait rencontrée lors de longues 
randonnées en montagne. Le 2 septembre de la célèbre année 68, il se marie et 
part avec son épouse à l’Université d’Alger, en tant qu’assistant, dans le cadre 
de sa coopération militaire.

Étant resté en relation avec Michel Sot, je suis invité à faire des conférences 
à Alger en 1969. À mon tour, je l’invite à se présenter au poste d’assistant de 
l’université Paris‑X Nanterre où j’enseigne depuis octobre 1967. Il ne se doutait 
pas qu’il enseignerait pendant plus de trente ans dans cette illustre Université… 
Michel Sot devient donc assistant, puis en 1980, maître-assistant puis maître de 
conférences. Il se fait vite apprécier de ses étudiants et de ses collègues dans des 
circonstances difficiles. En effet, en quelques années, l’Université était passée 



34

du type napoléonien que j’avais connu, à une autre organisation, non sans 
ces soubresauts qui, nés en 1968, continuaient encore. Sans doute, Michel 
n’haranguait pas les foules comme il l’avait fait dans le « joli mois de mai » sur les 
grilles de la préfecture de Nevers, mais il savait défendre avec énergie les intérêts 
du collège B, modérer les uns, encourager les autres. J’étais alors, comme je l’ai 
rappelé ailleurs, directeur de l’UER d’histoire et René Rémond avait été élu 
doyen, après des mois de négociations.

Tout ceci retarda la préparation de la thèse. Comme Michel participait aux 
réunions et colloques du Centre d’Antiquité tardive et de haut Moyen Âge que 
j’avais fondé avec André Chastagnol en 1969, et où nous cherchions à réhabiliter 
le xe siècle, notre ami contribua par ses publications à faire mieux connaître 
les Gesta episcoporum de cette époque. Il choisit alors d’étudier l’historien du 
xe siècle Flodoard et son Histoire de l’Église de Reims. De 1989 à 1991, pour 
terminer la rédaction de sa thèse, il est détaché au CNRS et, en novembre 1991, 
il la soutient brillamment, avec mention très honorable et bientôt le prix Gobert 
de l’Institut. Michel Sot est alors considéré comme un des meilleurs historiens 
du haut Moyen Âge.

J’étais déjà en retraite depuis octobre 1989 et même avant cette date, j’avais 
un successeur en la personne de Jean-Charles Picard. Hélas, ce grand historien 
mourut précocement le 3 juin 1992. Michel Sot avait toutes les qualités pour 
le remplacer, mais n’était pas le seul candidat. Dans le rapport que je fis pour 
appuyer sa candidature, je dis tout le bien que je pensais du collègue et de ses 
travaux. Il fut élu.

À cette époque, il accepta une responsabilité à la Cité internationale comme 
directeur de la maison de la France d’outre-mer, qui s’appelait désormais Résidence 
Lucien Paye. Il s’y installa avec son épouse Véronique et ses quatre enfants. Nous 
connaissions tous deux cette Cité universitaire, mais Michel ne savait pas le travail 
qu’il aurait à faire pour restaurer une Maison quasi abandonnée par les directeurs 
précédents. Il y réussit fort bien. C’est ce que rappela, le 14 décembre 1995, 
Jacques Godfrain, ministre délégué à la Coopération, en venant lui remettre 
l’insigne de l’Ordre national du Mérite. Pendant dix ans, de septembre 1991 à 
juin 2001, Michel Sot s’occupa activement, tout en donnant ses cours à Nanterre, 
de rénover les locaux, d’organiser des activités culturelles et sportives, et de faire de 
la Résidence Lucien Paye, l’une des plus prestigieuses de la Cité. 

En 2003, Michel Sot est élu professeur d’histoire médiévale à l’université de 
Paris-Sorbonne et va même enseigner à Abou Dhabi. C’est une nouvelle période 
de sa vie et non moins active. Partout, ses travaux se multiplient : il anime la 
recherche, intervient en France et à l’étranger, est membre du jury (senior) de 
l’Institut universitaire de France (2007-2008), du jury de l’agrégation d’histoire, 
de l’École normale supérieure de la rue d’Ulm, de l’École du patrimoine. Il 



35

pierre riché    U
n historien à l’œ

uvre : M
ichel S

ot

est président du Comité des travaux historiques et scientifiques (CTHS), etc. 
Il dirige et fait soutenir de nombreuses thèses. Il fait partie du groupe de la 
Bussière, fondé en 1958, et qui regroupe tous ceux qui s’intéressent à l’histoire 
religieuse, et il n’oublie pas Nanterre en venant aux réunions de sa Paroisse 
universitaire.

Voici donc Michel Sot en retraite. Mais existe-t-il une retraite pour les 
professeurs d’Université ? Le travail continue et les jeunes chercheurs vont 
venir certainement demander conseil. Il a promis à ses étudiants de rédiger un 
ouvrage sur la Renaissance carolingienne, souhaitons que la retraite lui laisse 
le loisir pour le réaliser avant 2014, anniversaire de la mort de Charlemagne.

J’aime citer ce que Bède le Vénérable disait au viie siècle en conclusion de son 
Histoire ecclésiastique du peuple anglais. Il dit avoir passé toute sa vie à « apprendre, 
enseigner et écrire ». Mais Michel n’est pas moine. Il a des responsabilités 
familiales – treize petits-enfants – et civiques. Nous lui souhaitons, en outre, 
de poursuivre ses recherches et de continuer à aider les jeunes historiens, qui 
peuvent reprendre la célèbre formule, que je cite souvent et qui a été prononcée 
par le très grand savant de l’an mil, Discipuli victoria magistri est gloria.





PREMIÈRE PARTIE

Écriture de l’histoire et  
communauté de mémoire :  
une expérience politique





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

39

LA GUERRE DE CLOTAIRE II ET DE DAGOBERT  
CONTRE LES SAXONS. RÉFLEXIONS HISTORIOGRAPHIQUES 

ET LEXICOGRAPHIQUES SUR LE CHAPITRE 41  
DU LIBER HISTORIAE FRANCORUM

Stéphane Lebecq 
Université Lille Nord de France

Après l’Historia Francorum de Grégoire de Tours (jusqu’en 590) et les Chroniques 

dites de Frédégaire (jusqu’en 642), le Liber Historiae Francorum, achevé en 727 
quelque part au nord de Paris par un auteur inconnu, est la troisième grande 
source narrative concernant les Mérovingiens. Des trois, elle fut la plus recopiée 
au Moyen Âge. Mais elle serait la plus méprisée des historiens contemporains.

C’est ainsi que Michel Sot a ouvert le long compte-rendu qu’il a donné aux 
Annales du livre de Richard Gerberding sur le Liber Historiae Francorum et la 
montée en puissance des Carolingiens 1. Le mépris des historiens s’explique en 
partie par l’ignorance dans laquelle ils sont de l’origine de l’œuvre, qui, si elle se 
fait très précise sur la date de son achèvement « en la sixième année du règne » 
de Thierry IV, soit en 727 2, ne comporte aucune préface, aucune dédicace, 
aucune déclaration d’identité ni d’intention de son auteur. Ce n’est que par 
l’analyse de son contenu, plus précisément de sa géographie et du vocabulaire 
utilisé par l’auteur pour se situer, qu’on a reconnu dans sa version originale 
une production neustrienne 3, qu’on a successivement attribuée à la région 
rouennaise et au monastère de Saint-Ouen (comme l’a proposé B. Krusch) 4, 

1	 R.A.  Gerberding, The Rise of the Carolingians and the Liber Historiae Francorum, Oxford, 
1987. Compte-rendu par Michel Sot dans les Annales ESC, 45/1, 1990, p. 195-197.

2	 Ainsi qu’il est dit à l’extrême fin de l’œuvre, « Franci vero Theudericum […], filium Dagoberto 
junioris, regem super se statuunt, qui nunc anno sexto in regno subsistit  ». Voir Liber 
Historiae Francorum, éd. B. Krusch, Hannover, MGH, SRM, II, 1888, p. 215-328, ici chap. 53, 
p. 328.

3	 Car il convient, à la suite de Bruno Krusch (dans l’introduction de son édition citée supra, 
p. 215-238) de distinguer une première version de l’œuvre, dite version  A, d’origine 
évidemment neustrienne, et une version B, objet de retouches vraisemblablement apportées 
en Austrasie.

4	 Dans l’introduction de son édition citée supra.



40

à la région parisienne et au monastère de Saint-Denis (comme l’a proposé 
G. Kurth) 5, à la région soissonnaise et au monastère de Saint-Médard (comme 
l’a proposé R. Gerberding) 6, voire à son voisin immédiat, le monastère féminin 
de Notre-Dame, comme l’a proposé J. Nelson 7.

Mais le mépris des historiens s’explique aussi par le caractère quasi épique de 
l’œuvre, qui paraît faire la part belle aux développements légendaires, et qui, 
dans la tradition manuscrite, porte souvent le titre, tellement mieux adapté à son 
contenu, de Gesta Regum Francorum, que lui ont conservé ses premiers éditeurs 
(A. Duchesne en 1626 ; dom Bouquet en 1738 ; J.-P. Migne en 1862), mais que 
lui a refusé le dernier et meilleur d’entre eux, Bruno Krusch en 1888, dont le 
texte a été repris tel quel par Herwig Wolfram et Herbert Haupt en 1982 8. De 
fait, tandis que les institutions ecclésiales, qui occupaient une place centrale chez 
Grégoire de Tours et non négligeable chez le pseudo-Frédégaire, ne sont évoquées 
qu’à la marge, ce sont les rois francs, spécialement ceux de Neustrie, qui tiennent 
ici le haut du pavé, et leurs exploits guerriers qui constituent la trame du récit. Un 
bel exemple nous en est donné par le chapitre 41, que je me propose de traduire à 
partir de l’édition de B. Krusch 9 et de commenter dans les pages qui suivent.

Ubi Saxones adversus Daygobertum pugnam iniunt, ducemque eorum Chlotharius 
interfecit et non longiorem hominem ex eis reliquit, quam spata sua erat.

Où les Saxons firent la guerre contre Dagobert, où Clotaire mit à mort leur chef, 
et où il ne laissa en vie aucun d’eux qui fût plus grand que son épée.
Le roi Clotaire avait un fils du nom de Dagobert, qui était un enfant 
entreprenant et courageux, habile en tout, à l’esprit particulièrement inventif. 
Dès qu’il fut adulte, le roi l’envoya avec le duc Pépin pour régner en Austrasie (in 
Auster). Et les Francs supérieurs d’Austrasie (Austrasii Franci superiores) 10, réunis 

5	 Dans son Clovis, 1re éd., Bruxelles, 1893 ; 3e éd., Paris, 1978 ; et dans ses Études franques, 
Bruxelles, 1919, 2  vol., (notamment dans le t.  1, «  Étude critique sur le Liber Historiae 
Francorum », p. 31-65).

6	 R.A. Gerberding, The Rise of the Carolingians, op. cit., p. 147-159.
7	 J.  Nelson, «  Gender and Genre in Women Historians of the Early Middle Ages  », dans 

J.‑P.  Genet  (dir.), L’Historiographie médiévale en Europe, Paris, Éditions du CNRS, 1991, 
p. 149-163. Cette hypothèse, qu’on pourra considérer comme « féministe », a reçu le renfort 
de R. McKitterick, « Women and Literacy in the Early Middle Ages », dans id. (dir.), Books, 
Scribes and Learning in the Frankish Kingdoms (6th-9th centuries), London, 1994, p.  1-43, 
mais a suscité les réserves de M. Coumert, Origines des peuples. Les récits du haut Moyen 
Âge occidental (550-850), Paris, Institut d’études augustiniennes, 2007, p. 327-328.

8	 Éd. B. Krusch citée supra, n. 2 ; et éd. H. Haupt, Liber Historiae Francorum, dans H. Wolfram 
(dir.), Quellen zur Geschichte des  7. und 8.  Jahrhunderts, Darmstadt, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1982, p. 329-379.

9	 Éd. B. Krusch, ibid., chap. 41, p. 311-314.
10	 Quand l’auteur du Liber Historiae Francorum parle des Francs sans autre précision, comme 



41

stéphane lebecq     La guerre de Clotaire II et de D
agobert contre les S

axons

à cette occasion, se donnèrent Dagobert pour roi. C’est à cette époque que les 
Saxons entrèrent en rébellion (Saxones rebelles), et qu’ils mirent en mouvement 
une armée de plusieurs peuples (exercitum gentium plurimarum) contre le roi 
Dagobert et contre Clotaire. Alors Dagobert mobilisa une grande armée (collecto 
hoste plurimo), franchit le Rhin (Renum), et n’hésita pas à la conduire au combat 
contre les Saxons. Mais, tandis que chacun combattait avec pugnacité, Dagobert 
reçut un coup à la tête à travers son casque (super galea), et une touffe de ses 
cheveux tomba à terre ; aussitôt un de ses guerriers (armiger ejus) qui se trouvait 
derrière lui la ramassa. Et lui, pensant que ses troupes étaient battues, dit à cet 
homme : « Pars immédiatement et rejoins mon père au plus vite avec cette 
mèche de mes cheveux, et qu’il vienne à notre secours avant que toute l’armée ne 
sombre ». L’homme s’exécuta avec vélocité, traversa la forêt d’Ardenne (Ardinna 
silva) et atteignit le fleuve 11. Or le roi Clotaire y arrivait avec une grande armée 
(cum exercitu plurimo). Comme le messager lui fut aussitôt amené, et qu’il lui 
montra les cheveux arrachés à la tête de son fils, le roi fut pris d’une grande 
douleur. Se levant au milieu de la nuit dans le tintamarre des trompettes (cum 
strepitu tubarum), il traversa le Rhin avec son armée et parvint rapidement 
au secours de son fils. Et quand ils eurent fait leur jonction dans la joie du 
cœur et avec l’applaudissement des mains (hilari corde manibus plauderentur), 
ils allèrent jusqu’au fleuve Weser (Wisra fluvium) et y installèrent leur camp 
(fixerunt tentoria). Bertoald, chef des Saxons (Bertoaldus dux Saxonorum), qui 
se tenait sur l’autre rive du fleuve et s’apprêtait à réunir son conseil (placitum) 
pour préparer le combat, entendit ce tumulte de voix (hunc tumultum populi) et 
demanda ce qui se passait. Alors ses hommes lui répondirent : « Le seigneur roi 
Clotaire est arrivé et les Francs (Franci) sont en train de fêter ça ! ». Il répondit 
par un éclat de rire (cum cacinno) et dit : «Vous vous trompez, vous délirez, c’est 
la peur qui vous fait prétendre que Clotaire est là, parce que nous, nous avons 
appris qu’il était mort ». Alors le roi [Clotaire] se dressa, vêtu de sa cuirasse 
(lurico indutus), le casque sur la tête (galea in capite), [cachant mal] ses cheveux 
aux boucles grisonnantes (crines cum canicie variatas obvolutas) ; mais quand il 
eut retiré son casque et que sa tête apparut, Bertoald reconnut que c’était bien 
le roi et lui dit : « C’est donc bien toi qui étais ici, méchante bourrique (bale 

il le fait plus loin dans le chap. 41, il parle des Neustriens, voire plus précisément de leurs 
élites guerrières (voir R. Gerberding, The Rise of the Carolingians, op. cit., p. 76 et p. 167). 
Pour qualifier les Austrasiens, il se contente souvent de parler d’Austrasii, ainsi présentés 
à côté des Burgundiones à la fin du chap. 36 (éd. B. Krusch, p. 305), mais il évoque à deux 
reprises les Austrasii superiores Franci (au début du chap. 36, éd. B. Krusch, p. 304) ou, 
comme ici, les Austrasii Franci superiores.

11	 Le contexte (antérieur et postérieur) du passage montre sans ambiguïté qu’il s’agit du Rhin, 
ce qui signifie que, dans la géographie de l’auteur, la Ardinna silva s’étend jusqu’à l’est du 
Rhin.



42

jumente) ?  » 12. À ces mots, le roi, suffoquant d’indignation devant l’injure, lança 
son cheval au galop (cum equo velocissimo) et traversa la Weser. Comme il était 
d’un courage à toute épreuve, il partit à la poursuite de Bertoald, et l’armée des 
Francs (Francorum exercitus), se lançant à la nage à la suite de son roi, eut vite fait 
de traverser le fleuve et ses eaux tourbillonnantes sous la conduite de Dagobert. 
Le roi Clotaire rattrapa Bertoald et engagea le combat avec lui. Bertoald lui dit : 
« Va-t-en, roi, pour que je ne te tue pas ; parce que si tu l’emportes sur moi, tout 
le monde dira que tu as détruit ton esclave, le païen Bertoald ; alors que si moi 
je te tue, une grande rumeur se répandra parmi toutes les nations qui dira que le 
très puissant roi des Francs a été tué par un esclave ». Mais le roi ne fit aucun cas 
de cet avertissement, et se rua contre lui avec encore plus de détermination. Un 
cavalier du roi (equester regis) qui l’avait suivi depuis un bon moment, s’écria : 
« Tiens bon contre ton ennemi (contra adversarium tuum), seigneur roi ». Les 
mains du roi étaient lourdes, car il était encombré de sa cuirasse (erat enim 
rex luricatus). Mais quand il se rua sur Bertoald, il le tua, il accrocha sa tête au 
bout d’une lance (in conto), et il revint parmi les Francs. Quant à ceux-ci, qui 
commençaient à s’inquiéter de ne pas savoir ce qu’il était advenu de leur roi, ils 
furent pris d’une grande joie dès qu’ils l’aperçurent. Alors le roi dévasta toute la 
terre des Saxons et en tua un grand nombre, n’épargnant aucun homme qui fût 
plus grand (majorem) que son glaive qu’on appelle une épée (gladius suus quod 
spata vocant). C’est par cet exemple (hoc signum) que le roi s’imposa sur cette 
région, et qu’il s’en revint victorieux chez lui.

Dans le Liber Historiae Francorum, le chapitre 41 constitue un tout parfaitement 
homogène, puisqu’il est précédé du récit de l’avènement de Clotaire II comme 
roi de tous les Francs (in totis tribus regnis in monarchiam) et de la mise à mort 
de Brunehaut en 613 (chapitre 40) 13, et qu’il est suivi du récit de la mort de ce 
même Clotaire et de la promotion de son fils Dagobert à la tête des mêmes trois 
royaumes (in monarchiam in totis tribus regnis) en 629 (chapitre 42) 14. Si l’on 
excepte les premières lignes du chapitre 41 relatives à la délégation d’autorité 
royale donnée en Austrasie par Clotaire à Dagobert aux alentours de 623, il 
n’y est question que de la guerre conduite au-delà du Rhin par le roi et son fils 

12	 Si jumentum est un faux-ami linguistique qui, en latin classique, sert à désigner tout animal 
de bât ou de trait, bale est un hapax qu’on ne retrouve que dans la copie de ce récit par les 
Gesta Dagoberti (voir infra) ; peut-être est-il le produit d’une cacographie pour male, vocatif 
de malus.

13	 Éd.  B.  Krusch, chap.  40, p.  310-311. Faut-il rappeler que Clotaire  II était roi de la seule 
Neustrie depuis 584, et qu’il devint en 613, à la suite de sa victoire sur Brunehaut et ses 
petits-fils, roi d’Austrasie et de Burgondie ?

14	 Éd. B. Krusch, chap. 42, p. 314-315. Comme on le lit au début du chapitre 41, Dagobert était 
roi délégué en Austrasie depuis ca 623.



43

stéphane lebecq     La guerre de Clotaire II et de D
agobert contre les S

axons

contre les Saxons. Cette guerre constitue donc le seul événement marquant du 
règne de Clotaire II sur l’ensemble des Francs qu’ait, un siècle après les faits, 
retenu l’auteur du Liber – ce qui ne laisse pas de surprendre quand on sait 
l’importance de ce règne dans la reconstruction d’un royaume des Francs revenu 
à l’unité après quarante années de guerres civiles.

Le problème est que le Liber est la seule source qui fasse mention de cette guerre 
et de ce qui en a été le prétexte, à savoir la rébellion des Saxons du dux Bertoald. 
Certes, le thème des Saxones rebellantes est récurrent dans les Continuations 
de la Chronique du pseudo-Frédégaire mais on sait bien, depuis les travaux de 
B. Krusch et de J.M. Wallace-Hadrill 15, que leurs auteurs ne les ont écrites que 
dans les années 735-768, et qu’au demeurant ils se sont davantage placés dans 
la continuité du Liber que dans celle de la Chronique. Non seulement celle-ci ne 
dit rien, en son livre IV centré sur les règnes de Clotaire II et de Dagobert dont 
il constitue la source première, d’une quelconque campagne saxonne, mais le 
seul Bertoaldus dont elle fasse mention est le maire du palais de Thierry II dans 
les années 603-604 16, qui – il n’est pas indifférent de le noter – a été mis à mort 
en 604 « avec les siens », quelque part du côté d’Étampes, ab exercito Clothariae, 
« par l’armée de Clotaire [II] » 17.

Il arrive en revanche que soit évoqué le nom des Saxons dans le livre IV de la 
dite Chronique. C’est en particulier le cas dans son chapitre 38, où il est question 
de la guerre qui opposa en 612 les frères ennemis Thierry et Théodebert, et 
où il est précisé que celui-ci mobilisa contre celui-là des contingents saxons et 
thuringiens 18 ; et surtout dans son chapitre 74, où sont évoquées les tractations 
amiables au terme desquelles, vers 631, les Saxons offrirent à Dagobert leur 
aide contre les Wendes, pourvu qu’il acceptât de remettre le tribut annuel qu’ils 
devaient verser aux Francs depuis le règne de Chlotharius senior, Clotaire Ier 
(511-561) 19. Si, dans les deux occurrences, on entrevoit un rapport de force qui 
paraît nettement favorable aux Francs, on ne voit rien que de pacifique dans des 
relations qui semblent avoir été avant tout fondées sur la coopération militaire 
entre les deux peuples.

Il apparaît donc que l’auteur du Liber Historiae Francorum ne connaissait pas 
la Chronique du pseudo-Frédégaire, qui, composée dans les années 650‑660, 

15	 Voir les éditions respectives de B. Krusch, Chronicarum quae dicuntur Fredegarii Schlastici 
Libri IV cum Continuationibus, Hannover, MGH, SRM, II, 1888, p. 1-193 et de J.M. Wallace-
Hadrill, The Fourth Book of the Chronicle of Fredegar with its Continuations, London, 
T. Nelson, 1960, Continuations, chap. 11 et 19, p. 90 et 93. C’est cette dernière édition que 
j’ai utilisée dans le présent travail.

16	 Éd. Wallace-Hadrill, éd. cit., lib. IV, chap. 24-26, p. 15-17.
17	 Ibid., chap. 26, p. 17.
18	 Ibid., chap. 38, p. 31.
19	 Ibid., chap. 74, p. 62-63.



44

n’était guère encore sortie des horizons burgondes et austrasiens de ses origines 
et de sa première diffusion 20 ; ou pour le moins que, s’il en avait connaissance, 
ce qui est fort peu probable, il avait délibérément choisi d’en ignorer le 
contenu. Nul doute, en revanche, qu’il connaissait les Dix livres d’histoire de 
Grégoire de Tours, puisque, dans ses chapitres 5 à 35, il en a donné une espèce 
d’abrégé, certes revu et corrigé à sa façon 21. Ainsi avait-il eu accès à l’histoire 
des relations tendues qui avaient opposé non pas Clotaire II, mais Clotaire Ier 
aux Saxons, et qui l’avaient précisément amené à leur imposer le tribut dont 
il vient d’être question. Grégoire évoque en effet une première campagne 
qui, vers 555, amena le roi franc à aller mater les rebellantes Saxones 22, et 
une seconde qui, peu de temps après, voulut contraindre les mêmes rebelles 
Saxones à verser le tribut qu’ils rechignaient à payer, mais qui se solda cette fois 
par un échec assez cinglant pour que Clotaire dût humblement leur demander 
la paix 23.

L’auteur du Liber emprunte à Grégoire de Tours le très bref récit d’une 
campagne de Clotaire Ier contre ceux qu’il appelle lui aussi les rebellantes Saxones, 
et qui l’amena à leur livrer bataille sur la Weser (super Wisram fluvium) puis, la 
victoire acquise, à dévaster leur terre et à leur imposer le versement d’un tribut 
(solacium) 24. Sauf à envisager une forgerie volontaire, c’est donc à une tradition 
différente (orale ?) qu’il emprunte le récit, autrement circonstancié et fortement 
dramatisé, de la guerre saxonne conduite par Clotaire II et Dagobert. Peut-
être cette tradition indépendante de Grégoire a-t-elle délibérément confondu 
Clotaire Ier et Clotaire II ; peut-être l’exaltation de la victoire du second sur 
un dux Bertoald, dont le nom a plus à voir avec l’anthroponymie franque que 
saxonne et peut avoir été emprunté à une autre victime notoire des armées de 
Clotaire II, a-t-elle eu pour fonction de gommer le souvenir infamant de la 
défaite finale de Clotaire Ier ; peut-être l’association de Dagobert à la victoire de 
son père a-t-elle eu pour finalité d’honorer sa mémoire, ce qui plaiderait pour 
une cristallisation de la tradition et une rédaction du Liber Historiae Francorum 
à Saint-Denis, lieu de sépulture de Dagobert, plutôt qu’à Saint-Médard de 
Soissons, lieu de sépulture de Clotaire Ier.

20	 Je renvoie aux introductions de B.  Krusch et de J.M.  Wallace-Hadrill à leurs éditions 
respectives.

21	 Voir R.A. Gerberding, The Rise of the Carolingians, op. cit., chap. 3, « The Liber Historiae 
Francorum and Gregory of Tours », p. 31-46, ici p. 31.

22	 Grégoire de Tours, Historiarum Libri Decem, IV, 10, éd. R.  Buchner, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1970, t. 1, p. 204.

23	 Ibid., IV, 14, p. 212-214. 
24	 Éd. B. Krusch, chap. 27, p. 286.



45

stéphane lebecq     La guerre de Clotaire II et de D
agobert contre les S

axons

Il n’empêche que le récit de la guerre de Clotaire II et de Dagobert contre les 
Saxons allait connaître une réelle fortune, qui allait dépasser le cercle des seuls 
lettrés. D’une part en effet, il fut repris par le moine de Saint-Denis qui écrivit 
au ixe siècle les Gesta Dagoberti, véritable geste du roi franc dont le chapitre 14 
constitue un pur et simple démarquage, avec de menues variantes 25, du récit 
de la campagne saxonne donné par le Liber 26. D’autre part, la Vita de saint 
Faron, évêque de Meaux mort vers 672, qui a été écrite par Hildegar, encore 
un moine de Saint-Denis qui fut le lointain successeur du saint sur le siège 
briard (854‑875), évoque un carmen publicum, appelé un peu plus loin carmen 
rusticum (ce qu’on n’hésitera pas à traduire par « chanson populaire »), qui 
aurait circulé « dans la bouche des anciens et dans les chœurs de femmes » (per 
omnium ora canentium feminaeque choros) à propos de la victoire de « Clotaire, 
le roi des Francs aux cheveux grisonnants/Qui s’en était allé combattre le peuple 
des Saxons […] » – Saxons dont les envoyés en terre des Francs auraient reçu la 
protection de « Faron le Burgonde » en sa cité de Meaux. La question de savoir 
s’il s’agit dans la chanson de Clotaire Ier ou de Clotaire II est sans intérêt, car, 
si la chronologie exclut d’emblée Clotaire Ier, Faron, qui fut référendaire de 
Dagobert avant de devenir évêque de Meaux, n’était encore qu’un jeune palatin 
au temps de Clotaire II ; ce qui est sûr en revanche, c’est que l’allusion aux 
cheveux gris du roi (canere rege) ne peut que renvoyer au héros du chapitre 41 
du Liber et du chapitre 14 des Gesta, dont le casque, nous est-il dit dans l’un et 
l’autre texte, cachait les crines cum canicie variatas obvolutas 27.

25	 Ainsi l’auteur des Gesta (éd. cit., infra, p. 405) rectifie-t-il une erreur géographique du Liber 
quand il écrit que le messager envoyé par Dagobert auprès de son père dut traverser le Rhin 
avant de pénétrer dans la forêt d’Ardenne (voir supra, n. 11).

26	 Gesta Dagoberti I. Regis Francorum, éd. B. Krusch, Hannover, MGH, SRM, II, 1888, p. 396-
425, chap. 14, p. 404-405. Parmi les auteurs possibles des Gesta Dagoberti, ont été avancés 
les noms de l’abbé de Saint-Denis Hilduin et de son disciple Hincmar, qui commença sa 
longue carrière comme moine dans le monastère parisien.

27	 Vita s. Faronis Meldenses episcopi (il s’agit de [Burgundo-]Faro, frère de la fameuse 
Burgundofara), chap. 78, éd. B. Krusch, W. Levison, Hannover/Leipzig, MGH, SRM, V, 1910, 
p. 171-206, ici p. 193. L’hagiographe donne les quatre premiers et les quatre derniers vers 
de ce chant, dont j’ai traduit ci-dessus les deux premiers : De Chlothario est canere rege 
Francorum / Qui ivit pugnare in gentem Saxonum. Ce carmen, qu’on ne connaît pas autrement 
que par la Vita Faronis, a suscité toute une littérature, à laquelle ont entre autres contribué 
Godefroy Kurth, Ferdinand Lot et Joseph Bédier, sur ce qu’on a appelé « la cantilène de saint 
Faron », « la cantilena di san Farone », « das Farolied »… et l’origine de l’épopée médiévale. 
On en trouvera les titres les plus importants dans les notes de B. Krusch et de W. Levison 
(éd. cit., p.  175-176) ou dans la notice sur la Vita sancti Faronis d’Hildegarius Meldensis 
donnée dans le t. 5 du Repertorium fontium historicae Medii Aevi (dit Nouveau Potthast), 
Roma, Istituto storico italiano per il Medio Evo, 1984, p. 492.



46

La fortune littéraire du récit de la guerre saxonne, dont Saint-Denis paraît 
avoir été le foyer principal, doit sûrement beaucoup à la dramatisation narrative 
et à l’héroïsation des protagonistes voulues par l’auteur du Liber Historiae 
Francorum – plus, sans doute, que par les éventuels médiateurs de la tradition 
parvenue jusqu’à lui. Au service de l’épopée guerrière, il use non seulement 
de la mise en scène d’actions trépidantes, quelquefois violentes, ou encore de 
dialogues souvent truculents où se croisent l’apostrophe et l’insulte, mais il 
mobilise un vocabulaire d’une extrême précision dès qu’il s’agit des choses de 
la guerre et des armes, pour lesquelles sa contribution lexicale à la connaissance 
du fait militaire à l’époque mérovingienne est d’une richesse sans égale, de 
loin supérieure à celle de Grégoire de Tours, du pseudo-Frédégaire ou de ses 
continuateurs.

Ainsi, lui qui use de préférence et conformément à la tradition du mot exercitus, 
est-il l’un des premiers parmi les auteurs médiévaux à donner au mot classique 
hostis, naguère limité au sens d’« ennemi », celui d’« armée » ou, dirait-on plus 
tard, d’« ost », utilisé en la présente occurrence pour désigner la force armée 
qu’a mobilisée Dagobert pour son expédition outre-Rhin 28. Ainsi distingue-t-il 
dans le compagnonnage royal certaines fonctions singulières, comme l’armiger 
du même Dagobert, dont le lien avec le jeune roi est surligné par le génitif 
ejus, et dont on peut penser, puisqu’il se tient juste derrière celui-ci, qu’il est 
son « porteur d’armes », pour ne pas dire, au risque de l’anachronisme, son 
« écuyer » ; ou comme tel equester regis, cavalier de l’escorte de Clotaire qui, lui 
aussi, le suivait d’assez près pour pouvoir lui adresser la parole au moment du 
règlement de compte final. Ainsi évoque-t-il le bivouac et la vie du camp installé 
dans des tentoria, avec ses cris et ses rumeurs (hunc tumultum), ses éclats de rire 
(hilari corde ; cum cacinno, du latin classique cachinnus), ses applaudissements 
(manibus plaudere), la préparation ou la tenue de conseils de guerre (placitum), 
ou encore l’appel du départ – fût-il nocturne – sonné par les trompettes (cum 
strepitu tubarum) 29. Mais c’est surtout dans le vocabulaire de l’armement que 

28	 Il y a une autre occurrence au chap.  8 du Liber, où, pour parler d’une armée levée par 
Childéric père de Clovis, l’auteur emploie la locution mixte, et d’une certaine manière 
redondante, exercitus hostium Francorum (éd. B. Krusch, p. 250), qui suggère la façon dont 
le pluriel hostes, débarrassé du sens d’ennemis et désormais doté de celui de guerriers, va 
bientôt capter le sens du mot exercitus dont il n’est ici que le complément, pour finalement 
donner, cette fois au singulier, la forme [h]ost.

29	 D’autres chapitres de l’œuvre évoquent de façon tout aussi concrète la vie des armées en 
campagne. C’est le cas du chap. 36 (éd. B. Krusch, éd. cit., p. 305), consacré à la guerre 
qui opposa en 592 les Neustriens de Frédégonde et les Austrasiens de Childebert II, où il 
est encore question de la mobilisation de l’hostis ou du strepitus tubarum, mais aussi des 
vigiles custodes (sentinelles) de l’armée ennemie, des lucernae (torches) allumées la nuit, 
et des tintinnabula (grelots, clochettes) accrochés aux chevaux qu’on a envoyés paître pour 
éviter qu’ils ne s’égarent.



47

stéphane lebecq     La guerre de Clotaire II et de D
agobert contre les S

axons

notre auteur se fait un véritable expert. Il connaît bien les armes défensives 
comme le casque (galea, un mot usuel dans le latin classique), assez fragile pour 
être « percuté » (traversé ?) par un coup ennemi ; ou comme la cuirasse (luricus, 
déformation de lorica), assez lourde pour gêner les mouvements de celui qui en 
est caparaçonné (luricatus). Et il connaît les armes offensives, comme la pique 
ou la lance (contus), éventuellement utilisée pour exhiber la tête de l’ennemi 
vaincu ; ou comme l’épée, dont est donnée à la fin du chapitre 41 une définition 
un rien pédante – gladius quod spata vocant – qui souligne la synonymie entre 
le mot savant gladium, qui donnerait en français « glaive », et le mot emprunté 
au langage vulgaire spata, qui donnerait épée.

Si l’on étend maintenant le champ de l’enquête à d’autres chapitres du Liber, 
on verra s’élargir la richesse sémantique du vocabulaire guerrier de l’auteur, 
qui fait ici ou là mention d’un clypeus (bouclier) 30, d’une lancea (un autre mot 
pour lance) 31, d’un scramasax (couteau long ou épée courte, encore un hapax 
chez Grégoire de Tours, mais dont on voit ici qu’il se répand) 32, ou encore, si 
intéressante pour mon propos, d’une bipennis, mot qui vient tout droit du 
latin classique et qui, sous sa forme substantive, signifie une « hache à double 
tranchant ». Dans le seul chapitre 10 du Liber, tout entier consacré à l’affaire du 
vase de Soissons, l’auteur emploie trois fois le mot, une fois tel quel et sans autre 
commentaire, ce qui n’est pas étonnant dans la mesure où Grégoire de Tours 
l’utilise une fois dans la relation qu’il fait du même épisode 33, mais deux fois 
en l’assortissant d’une définition qui veut mettre en avant sa synonymie avec 
un mot qui paraît appartenir désormais au vocabulaire courant, puisqu’il 
parle tantôt de cette bipennis quod est francisca, tantôt de cette francisca quod 
est bipennis 34. Ainsi le Liber Historiae Francorum est-il le premier texte qui 
assimile de façon explicite la francisca ou prétendue hache des Francs à une 
hache à double tranchant – assimilation scandaleuse pour les archéologues et 
les historiens d’aujourd’hui, qui savent que les haches retrouvées en profusion 
dans les tombes réputées « franques » des ve et vie siècles sont toutes des haches 
de jet dissymétriques.

30	 Chap. 10, éd. cit., p. 253.
31	 Ibid.
32	 Chap. 35, éd. cit., p. 303. Chez Grégoire de Tours, il n’est question qu’une fois de scramasaxes, 

dans son évocation de l’assassinat de Sigebert Ier en 575 (Historiarum Libri Decem, IV, 51, 
éd. cit., p. 270).

33	 Grégoire de Tours, Historiarum Libri Decem, II 27, éd. cit., p. 112. Si Grégoire utilise une fois 
le substantif bipennis dans cet épisode, il semble lui préférer pour désigner une hache le 
mot securis, lui aussi venu du latin classique, qui apparaît en deux endroits.

34	 Chap. 10, éd. cit., p. 252-253.



48

Le devenir de la « francisque » – dont le Liber Historiae Francorum signe d’une 
certaine manière l’acte de naissance iconographique – en tant qu’emblème 
national exhibé ou revendiqué jusque dans la France contemporaine est comme 
une métaphore de la postérité du Liber, qui, plus sans doute que les Livres 
d’histoire de Grégoire de Tours ou que la Chronique du pseudo-Frédégaire, donna 
pendant des siècles à l’histoire de France son récit fondateur 35. Assurément 
conservé et recopié à Saint-Denis, principal laboratoire de cette histoire au 
Moyen Âge, c’est lui qui donna une bonne part de leur matière mérovingienne 
non seulement aux Gesta Dagoberti évoqués plus haut, mais aussi à l’œuvre 
historiographique du grand Hincmar, moine de Saint-Denis devenu archevêque 
de Reims, à ces autres Gesta regum Francorum qui ont été écrits au début du 
xie siècle par Aimoin de Fleury, aux Chroniques de Saint-Denis dont le chantier 
a été lancé au xiie siècle par Suger, enfin à leurs héritières directes, les Grandes 
Chroniques de France du xiiie siècle. 

Ce que doit la postérité du Liber Historiae Francorum à l’abbaye de Saint-Denis 
ne signifie pas qu’il y ait été écrit. Mais on ne saurait exclure cette éventualité 
– j’ai donné en cours de route un tout petit argument en faveur d’une possible 
origine san-dionysienne de l’œuvre. Est-on sûr pour autant qu’elle ait éclos en 
milieu monastique – que ce fût à Saint-Denis, à Soissons ou ailleurs ? La place 
marginale qu’y occupent le fait religieux et les institutions ecclésiales ainsi que 
le caractère foncièrement laïc des préoccupations de son auteur permettent d’en 
douter. Ce qui me paraît en tout cas assuré, c’est que le bruissement des armes 
qui l’anime de bout en bout et la richesse lexicale de son vocabulaire guerrier 
– dont le seul chapitre 41 a livré un précieux florilège – excluent qu’il ait été écrit 
par une femme, a fortiori par une nonne, à moins que celle-ci ne tînt la plume, 
ou plutôt le calame, sous la dictée d’un homme habitué des champs de bataille 
et des compétitions de pouvoir.

35	 Comme on le sait bien depuis les travaux pionniers de B. Krusch et de G. Kurth, supra, n. 2 
et 5, et comme Michel Sot s’en est fait l’écho, supra, n. 1. Voir en tout dernier lieu Magali 
Coumert, qui écrit dans ses Origines des peuples, op. cit., p. 339 : « La concurrence entre 
ces différentes versions des origines troyennes [des Francs] s’est organisée en fonction 
de la diffusion de leur support : faible pour la Chronique, exceptionnelle pour le Liber qui 
ne compte pas moins de cinquante manuscrits conservés et constitue finalement l’écrit 
historique le plus lu et le plus copié du haut Moyen Âge franc. C’est donc l’influence de 
ce dernier qui s’est montrée prédominante dès le milieu du viiie  siècle [...]  ». S’il fallait 
n’en retenir qu’un exemple, je relèverais que, parmi les rares manuscrits à matière non 
religieuse contenus dans la bibliothèque d’Evrard marquis de Frioul et de sa femme Gisèle, 
figurent les Gesta [regum] Francorum, qu’ils lèguent dans leur testament (ca 864) à leur fils 
Bérenger, futur roi d’Italie et empereur (voir le Cartulaire de l’abbaye de Cysoing et de ses 
dépendances, éd. I. de Coussemaker, Lille, Saint-Augustin, 1886, n°1, p. 3).



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

49

SAINT BONIFACE, LA GRAMMAIRE ET L’HISTOIRE

Yann Coz
Docteur de l’Université Paris-Sorbonne

Un des apports majeurs de Michel Sot à la compréhension de l’historiographie 
du haut Moyen Âge est sans aucun doute d’avoir attiré notre attention sur des 
documents ne ressortissant a priori pas à un genre historiographique, afin de mettre 
à jour la conception de l’histoire qui s’y exprime. Il paraît donc approprié, dans un 
volume destiné à lui rendre hommage, de reprendre cette démarche en l’appliquant 
ici à un personnage essentiel du début du viiie siècle, Boniface, en nous intéressant 
particulièrement à un traité de grammaire latine dont il est l’auteur et que nous 
appellerons, bien qu’il n’ait jamais porté ce titre, l’Ars Bonifatii.

Un tel texte est par définition difficile d’accès pour l’historien. Le genre du 
traité grammatical est en effet étroitement codifié depuis l’époque de Donat, qui 
dans son Ars maior, doublé d’un plus simple et pratique Ars minor, en a donné 
au ive siècle la version traditionnelle, à laquelle les auteurs des siècles suivants 
n’auront de cesse de se référer. Texte compilatoire par excellence – l’Ars Bonifatii 
est un gigantesque patchwork de citations tirées de divers auteurs – le traité 
grammatical ne semble pas se prêter à l’analyse des intentions de l’auteur. Pour 
contourner cet obstacle, nous disposons cependant d’un, ou plus exactement 
deux, textes liminaires, un poème et une préface, et nous pouvons également 
comparer ce texte avec ceux produits par d’autres auteurs du haut Moyen Âge, 
bien que le cadre restreint d’une contribution ne permette pas d’exposer les 
détails de ce raisonnement 1.

Plus que Boniface, c’est Wynfried qui nous intéressera ici. En effet, il ne reçut 
du pape Grégoire II le nom de Boniface que tardivement, en 718-719, alors 
qu’il était déjà parti en mission sur le continent, soit vraisemblablement après 
la rédaction de son traité de grammaire. Wynfried est né vers 680, à Crediton, 
dans une région (le Devon) où les Anglo-Saxons ne s’étaient que récemment 
implantés 2. Après avoir été éduqué au monastère d’Exeter, il devint moine à 

1	 On se reportera pour ce à Yann Coz, Rome en Angleterre. L’image de la Rome antique dans 
l’Angleterre anglo-saxonne du viie siècle à 1066, Paris, Classiques Garnier, 2011, p. 130-144.

2	 B. Yorke, Wessex in the Early Middle Ages, Leicester, Leicester UP, 1995, p. 68.



50

Nhutscelle, aujourd’hui Nursling, où son enseignement de la grammaire, de la 
poésie et de l’exégèse lui valut d’acquérir bientôt un grand renom 3.

L’HISTOIRE SAINTE, RAISON D’ÊTRE DE LA GRAMMAIRE

À une date que nous ne pouvons fixer précisément, il rédigea un traité de 
grammaire. L’allusion à un disciple, Dudd, dans le poème de dédicace, semble 
bien indiquer qu’il ne s’agit pas d’une œuvre de jeunesse, mais de l’exposition 
d’un enseignant reconnu. La phrase « Vynfreth priscorum Duddo congesserat 
artem / uiribus ille iugis iuuauit in arte magistrum » y revient à plusieurs reprises, 
dans la mesure où le poème est figuratif. Le sens exact n’est pas clair, mais 
elle implique assurément que Dudd a aidé d’une manière ou d’une autre « le 
maître » Wynfried.

Ce poème place le texte dans le cadre chrétien en incitant les lecteurs à gagner 
la vie éternelle et en représentant une croix formée par le nom Iesus Xristus 
écrit horizontalement et verticalement. La métrique participe ainsi de la culture 
chrétienne, d’autant que la première partie du texte est en distiques élégiaques, 
la seconde en hexamètres dactyliques, représentation de l’accomplissement de 
l’Ancien Testament dans le Nouveau : les distiques sont considérés comme 
incomplets par rapport aux hexamètres 4. Ce texte renvoie donc d’abord et 
avant tout à l’histoire sainte dans laquelle s’inscrivent l’auteur et ses lecteurs. 
C’est l’histoire du Salut qui constitue l’horizon de toute la culture, qui justifie 
l’apprentissage de la grammaire et la rédaction de ce traité.

LA CULTURE ANTIQUE, UNE RÉFÉRENCE INDÉPASSABLE ?

La préface est adressée à un certain Sigeberht, qui aurait demandé à Wynfried 
d’écrire ce texte, l’exposant ainsi aux reproches de tous ceux qui ne manqueront 
pas de le lacérer de leurs « dents ensanglantées ». Pour se protéger des reproches, 
l’auteur poursuit en expliquant qu’il se contente de produire une compilation 
et que son but est de « […] parcourir l’antique forêt, dense et touffue des grammairiens, 
afin d’y recueillir pour toi les plus beaux de chaque type de fruits et les odeurs répandues par 
les diverses fleurs, que l’on trouve éparpillées à travers la prairie des grammairiens [...] » 5.

3	 Willibald, Vita Bonifatii, dans Die Briefe des Bonifatius..., trad. R.  Rau, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1968, p. 462-467.

4	 Boniface, Ars Grammatica et Caesurae Versuum, éd. G.J.  Gebauer, B.  Löfstedt, Turnhout, 
Brepols, CCSL, 130, 1980, p. 11, l. 82-96.

5	 « […] ut antiquam perplexae siluam densitatis grammaticorum ingrederer ad colligendum tibi 
diuersorum optima quaeque genera pomorum et uariorum odoramenta florum diffusa, quae 
passim dispersa per saltum grammaticorum inueniuntur […] », ibid., p. 9, l. 16-20.



51

yann coz    S
aint B

oniface, la gram
m

aire et l’histoire

En apparence, donc, on retrouve ici le Moyen Âge tel qu’on l’imagine 
volontiers, apeuré à l’idée d’apporter la moindre innovation à une Antiquité 
idéalisée et quelque peu indéfinie. Cette idée se retrouve quelques lignes plus 
loin :

Cependant, quand je m’apercevais que les auteurs de traités de grammaire 
avaient déduit des règles contradictoires, ce dont il n’y a pas à douter qu’ils 
l’aient fait souvent, je jugeais superflu et ridicule, alors que Donat et Priscien, 
Romanus et Velius Longus – les plus habiles rhéteurs de l’éloquence urbaine 
de Rome – s’opposaient, de juger, tel un pâtre agreste sortant du buisson ou 
des ronces, alors que je suis issu d’un ignoble lignage des plus reculés peuples 
de Germanie. Mais pour chaque règle je me suis efforcé avant tout de suivre 
l’usage dont j’ai trouvé le plus fréquemment trace dans les saints et vénérables 
traités des savants ecclésiastiques et auquel on a eu recours pour les lectures 
quotidiennes 6.

Il semble bien qu’ici Wynfried se considère comme inapte à tout jugement. 
Son origine germanique lui interdirait de se prononcer quand les grands savants 
du passé se sont avérés incapables de trancher une question disputée.

LE PRÉCÉDENT ALDHELMIEN

À y regarder de plus près, la situation est pourtant plus complexe. Wynfried 
reprend ici un thème développé sans doute quelques années plus tôt par 
Aldhelm, abbé de Malmesbury puis évêque de Sherborne (†709/710), grand 
savant, loué avec chaleur par Bède au chapitre V, 18 de son Histoire ecclésiastique 
du peuple anglais, et qui influença fortement le jeune Wynfried. Il développait 
en effet dans un texte adressé au roi de Northumbrie, Acircius, une réflexion 
semblable : « Personne, né de la lignée de notre race et réchauffé dans un berceau 
du peuple germanique, n’a sué sur une telle entreprise avant notre médiocrité 

6	 «  Quando autem auctores grammaticae artis quasdam regulas dissonas depromsisse 
cernebam, quod frequenter eos fecisse non dubitatur, superfluum esse et inrisione 
dignum arbitrabar, Donato et Prisciano, Romano et Velio Longo dissentientibus, 
Romanae urbanitatis facundia dissertimis rethoribus, me paene de extremis Germaniae 
gentibus ignobili stirpe procreatum, ueluti agrestem pastorem de spineto uel arundineto 
erumpentem, inter talium dissona decreta uirorum ex persona iudicis disputanda 
iudicare. Verum in unaquaque regula illum praeeligens maxime sequi uisus sum, cuius 
uestigia ab ecclesiasticis dogmatistis frequentissime trita in sacrosanctis tractatibus et 
cotidianae lectionis intentione usitata repperi », ibid., p. 10, l. 45-56. Notons que le traité 
de Romanus était déjà perdu à l’époque de Wynfried, qui le cite sans doute parce que son 
nom renvoie à l’Urbs.



52

ni n’a confié au texte écrit les arguments des esprits anciens selon la discipline 
de l’art métrique... » 7.

Quelques lignes plus loin, cependant, Aldhem se comparait à Virgile, le 
premier à avoir fait en latin ce qu’Hésiode ou Homère avaient fait dans leur 
langue auparavant :

Cet homme célèbre, qui disait : « Le premier, pourvu que ma vie soit assez 
longue, je ramènerai les Muses avec moi, du sommet aonien, dans ma patrie : le 
premier, je te rapporterai, ô Mantoue, les palmes iduméennes ». Et plus loin le 
même poète continuait : « j’aime à parcourir les sommets où, avant moi, aucune 
roue n’a laissé sa trace sur la pente douce qui descend à Castalie ». Il a ainsi 
voulu signifier, dis-je, que personne parmi les Latins avant lui n’avait écrit des 
Géorgiques pour les Romuléens, bien qu’Hésiode et Homère et ceux qui étaient 
dotés de l’éloquence de la rhétorique grecque et munis du privilège de l’urbanité 
argienne, aient tiré de la langue pélage une œuvre quadruple sur l’agriculture 8.

Le passé romain est moins écrasant qu’il n’y paraît dans la mesure où les 
auteurs ont conscience que la langue et la littérature latines sont elles-mêmes 
historiquement situées et se sont développées par adaptation des traditions 
hébreux et grecques.

UNE CONSCIENCE AIGUË DE L’ÉVOLUTION DES LANGUES

Ce développement explique que la langue latine ait connu des évolutions, 
dont Wynfried tient compte. Il explique qu’un des critères qu’il a retenus pour 
sélectionner certains passages dans son texte est l’ « usage moderne » :

Je n’ai pour ainsi dire fait qu’effleurer les coutumes des anciens, dont on sait 
qu’ils ont appliqué en matière d’éloquence des principes bien différents de 

7	 «  […] quanto constat neminem nostrae stirpis prosapia genitum et Germanicae gentis 
cunabilis confotum in huiuscemodi negotio ante nostram mediocritatem tantopere 
desudasse priorumque argumenta ingeniorum iuxta metricae artis disciplinam litterarum 
textui tradidisse […]  », Aldhelm, Aldhelmi Opera, éd.  R.  Ehwald, Berlin, Weidman, MGH, 
AA, 15, 1919, p. 202, l. 4-7.

8	 «  Siquidem illustris ille, qui dicebat  : “Primus ego in patriam mecum, modo uita supersit 
Aonio rediens deducam uertice Musas  ; Primus Idumaeas referam tibi, Mantua, palmas” 
[Géorg. III, 11-13] (et longiuscule idem poeta et infra prosequitur : “iuuat, inquit, ire iugis, qua 
nulla priorum Castaliam molli deuertitur orbita cliuo” [Géorg.  III, 292-293]) – hoc, inquam, 
ille uersificans significari uoluit, nullum ante se Latinorum georgica Romulidis scripsisse, 
quamuis Hesiodus et Homerus et ceteri Graeci disertitudinis facundia freti et Argolicae 
urbanitatis priuilegio praediti quadrifariam agriculturam lingua Pelasga deprompserint  », 
ibid., p. 202, l. 14-24. E.V. Thornbury, « Aldhelm’s Rejection of the Muses and the Mechanics 
of Poetic Inspiration in Early Anglo-Saxon England », Anglo-Saxon England, 36, 2007, p. 71-
92, p. 71-72.



53

yann coz    S
aint B

oniface, la gram
m

aire et l’histoire

ceux que l’urbanité moderne approuve comme canoniques ; ainsi, lorsque 
tu trouveras dans tes lectures quelque chose qui ira à l’encontre des règles 
de l’usage moderne, tu sauras pourquoi l’accepter ou selon quel usage le 
rejeter 9.

Le passé romain est donc bien distinct du présent, mais c’est ce dernier qui 
représente la norme. En effet, la grammaire doit permettre de lire des textes 
chrétiens (considérés comme) récents, elle n’a pas pour but d’enseigner une 
langue « pure ».

L’analyse de la préface de l’Ars Bonifatii fait donc apparaître la coexistence 
de deux systèmes de valeur, deux perceptions de l’histoire. D’une part, 
Wynfried renvoie à la grammaire « canonique » en accordant une auctoritas 
inattaquable aux auteurs anciens, de l’autre il explique que l’important est la 
langue telle qu’on la pratique et qu’on peut avoir à la connaître pour lire les 
textes chrétiens.

L’HISTOIRE DE LA GRAMMAIRE

Le texte même du traité trahit à la même tension. Bien qu’il s’agisse d’une pure 
compilation, tirée des textes de Donat, de Charisius, de Diomède, de Phocas 
et d’Isidore de Séville, chaque mot est soigneusement réfléchi 10. Wynfried 
change parfois un seul mot, mais toujours avec une raison précise : on ne peut 
considérer qu’il écrit autre chose que ce qu’il pense au prétexte qu’il reprend les 
mots des autres, bien au contraire.

Le premier chapitre, consacré comme c’est la règle aux parties du discours, cite 
d’abord Isidore de Séville (Étymologies, I, 6), avant de reprendre Donat :

On rapporte qu’Aristote est le premier à avoir affirmé qu’il y a deux parties 
du discours. Plus tard, Donat en a défini huit mais toutes se ramènent à ces 
deux parties, à savoir le nom et le verbe, parce qu’on voit qu’elles en sont nées. 
Toujours selon Donat, nombreux sont ceux qui ont pensé qu’il y avait plus de 
parties du discours, nombreux aussi sont ceux qui ont pensé qu’il y en avait 
moins. Analysées par cet auteur, elles se répartissent ainsi : les parties du discours 

9	 « Priscorum quippe consuetudines, qui multa aliter in eloquentia obseruasse dinoscuntur 
quam moderna urbanitas canonicum esse adprobat, ex latere quodammodo tangebam, 
ut, quandocumque tale aliquid in tramite scripturarum moderni usus regulis refragans 
nanciscaris, scias, quo pacto percipias uel quo ritu recuses », Boniface, Ars Grammatica, 
éd. cit.,  p. 10, l. 39-44.

10	 V.  Law, «  The Study of Latin Grammar in Eighth-Century Southumbria  », Anglo-Saxon 
England, 12, 1983, p. 43-72, ici p. 63. L’article est repris dans id., Grammar and Grammarians 
in the Early Middle Ages, London/New York, Longman, 1997, p. 91-123.



54

sont au nombre de huit : le nom, le pronom, le verbe, l’adverbe, le participe, la 
conjonction, la préposition, l’interjection 11.

Ce passage confirme la théorie énoncée dans la préface, à savoir que la 
grammaire latine n’est pas une vérité éternelle, mais un savoir relatif, résultat 
de longs tâtonnements dont Donat ne donne qu’une formulation plus claire 
que d’autres.

À plusieurs autres endroits, Wynfried signale que les grammairiens ne sont pas 
parvenus à s’entendre, comme à propos de la nature des mots unus, ullus, nullus, 
solus, totus, alius, uter, alter : s’agit-il de pronoms ou de noms 12 ? La nature des 
prépositions est un autre point de divergence 13.

LE LATIN, LANGUE CHANGEANTE

Ce n’est pas seulement l’analyse du langage qui est le fruit d’une évolution 
historique, mais la langue elle-même. Seules des décisions arbitraires des anciens 
expliquent le genre féminin de domus, « parce que les anciens ont voulu que 
ce nom soit de la seconde classe » 14. Ces décisions des anciens, à l’origine des 
exceptions, sont parfois jugées irrecevables : « Sur ce point et de nombreux 
autres semblables nous avons surpris les anciens à errer sur des chemins écartés : 
il est inutile de les recenser tous, car ce serait fastidieux et absurde » 15. En 
revanche les anciens « ont suivi la règle » en utilisant les formes face, duce et dice 
à l’impératif 16. Ces remarques proviennent du volumineux traité de Charisius, 
que Wynfried a parcouru avec la plus grande attention, afin de sélectionner les 
formes anciennes qui pourraient encore être utiles à ses lecteurs.

11	 « <De Partibus> Partes orationis primus Aristoteles duas fertur tradidisse. Deinde Donatus 
octo definiuit. Sed omnes ad illa duo principalia reuertuntur, id est nomen et uerbum, eo 
quod ex illis nata esse dinoscuntur. Et eodem testante Donato multi plures, multi pauciores 
partes orationis putabant. Ab illo autem hoc modo digestae repperiuntur : “Partes orationis 
sunt octo  : nomen pronomen uerbum aduerbium participium coniunctio praepositio 
interiectio” », Boniface, Ars Grammatica, éd. cit., p. 15, l. 5-12.

12	 Ibid., p. 34.
13	 Ibid., p. 38, l. 54-63 ; p. 67, l. 198-203 ; p. 72, l. 41-43 ; p. 73, l. 77-79 ; p. 98, l. 309-312.
14	 « Quia ueteres hoc nomen secundi ordinis esse uoluerunt, ut haec domus, huius domi », 

ibid., p. 75, l. 134-135.
15	 «  Per haec et multa his similis dispari tramite tetendisse antiquos deprehendimus, quae 

omnia percensere, ne nimis fastidiosum et absurdum sit, non oportet », ibid., p. 36, l. 114-
116. La citation, et les lignes qui suivent, y compris l’analyse de la « déclinaison » cuius cui 
cuio, cuia cuiae cuiae, cuium cui cuio sont reprises de Virgile le Grammairien, sur lequel 
on lira V. Law, Wisdom, Authority and Grammar in the Seventh Century: Decoding Virgilius 
Maro Grammaticus, Cambridge, Cambridge UP, 1995.

16	 « Sed ueteres salua regula dixerunt face duce dice  », Boniface, Ars grammatica, éd.  cit., 
p. 65, l. 142.



55

yann coz    S
aint B

oniface, la gram
m

aire et l’histoire

Pour cette même raison, et contrairement à d’autres grammairiens, Wynfried 
mentionne plusieurs usages archaïques 17. Dans certains cas, ces formes 
étaient encore parfois utilisées, comme l’infinitif passif en -ier, dont plusieurs 
exemples se trouvent dans les textes d’Aldhelm 18. En revanche, les remarques 
sur l’existence des formes du parfait en addidici et excucurri (« et hoc apud ueteres 
inuenitur 19 ») semblent moins fondées du point de vue de l’usage puisque ces 
formes sont rarissimes. De même, on peut s’interroger sur la mention des quatre 
types de noms propres 20. La connaissance du système onomastique traditionnel 
pouvait être utile aux hommes du haut Moyen Âge, mais la présentation qu’en 
donne Wynfried peut donner à ses lecteurs l’impression que tous les hommes 
ont ainsi quatre prénoms.

Comme on pouvait s’y attendre, la volonté d’intégrer certains usages 
anciens entraîne donc l’apparition d’un certain nombre d’incohérences dans 
la mesure où il est difficile, aussi bien pour Wynfried que pour ses lecteurs, de 
faire le départ entre les usages réellement archaïques et ceux qui pourraient 
encore être utiles. En revanche, le choix des exemples répond à des critères 
différents.

LE MONDE DE VIRGILE

Les grammairiens du haut Moyen Âge héritaient d’une double tradition 
pour sélectionner les exemples à utiliser dans leurs textes. La première est 
païenne et met en avant les citations virgiliennes, la seconde est chrétienne : les 
grammairiens chrétiens remplacent de manière plus ou moins systématique 
les personnages de la mythologie et de l’histoire gréco-romaines par d’autres 
tirés des Écritures. Wynfried ne fait pas exception. Il ajoute de nombreux 
exemples chrétiens, comme dans le premier chapitre, où « Rome, Tibre, 

17	 V. Law, The Insular Latin Grammarians, Woodbridge, Boydell, 1982, p. 79.
18	 Boniface, Ars grammatica, éd. cit., p. 58, l. 749-754. L’information est reprise de Charisius, 

Artis grammaticae libri  V, éd.  C.  Barwick, Leipzig, Teubner, 1925, p.  224, l.  15-25. Les 
citations d’Aldhelm sont identifiées par V.  Law, « The Study of Latin Grammar in Eighth-
Century Southumbria », art. cit., p. 69.

19	 Boniface, Ars grammatica, éd. cit., p. 65, l. 146-147.
20	 « Nomen est pars orationis cum casu rem corporalem aut incorporalem proprie communiterue 

significans  ; proprie, ut Roma Tiberis Sion  ; communiter, ut urbs flumen mons. Nomini 
accedunt sex  : qualitas conparatio genus numerus figura casus. Qualitas nominum est, 
qua intellegitur, utrum proprium nomen sit an appellatiuum. Species propriorum nominum 
quattuor sunt  : praenomen nomen cognomen agnomen. Praenomen est quod nomini 
praeponitur, ut Publius. Nomen quod originem familiae declarat, ut Cornelius. Cornelii enim 
omnes in eo genere dicuntur. Cognomen quod nomini subiungitur, ut Scipio. Agnomen uero 
quasi accedens nomen, ut Scipio Africanus aut Metellus Creticus, quia Cretam subegit », 
ibid., p. 12, l. 14-25.



56

Sion » constituent la liste d’exemples de noms propres, reprise à Isidore de 
Séville (I, 6), qui christianisait ainsi les termes présents chez Donat.

Dans l’ensemble, toutefois, Wynfried conserve de très nombreux exemples 
antiques, qui forment un ensemble de références au monde de l’Énéide et de 
la mythologie grecque. La tradition grammaticale latine aboutit en effet à 
donner une grande importance aux noms propres grecs. Dans le chapitre sur 
le nom, trois des vingt-huit formes de ce dernier correspondent à des noms 
grecs déclinés en grec (Themisto et Calisto), en latin (Odisseus devient Vlixes), 
ou sous forme mixte, en prenant la dernière syllabe latine mais en conservant 
les précédentes (Alexandros Menandros Agamemnon qui en latin font Alexander 
Menander Agamemno) 21. Dans la catégorie des noms patronymiques, Wynfried 
précise que les noms grecs doivent plutôt être déclinés à la grecque et tous les 
exemples de ce paragraphe sont grecs (Pelides Atrides et les différentes formes de 
ce dernier). Pour les noms en -ius ou « téthiques » l’exemple est Euandrius ensis, 
nouvelle citation virgilienne (Énéide, X, 394).

Les lieux mentionnés dans le texte témoignent de la même prédominance 
d’un univers méditerranéen et non uniquement italien. L’Italie et la Grèce sont 
les deux pôles essentiels de cette géographie, auxquels viennent ponctuellement 
s’ajouter d’autres références 22. Dans le chapitre consacré aux adverbes, Carthage 
tient un rôle important à côté de Rome :

Il existe en effet des adverbes pour le lieu où l’on est, d’autres pour le lieu d’où 
l’on vient, d’autres pour le lieu où l’on va. D’abord pour le lieu où on est, par 
exemple : « où étais-tu ? À Rome » ; pour le lieu d’où l’on vient : « d’où viens-tu ? 
De Rome » ; pour le lieu où l’on va : « où vas tu ? À Rome ». Le lieu où l’on est 
se met au génitif, lorsqu’il s’agit de noms de la première ou seconde déclinaison, 
comme « je suis à Rome », « je suis près du Tibre », « je suis à la maison », 
parce que les anciens ont décidé que ce nom était de la seconde déclinaison, 
comme « cette maison », « de cette maison ». Lorsque ce nom est de la troisième 
déclinaison, on utilise l’ablatif, comme « ils sont à Carthage, à Sidon », bien que 
certains auteurs plus récents aient voulu le mettre au datif, comme « ils sont à 
Carthage et à Sidon », comme nous disons « je suis à la campagne » […] 23.

21	 Ibid., p. 16, l. 39-46.
22	 Ibid. Outre Creta, Grecus, Gallus, Italus, Alexandrinus, Romanus et Thebanus, on trouve 

mare Ponticum dans une citation de Salluste (p.  19, l.  116), Romanus Romane, Spanus 
Spane (p. 28, l. 365), haec Pergamus et haec Pergama (p. 30, l. 429), hoc Argus et hi Argi 
(p. 30, l. 435).

23	 « Sunt etiam aduerbia <quaedam in loco,> quaedam e loco, quaedam in locum ; et primum 
in loco, ut “ubi eras ? Romae” ; e loco : “unde uenis ? Roma” ; in locum : “ubi is ? Romam”. 
Est ergo in loco per genetiuum, cum ex primo e secundo ordine ueniunt, ut “Romae sum”, 
“Tiberi sum”, “domi sum”, quia ueteres hoc nomen secundi ordinis esse uoluerunt, ut haec 



57

yann coz    S
aint B

oniface, la gram
m

aire et l’histoire

Le choix des exemples est certes guidé par la nécessité de trouver un mot de 
la bonne déclinaison ; il n’en aboutit pas moins à accorder une place essentielle 
à Carthage, qui à la fin de cette citation se trouve mise sur le même plan que 
Rome. 

Wynfried n’a donc pas tenté de faire disparaître ce passé très ancien transmis 
par Virgile, l’auteur le plus cité dans le traité 24.

L’HISTOIRE CULTURELLE, UNE SUCCESSION DE TRANSLATIONS

L’Ars Bonifatii révèle donc la complexité du rapport au passé de son auteur, 
et plus particulièrement du passé gréco-romain. Le passé hébraïque est le plus 
ancien et le plus prestigieux, c’est de lui que découle toute la culture grecque 
et latine. La culture païenne est porteuse d’un passé prestigieux qui n’est ni 
celui de la République, malgré les quelques exemples, ni celui de l’Empire, 
mais celui que raconte Virgile – l’auteur le plus cité dans l’Ars Bonifatii – dans 
l’Énéide. Pour autant, les temps anciens ne sont jamais présentés comme un 
âge d’or, mais comme des époques révolues, dont la disparition semble tout à 
fait normale. L’histoire culturelle est pensée sur le modèle de la translation, qui 
fournit ainsi un schéma d’interprétation complémentaire à ceux qu’on trouve 
dans les œuvres historiques. Wynfried ne se perçoit donc pas seulement comme 
un Germain timide face aux géants du passé, mais aussi pour autant qu’on 
puisse en juger, comme le représentant d’une époque nouvelle.

domus, huius domi. Cum uero ex tertio, ablatiuo casu utimur, ut “Cartagine, Sidone sunt”, 
quamquam recentiores per datiuum uoluerint, ut “Cartagini et Sidoni sunt”, sicut dicimus 
“ruri sum” […] », ibid., p. 75, l. 130-140.

24	 Le plus ancien manuscrit, fragmentaire, du Servius Danielis (Marbourg, Hessisches 
Staatsarchiv, ms.  319, Pfarrei Spangenberg, Hr.  1, Codices Latini Antiquiores, Oxford, 
Clarendon Press, 1971, Suppl., 1806, p. 39) provient en outre de la région de mission de 
Boniface en Germanie et est copié en minuscules anglo-saxonnes, avec quatre gloses en 
vieil-anglais. Il est possible que Boniface soit lié à sa rédaction, mais rien ne le prouve. Ce 
manuscrit est édité par P.K. Marshall, « The Spangenberg Bifolium of Servius: The Manuscript 
and the Text », Rivista di Filologia e di istruzione classica, 128, 2000, p. 192-209.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

59

NITHARD ET L’HISTOIRE DES FILS DE LOUIS LE PIEUX

Joëlle Alazard-Fontbonne
Professeur en CPGE au lycée Faidherbe de Lille

L’œuvre de Nithard figure en bonne place parmi les monuments du patrimoine 
linguistique français. C’est en effet grâce au récit de ce petit-fils de Charlemagne, 
fils d’Angilbert et de Berthe, que nous connaissons le texte des serments de 
Strasbourg. Échangés le 14 février 842 entre les armées de Charles le Chauve et 
de Louis le Germanique, alors unis contre leur aîné Lothaire, ces textes insérés 
dans l’œuvre latine de Nithard sont rédigés en proto-français et dans une langue 
annonçant le tudesque. Ces serments revêtent une forte portée symbolique 
puisqu’ils apparaissent comme les actes fondateurs de deux États reposant sur 
deux langues dont l’institutionnalisation débute par la mise à l’écrit 1.

Outre l’apport fondamental à l’histoire de ces deux langues européennes, 
l’œuvre de Nithard possède également une portée historique considérable. Bien 
que conservée dans un manuscrit largement postérieur aux faits racontés par notre 
auteur – paléographes et codicologues s’accordent pour y voir un manuscrit de la 
fin du xe siècle 2 – découvert et publié par Jean Bodin en 1576 3, l’Histoire constitue 
la source nous permettant d’appréhender le plus finement le conflit qui opposa 
les fils de Louis le Pieux à la suite de la disparition de leur père.

En un siècle où les historiens se trouvent, sauf exception, parmi les clercs, 
l’œuvre de Nithard s’avère précieuse à de multiples égards : elle est le fruit 
du récit d’un cousin du roi, commandée par le roi à l’un de ses compagnons 
d’armes, acteur autant que témoin des faits qu’il doit mettre en forme. 
Comment expliquer que le choix de Charles se soit porté sur ce grand laïc ? 
Si sa qualité d’acteur et de combattant de premier plan put être déterminante, 
il se pourrait que d’autres raisons aient guidé le choix du jeune roi. Il faut par 
ailleurs s’interroger sur les diverses fonctions prêtées à l’œuvre historique dont 
le contenu s’avère éminemment politique.

1	 B. Cerquiligni, La Naissance du français, Paris, PUF, 1991 ; M. Sot (dir.), Histoire culturelle de 
la France, t. 1, Le Moyen Âge, Paris, Le Seuil, 1997, p. 42-44.

2	 Paris, BnF, ms.  lat.  9768. Il s’agit certainement d’une copie réalisée pour l’abbaye Saint-
Médard de Soissons.

3	 Jean Bodin, Les Six Livres de la République, À Paris chez Jacques Du Puy, 1576.



60

UN RÉCIT HISTORIQUE COMMANDÉ À UN GRAND LAÏC

C’est donc à Charles que l’on doit l’existence de l’œuvre de Nithard, l’Histoire 
des fils de Louis le Pieux : le roi commande à cet autre petit-fils de Charlemagne 
d’entreprendre le récit des événements de la guerre dont il est un témoin oculaire 
important. Si le récit de Nithard, commandé après la bataille de Fontenoy, alors 
que le roi rentrait à Châlons-en-Champagne 4, est resté inachevé – son rédacteur 
ayant certainement trouvé la mort en 845 face aux Normands – son travail 
reste néanmoins notre principale source en matière d’histoire politique pour 
comprendre les années 840‑842.

Charles le Chauve, alors âgé de dix-huit ans, espère que le récit de son cousin, 
un témoin extrêmement bien informé, puisse apporter une justification de 
ses positions personnelles. Le fils de Judith, en combattant contre son frère 
Lothaire, se trouve effectivement devant une situation délicate : si l’issue des 
combats lui est favorable, Charles défait son frère aîné qui est aussi son parrain, 
ignorant ses obligations religieuses comme la concorde fraternelle, si souvent 
prêchée dans l’aristocratie franque. À l’inverse, si l’issue s’était révélée lui avoir 
été défavorable, Charles pouvait avoir besoin de justifier sa cause, cherchant 
dans le récit de son parent une apologie de ses premières décisions en tant que 
jeune roi 5.

Comment expliquer que Charles s’adresse à Nithard et pas à l’un des 
nombreux clercs en relation avec la cour ? On peut bien sûr imaginer qu’il est 
plus simple de se tourner vers un homme ayant participé aux combats plutôt 
qu’à un clerc, aussi bien informé soit-il ; le jeune roi engagé dans les opérations 
militaires ne devait pas disposer du temps nécessaire pour expliquer (ou même 
faire expliquer par un tiers) par le menu le déroulement des faits passés. Cela 
signifie par ailleurs que certains grands laïcs, peut-être élevés dans l’école du 
palais de Charlemagne, avaient un niveau suffisant pour écrire une œuvre aussi 
construite et longue. Quoi qu’il en soit, la mission confiée à ce cousin plus âgé 

4	 Le prologue de l’œuvre atteste de la commande et des circonstances historiques immédiates 
qui y ont présidé : « Ayant souffert, vous et les vôtres, mon seigneur, depuis déjà près de 
deux ans, comme vous le savez fort bien, des attaques injustifiées de votre frère, vous 
m’avez commandé, avant d’entrer en la cité de Châlons, de fixer par écrit, pour la postérité 
le récit des événements de votre temps. C’eût été pour moi, je l’avoue, une tâche agréable 
et facile si j’avais eu le loisir nécessaire pour exécuter d’une façon satisfaisante une œuvre 
de cette importance ; mais, dans les conjonctures actuelles, si vous y remarquez quelques 
omissions ou négligences indignes d’une si grande entreprise, vous et les vôtres devrez 
me le pardonner d’autant plus facilement que vous savez comment j’ai été ballotté par la 
tempête, ainsi que vous-même, pendant que je m’en acquittais ». Trad. Ph. Lauer ; Nithard, 
Histoire des fils de Louis le Pieux, éd. Ph. Lauer, Paris, Les Belles Lettres, 1964, p. 2-3.

5	 J. Nelson, « Public Histories and Private History in the Work of Nithard », Speculum, 60/2, 
Cambridge (Mass.), 1985, p. 251-293, ici p. 255.



61

joëlle alazard-fontbonne    N
ithard et L’histoire d

es fils d
e Louis le P

ieux

que le roi est bien comprise : le récit est vivant, Lothaire est dépeint comme un 
souverain intriguant et prêt à se livrer à toutes les turpitudes pour l’emporter 
contre ses frères. À l’inverse, Nithard rappelle souvent tous les espoirs fondés sur 
le jeune roi, fils de l’impératrice Judith : Charles est décrit comme un souverain 
vertueux, soucieux de la paix et de la concorde fraternelle ; il réunit donc toutes 
les qualités personnelles qui font le bon roi, n’usant de la force que pour réparer 
l’injustice, ne maniant les armes que pour garantir le bon ordre chrétien de la 
société carolingienne qu’il doit, en tant que roi, préparer au salut. Le propos 
de Nithard est donc explicite : l’auteur sollicité par Charles souhaite que son 
récit des faits permette de rétablir la vérité sur ce conflit, de sauver l’honneur de 
Charles et de Louis tandis que tous peuvent juger des méfaits de Lothaire.

L’ORGANISATION DU RÉCIT

L’œuvre est organisée en quatre livres : le premier livre présente l’origine 
de la lutte, le deuxième le début des hostilités et la bataille de Fontenoy, le 
troisième la seconde campagne de Lothaire ainsi que les serments de Strasbourg 
et le quatrième les événements jusqu’au mariage de Charles le Chauve avec 
Ermentrude, nièce du puissant Adalard, en 842. Nithard s’arrête donc à la 
veille du traité de Verdun 6. Il n’a jamais écrit au jour le jour, rédigeant quand il 
le pouvait et d’après ses souvenirs, parfois quatre mois après l’action dans le cas 
de la bataille de Fontenoy 7. Si dans les deux premiers livres Nithard ne s’adresse 
qu’à Charles, ce récit historique a pu être pensé, dès sa commande, pour la 
postérité : Nithard montre en effet le souci de la mémoire laissée aux siens par 
les partisans de Charles et de Louis : « Cependant, quoi qu’il en fût, craignant 
que si, par malheur, le frère manquait de soutenir son frère, ils laissassent une 
mémoire indigne à la postérité, ils préférèrent souffrir les privations et la mort 
même plutôt que de perdre leur renom d’invincibles » 8.

Plus que l’organisation du récit, c’est l’évolution sensible du ton employé 
par Nithard qui interpelle les historiens. En effet, alors que les trois premiers 
livres soulignent les vertus de Charles le Chauve, répondant certainement aux 
attentes du cadet de Louis le Pieux, le quatrième livre s’avère beaucoup plus 
singulier. Nettement moins laudatif que les précédents, ce dernier livre est 
truffé de considérations pessimistes sur la situation politique de l’Occident 
carolingien ; Nithard va jusqu’à regretter le temps de son glorieux grand-père, 

6	 Août 843.
7	 Nithard, Histoire, éd.  cit., introduction p. VIII. Nithard interrompt ainsi lui-même son récit 

pour signaler qu’au moment où il écrit, une éclipse de soleil s’est produite dans le Scorpion. 
Voir livre II, chap. X, p. 76-77.

8	 Ibid., II, 10, p. 70-71.



62

le défunt Charlemagne. Bien que Charles le Chauve soit attaché à celui-ci et 
qu’il constitue déjà certainement pour lui un modèle – Judith, sa mère, ne lui 
a-t-elle pas donné son nom ? – il est peu probable que ces remarques de Nithard 
répondent aux vœux du jeune souverain puisqu’elles n’assimilent pas les deux 
Charles.

Philippe Lauer notait dans son édition du texte que les remarques chagrines de 
Nithard sur son temps et son royaume pouvaient résulter d’une disgrâce 9. Janet 
Nelson, qui a réexaminé les circonstances dans lesquelles l’œuvre a été écrite 
et peut-être rendue publique, aboutit aux mêmes conclusions et va plus loin 
encore ; l’histoire personnelle de Nithard pourrait expliquer les variations et le 
désespoir croissant de l’auteur, notamment dans le dernier livre de son Histoire 
des fils de Louis le Pieux. Nithard cherche-t-il à se concilier les faveurs de Charles 
à qui il doit régulièrement lire son récit ? Ou l’œuvre a-t-elle été scindée, une 
partie de celle-ci échappant au contrôle royal ? Il semble peu probable que le 
dernier livre ait été soumis au roi.

Si l’on suit cette hypothèse, quelles sont les parties de l’œuvre connues par 
Charles, celles qui ont pu recevoir son aval au terme de leur rédaction ? Si les 
deux premiers livres semblent bien avoir été écrits pour Charles et ses guerriers, 
le ton employé par Nithard diffère dès la préface du troisième livre. L’historien 
ne s’adresse plus à Charles dans son prologue et semble poursuivre son travail 
à contre-cœur. Charles demanda-t-il à Nithard de poursuivre une rédaction 
que celui-ci voulait interrompre ? Le récit de la bataille de Fontenoy, pouvant 
apparaître comme la meilleure des justifications pour la postérité, aurait peut-
être pu clore l’œuvre commandée par le roi. La préface de ce troisième livre, si 
elle continue à mettre en valeur Charles et ses partisans, est d’ailleurs beaucoup 
moins sévère avec Lothaire. Nithard insiste sur la réconciliation des Francs et 
dépeint Louis et ses hommes sous un jour très favorable.

Mais c’est au quatrième livre que la nature du propos évolue considérablement : 
la conviction mise dans les deux premiers livres a disparu et il n’est plus question 
de Charles le Chauve dans la préface. Les remarques justifiant l’action du 
souverain, qui émaillaient le discours de Nithard pour mieux légitimer et louer 
le roi, ont disparu. Puisqu’il est peu probable que Nithard offense Charles en 
n’utilisant plus les schémas jusque-là utilisés pour satisfaire aux attentes de 
son puissant commanditaire, il est possible de penser que l’œuvre n’a pas été 
soumise à l’approbation du roi, qu’il s’agisse d’une lecture orale ou d’une remise 
de manuscrit sans lecture d’ailleurs. En effet, l’historien expose ses craintes et 
la peine qu’il éprouve même si sa tâche est pensée pour la postérité ; il porte 
un regard désabusé sur son époque et, en évoquant le mariage de Charles avec 

9	 Id., introduction, p. XI.



63

joëlle alazard-fontbonne    N
ithard et L’histoire d

es fils d
e Louis le P

ieux

Ermentrude, la nièce d’Adalard, il égratigne celui-ci au passage 10 : Nithard 
pourrait avoir lu les événements à l’aune de sa propre infortune.

En effet, si Nithard avait choisi le parti de Charles lors du conflit qui 
surgit entre les fils de Louis le Pieux, les ruses de Lothaire l’empêchèrent de 
récupérer les terres qu’il tenait avant la guerre et qui avaient probablement été 
redistribuées. Ce qui est laissé à ce petit-fils de Charlemagne, c’était l’abbatiat 
laïc du monastère paternel, Saint-Riquier, qu’il gagna durant l’hiver 842-843, 
quittant alors l’entourage de Charles le Chauve. Le livre IV aurait ainsi pu être 
écrit pour lui seul, submergé par l’amertume, sans qu’il soit prévu pour un 
destinataire royal 11 : Nithard se doit pourtant de mener son œuvre jusqu’à son 
terme – c’est tout du moins ce qu’il laisse entendre dans le premier paragraphe 
de ce dernier livre.

SE JUSTIFIER DEVANT LES SIENS

Peut-être faut-il revenir à la qualité de l’auteur et à sa place dans la société 
carolingienne : si c’est un grand laïc qui a été choisi par Charles le Chauve pour 
conserver la mémoire de ces années de lutte entre les héritiers de Louis le Pieux, 
n’est-ce pas que ce travail pouvait avoir une utilisation et une finalité différentes 
de celles habituellement réservées aux œuvres des moines ? Les différents livres 
rédigés par Nithard ont pu viser, dès l’origine, une audience plus large que 
celle du seul roi ou de lecteurs ultérieurs. En effet, certains passages semblent 
avoir été davantage conçus pour une lecture à voix haute que pour la seule 
mémoire du roi : Nithard ne donne ainsi guère de détails biographiques sur 
les hommes dont il narre le destin aux côtés de Charles ; le récit contient par 
ailleurs certaines ellipses et omissions – en particulier dans le livre II – qui se 
comprennent parfaitement si l’œuvre a été écrite pour des hommes qui viennent 
de vivre les événements relatés 12.

Sans que l’œuvre soit immédiatement recopiée et diffusée puisque Charles et 
ses hommes mènent alors une vie de guerriers, perpétuellement engagés dans 
des déplacements, on peut ainsi imaginer que des extraits en étaient lus en 
public, auprès des grands guerriers qui, accompagnant le roi, devaient avoir 
eu une formation suffisamment solide pour comprendre l’œuvre de Nithard 13. 
S’agissait-il de galvaniser l’auditoire contre un ennemi commun trouvé en la 
personne de Lothaire ? La lecture du récit de ce compagnon d’armes devait 

10	 J. Nelson, « Public Histories », art. cit., p. 267.
11	 Ibid., p. 269 et sq.
12	 Ibid., p. 262.
13	 Ibid., p. 256-262.



64

rappeler, aux plus puissants des hommes qui entouraient Charles, la cause juste 
pour laquelle ils se battaient auprès de leur roi ; peut-être le roi et Nithard y 
voyaient-ils une ressource supplémentaire pour encourager les fidèles de Charles 
dans le combat mené contre Lothaire. À l’inverse de l’histoire telle qu’elle est 
conçue dans les scriptoria monastiques, il ne s’agit pas ici de multiplier les 
sources ou les citations (bibliques, patristiques, littéraires) qui participent à 
établir l’autorité de l’œuvre en gestation. Nithard ne décrit pas le passé d’un 
royaume, d’une province ecclésiastique ou d’un établissement pieux ; son public 
est d’autre part différent. Il s’agit d’une commande éminemment politique dont 
les objectifs sont clairs : établir les faits pour la postérité mais aussi convaincre les 
partisans de Charles de la justice de leur cause. C’est ainsi que Nithard pourrait 
s’être contenté d’exposer, fort simplement, l’expérience vécue auprès du jeune 
roi Charles. Un récit efficace doit pouvoir parfaire la cohésion des grands laïcs 
autour du roi.

Le changement de ton de Nithard a été noté par les historiens mais ce n’est que 
tardivement qu’il a été mis en relation avec l’histoire personnelle de l’auteur : les 
historiens ont  maintes fois écrit que l’œuvre n’avait pas été achevée en raison 
des difficultés politiques de l’hiver 842‑843. Cette solution n’est pas vraiment 
satisfaisante car la situation n’était alors pas plus mauvaise que celle de l’hiver 
précédent, soit en 841. Ce caractère sombre du quatrième livre, dans lequel le 
cousin du roi évoque sa tristesse dès le premier paragraphe et noircit Adalard 
dans les derniers, a par ailleurs amené à considérer Nithard comme un homme 
« envahi par la misanthropie » 14, sans qu’on explique pour autant les raisons qui 
ont amené l’interruption de son récit.

Charles n’aurait-il commandé que les deux premiers livres, considérant 
ensuite qu’il n’était plus besoin de justification pour la postérité ? L’œuvre 
aurait-elle été conçue uniquement pour un usage oral en temps de guerre ? 
Ces hypothèses permettraient d’expliquer en partie que du récit de Nithard 
ne nous soit parvenu qu’un exemplaire, redécouvert par une heureuse fortune 
au xvie siècle. L’œuvre de Nithard est la seule œuvre historique en prose qui 
ait été commandée par le roi et elle ne concerne que quelques mois de son 
règne. On peut dès lors se demander si ce Carolingien, instruit en matière 
d’histoire durant son enfance 15, n’a pas commandé d’autres œuvres historiques 
aujourd’hui perdues. Cependant Charles a pu également considérer que les 
clercs, rédigeant leurs annales, consigneraient assez exactement ses actions pour 

14	 Nithard, Histoire, éd. cit., introduction, p. 11.
15	 La chronique de Fréculphe, grande compilation historique en cinq livres, a été dédiée à 

l’impératrice Judith et a pu servir au maître du jeune roi, Walahfrid Strabon, pour l’éducation 
de Charles à partir de  830. Cf. Freculfi Lexouiensis episcopi opera omnia, CCCM,  169, 
introduction et éd. M.I. Allen, Turnhout, Brepols, 2002.



65

joëlle alazard-fontbonne    N
ithard et L’histoire d

es fils d
e Louis le P

ieux

les laisser s’atteler seuls à cette tâche ; les Annales de Saint-Bertin, rédigées de 835 
à 861 par Prudence de Troyes puis par Hincmar 16, deux proches de Charles 
le Chauve, pourraient aussi contribuer à expliquer ce relatif délaissement de 
l’histoire, une fois achevée la guerre entre les petits-fils de Charlemagne.

L’USAGE DE L’HISTOIRE PAR LE POUVOIR

La commande faite à Nithard avait donc une fonction immédiatement politique. 
La manière dont Pépin II, fils de Pépin d’Aquitaine et neveu de Charles le Chauve, 
apparaît dans le récit de Nithard le confirme : proclamé roi d’Aquitaine à la mort 
de son père en 838 mais jamais reconnu par Louis le Pieux, qui avait déjà accordé 
cette région au fils de Judith, Pépin est rejeté des accords qui suivent la déroute de 
Lothaire et de son parti. Simple vengeance ? Il s’agit pour Charles d’asseoir son 
pouvoir sur celui qui devient, après la bataille de Fontenoy, son principal rival, le 
prince contre lequel il doit à plusieurs reprises batailler. 

Sans doute convient-il de réexaminer l’ensemble de la production annalistique 
carolingienne : le fait que Charles le Chauve ne se préoccupe guère de la 
consignation des faits historiques de son règne ne marque pas nécessairement 
une rupture avec les règnes de ses prédécesseurs immédiats. Comme l’a suggéré 
Janet Nelson, il n’est pas certain que la rédaction des annales, dès le règne de 
Charlemagne, soit née de la volonté royale. L’écriture des Annales royales, si 
elle pouvait être influencée par la proximité du souverain sous Charlemagne 
et Louis le Pieux, pouvait aussi procéder d’une initiative des clercs les plus 
puissants de la cour, alertés des préoccupations du pouvoir. Que les annales 
tenues par les plus proches conseillers du roi se fassent plus critiques après 
la mort de Louis le Pieux à l’égard du pouvoir pourrait découler de la plus 
grande itinérance de la cour de Charles le Chauve, mais aussi de l’essor de 
centres intellectuels parfois peu visités par le roi. En effet, après la mort de Louis 
le Pieux, c’est dans des centres éloignés de la cour et des principaux lieux de 
résidence royaux que peuvent s’écrire ces histoires (en l’occurrence à Troyes ou 
à Reims), l’éloignement du souverain occasionnant une modification du ton 
adopté comme du contenu du récit. Les Annales de Saint-Bertin n’ont ainsi peut-
être jamais été sollicitées par le roi : le souverain, dans un contexte difficile qui 
l’amène à prendre soin des puissants laïcs, ne peut pas vraiment faire usage de 
ces récits auprès des grands 17 : son temps est ainsi plutôt occupé par les guerres 

16	 Annales de Saint-Bertin, éd. F. Grat, J. Vieillard, S. Clemencet, Paris, Klincksieck, 1964, p. 7.
17	 J. Nelson, « The Annals of St. Bertin », dans M. Gibson, J. Nelson, Charles the Bald: Court 

and Kingdom, Oxford, B.A.R., 1981, p. 15-36 ; réimp. J. Nelson, Politics and Ritual in Early 
Medieval Europe, London, Hambledon Press, 1986, p. 190-192.



66

à mener contre les multiples ennemis qui harassent le royaume mais aussi par 
les assemblées, les consultations ou par les rituels royaux manifestant au regard 
des puissants la nature du pouvoir royal et la nécessité de lui obéir. Le fait que 
le roi n’ait pas cherché à faire recopier et à diffuser le texte de ces annales plaide 
également en faveur de cette piste : si Charles le Chauve s’intéresse à l’histoire 
de ses prédécesseurs pour s’instruire de son métier de roi et pour renforcer son 
pouvoir, la commande d’œuvres historiques, une fois atténués les dangers des 
années 840‑843, apparaît éloignée des préoccupations du roi : il y a plus urgent 
et prestigieux au regard des grands ou des autres souverains carolingiens.

La guerre entre les frères achevée, le trône de Charles apparaît sauvé. Le 
roi semble peu désireux de consigner les faits pour la postérité ; l’écriture de 
l’histoire du royaume sous les années de règne de Charles n’est pas l’activité la 
plus efficace pour garantir un pouvoir malmené par ses frères ou par les grands 
du royaume, que le pouvoir se doit de concilier dès 843 18. Si l’œuvre de Nithard 
est aujourd’hui le récit historique doublement précieux qui nous permet de 
connaître les serments de Strasbourg et les péripéties politiques du conflit qui 
opposa les Carolingiens, l’œuvre put à l’inverse être considérée comme caduque 
ou achevée par le jeune prince une fois la victoire assurée contre Lothaire. La 
légitimité du roi repose avant tout dans la victoire 19 : celle obtenue à Fontenoy 
permet d’asseoir le pouvoir du roi jusque-là largement contesté. L’Histoire des fils 
de Louis le Pieux n’est pas une histoire comparable aux autres récits historiques 
des clercs carolingiens : bien que Nithard affirme travailler pour la postérité, la 
portée politique que le roi assigne à l’œuvre est sans doute bien plus immédiate.

18	 C’est ainsi le cas à Coulaines : près du Mans, Charles s’engage à respecter les droits et les 
biens de chacun en échange de l’auxilium et du concilium ; la même cérémonie fut répétée 
en 858. O. Guillot, « Dans l’avant xe siècle du royaume de l’ouest franc : autour de Coulaines 
(843) et de Quierzy (877) », Questiones Medii Aevi novae, Varsovie, t. 6, 2001, p. 151-193 ; 
repris dans Arcana Imperii, ive-xie siècle. Recueil d’articles, Limoges, PU de Limoges, 2003, 
p. 453-510.

19	 M. McCormick, Eternal Victory. Triumphal Rulership in late Antiquity, Byzantium, and the 
Early Medieval West, Paris/Cambridge, Cambridge UP/Les éditions de la Maison des 
sciences de l’Homme, 1986.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

67

ÊTRE HISTORIEN AU IXe SIÈCLE :  
ESDRAS SCRIPTOR ET SES SUCCESSEURS

Marie-Céline Isaïa
Université Jean Moulin-Lyon III

Les conditions concrètes du retour d’exil du peuple juif vers Jérusalem sont 
racontées en détail dans le livre d’Esdras, livre qui a toute chance d’être l’œuvre 
de ce même auteur qui raconte aussi l’histoire de Néhémie dans la Bible 
hébraïque, traduit en grec (B’ Esdras) et répété avec des variantes (A’ Esdras) dans 
la Septante, devenu tardivement deux livres, livre d’Esdras et livre de Néhémie, 
dans certaines traductions latines à partir de l’époque carolingienne 1. Dans ce 
ou ces livres, Esdras est présenté comme un descendant d’Aaron (Esd 7, 5), 
un « scribe expert dans la Loi de Moïse » (Esd 7, 6) 2, un homme qui connaît 
et pratique suffisamment la Loi pour pouvoir l’enseigner aux autres (Esd 7, 
10). Esdras est aussi un homme de confiance du roi perse Artaxerxés : le roi lui 
confie le soin de rétablir le culte dans le Temple puis de donner au peuple juif 
les juges qui lui permettront de vivre selon ses traditions et coutumes propres 
(Esd 7, 25). Le portrait de l’homme est donc complexe : c’est un savant, dont 
les compétences intellectuelles justifient la position de conseiller politique et de 
guide du peuple. Au service de Dieu et du roi, garant du bon déroulement de 
la liturgie et du respect de la Loi, c’est un prêtre, un juge et un administrateur. 
Sa mission première est de rétablir la pureté du peuple en renvoyant les femmes 
étrangères épousées par les fils d’Israël (Esd 9 et 10). Il peut alors procéder à 
une lecture publique de la Loi (Ne 8) dans les murs restaurés de Jérusalem, puis 
l’expliquer à la foule : c’est la fête des Tentes qui commémore et renouvelle 
l’Alliance. Esdras donne de la Loi une interprétation assez stricte, qui interdit en 
particulier toute compromission avec l’environnement païen. Les deux longues 

1	 Après A. Boudard, « Esdras-Néhémie, Livres », dans Dictionnaire encyclopédique de la Bible, 
Maredsous, Brepols, 1987, p. 429-430, voir surtout P.-M. Bogaert, « Les livres d’Esdras et leur 
numérotation dans l’histoire du canon de la Bible latine », Revue bénédictine, 110 (1-2), 2000, 
p. 5-26.

2	 Selon la TOB, Paris, 1975, qui traduit scriba velox in lege Moysi (Nova Vulgata, éd. Vatican, 
1986)  ; la Septante a γραμματεύς ταχυς εν νομωι Μωυσή (Septuaginta, éd. A.  Rahlfs, 
8e éd., Stuttgart, 1935).



68

prières qui lui sont attribuées (Esd 9 et Ne 9) sont des prières de confession et 
de conversion, de commémoration de la miséricorde de Dieu à l’œuvre dans le 
temps, envers un peuple dont l’histoire est marquée par une infidélité répétée.

Héritant de cette histoire, les chrétiens de l’Antiquité puis du Moyen Âge 
ont réservé un sort à la fois modeste et indispensable à Esdras. Modeste, car 
l’homme qui n’est pas un prophète a peu retenu l’attention des commentateurs ; 
la tradition mouvante du livre qui porte son nom – la Septante laisse croire à 
l’existence de deux livres canoniques, tandis que Jérôme insiste, sur le modèle 
hébraïque, sur l’unicité de l’œuvre, plongeant ses héritiers dans un certain 
embarras 3 – a sans doute accentué ce désintérêt relatif. Jérôme enfin l’a dénoncé 
comme l’auteur à éviter d’apocalypses mensongères 4. Esdras reste une figure 
indispensable, car les exégètes lui attribuent logiquement, puisque le scribe est 
réputé avoir rendu au peuple juif sa Loi, la responsabilité de l’établissement 
du canon biblique. Pour les Pères en effet, qui cherchent à savoir dans quelles 
conditions les livres de l’Ancien testament ont été retenus et transmis, seul 
Esdras peut avoir permis aux livres saints de survivre à la captivité et au séjour 
à Babylone. C’est une version des faits établie pour Irénée de Lyon 5, présentée 
comme bien connue par Tertullien 6, popularisée dans l’Occident latin par 
l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée, dans la traduction qu’en a donnée 
Rufin. Irénée, repris par Eusèbe-Rufin, y décrit la composition du canon 
biblique, depuis la composition des Évangiles, jusqu’à l’histoire miraculeuse 
de la traduction de la Septante. On aurait tort de s’étonner devant cet épisode : 
Dieu a toujours œuvré pour conserver les livres saints et la traduction impeccable 
des soixante-dix sages témoigne d’un soin que le Seigneur avait déjà manifesté 
avec Esdras :

3	 Voir P.-M. Bogaert, « Les livres d’Esdras », art. cit., p. 13 et 22. Il arrive, par accident plus que 
par choix selon P. M. Bogaert (p. 14) que le ou les livres d’Esdras soient tout simplement omis 
des manuscrits latins de la Bible.

4	 Jérôme reproche à son correspondant la lecture d’un livre apocryphe attribué à Esdras : « Tu 
dors éveillé et tu m’écris en dormant ! Et tu me soumets un livre apocryphe que toi et tes 
semblables vous lisez en l’attribuant à Esdras. On y trouve écrit qu’après la mort, personne 
ne doit avoir l’audace de prier pour les autres. Mais moi, ce livre, je ne l’ai jamais lu […] non 
content d’avoir un Esdras de rechange, tu as aussi un Salomon de plus [que moi] », Jérôme, 
Contra Vigilantium, PL, 23, col. 353-368, ici col. 360. Même présentation, mais de deux livres 
apocryphes, dans la préface de Jérôme à sa traduction de l’Esdras hébreu.

5	 Dans l’Adversus haereses, texte et trad. A. Rousseau et L. Doutreleau, Paris, Le Cerf, SC, 211, 
1974, lib. 3, cap. 21, par. 2. 

6	 Tertullien se sert de l’histoire d’Esdras pour démontrer que tout peut retrouver sa véritable 
nature en esprit (reformare rursus in spiritu) « de la même façon que, après que Jérusalem a 
été détruite par le combat mené contre Babylone, tous les documents de la littérature juive 
se sont trouvés restaurés par Esdras », voir Tertullien, De cultu feminarum, éd. E. Kroymann, 
Turnhout, CCSL, 1, 1954, p. 343-370, ici lib. 1, cap. 3.



69

m
arie-céline isaïa    Esdras scriptor et ses sucesseurs

Dans cette captivité, qui fut imposée au peuple sous le roi Nabuchodonosor, les 
Écritures ont été endommagées : quand au bout de soixante-dix ans, les Juifs 
revinrent dans leur pays, au temps d’Artaxerxés roi des Perses, Dieu inspira 
le prêtre Esdras, de la tribu de Lévi, pour qu’il restaure tous les rouleaux des 
prophètes antérieurs et leurs paroles, et qu’il restitue au peuple la Loi qui lui 
avait été donnée par l’intermédiaire de Moïse 7.

Est-ce par l’intermédiaire d’Irénée ou d’Eusèbe qu’Hilaire de Poitiers connaît 
cette histoire ? L’évêque sait en tout cas que ce ne peut être que via Esdras qu’il 
a reçu le texte des psaumes. Il tient de ce fait à ce qu’on distingue le texte des 
psaumes de leur numérotation, nécessairement plus tardive :

On ne doit pas ignorer en effet que, chez les Hébreux, les psaumes ne sont pas 
répartis par numéro mais qu’ils ont été consignés par écrit sans ordre fixé. En 
effet, on ne les repère pas par l’indication 1, 2, 3, 50 ou 100, mais ils se trouvent 
pêle-mêle, sans distinction claire ni numéro d’ordre. Car Esdras, comme les 
anciens nous l’ont transmis, les a remis en état et rassemblés sans les agencer, 
dans le désordre selon la variété de leurs auteurs ou des circonstances de leur 
composition, en un rouleau unique 8.

Ce sont donc les soixante-dix traducteurs de la Septante qui ont numéroté les 
psaumes. Hilaire n’en fait pas grief à Esdras : ce n’était pas son rôle d’agencer, 
de comprendre, mais seulement de collecter. Ambroise de Milan comprend 
la situation dans les mêmes termes. Il se montre plus précis en supposant que 
c’est de mémoire qu’Esdras a pu restituer le texte saint, « Esdras, qui rendit 
de mémoire les Écritures » 9. C’est le même processus de mémorisation et de 
restitution orale qu’avait envisagé Irénée de Lyon 10. Plus le temps passe, plus les 
spécialistes envisagent plutôt un travail d’antiquaire et de relieur, comme le fait 

7	 Eusèbe-Rufin, Historia ecclesiastica, éd. Th.  Mommsen, Leipzig, J.C. Hinrichs’ sche 
Buchhandlung, 1903-1909, lib. 5, cap. 8, par. 15, p. 449.

8	 Hilaire  de  Poitiers, Tractatus super Psalmos, éd.  J.  Doignon, R.  Demeulenaere, Turnhout, 
CCSL, 61A, 2002, par. 8, p. 9, l. 5-8.

9	 Ambroise de Milan, Opera, Pars X, Epistulae, Epistulae extra collectionem, éd. M. Zelzer, 
Leipzig, CSEL, 82, 1982, n°  14, 30  : Immemorem scripturarum Hesdram qui memoria sua 
scripturas reddidit !

10	 Selon la version latine de son œuvre grecque disparue, Esdras aurait dû praeteritorum 
prophetarum omnes rememorare sermones, éd. cit. supra, n. 5, tandis que Rufin préfère 
parler de reparare[t], supra, n. 6. L’idée d’une mémorisation est aussi présente dans une 
œuvre du ve  siècle, faussement attribuée à Tertullien, le Carmen adversus Marcionem, 
éd. R. Willems, Turnhout, Brepols, CCSL, 2, 1954, lib. 3, vs. 215-218 : « Esdras, prophète, 
docteur de la loi et prêtre, qui ramena le peuple captif une fois les temps accomplis, rendit 
par oral de mémoire l’intégralité des nombreux volumes qui avaient été anéantis par les 
flammes, possédé par l’esprit de prophétie ».



70

Isidore de Séville au viie siècle, dans ses Étymologies. Il dépeint Esdras sous les 
traits d’un bibliothécaire scrupuleux, légèrement interventionniste : 

La bibliothèque de l’Ancien testament, c’est le scribe Esdras qui, inspiré par 
l’Esprit de Dieu, lui a rendu sa forme première, quand les Juifs furent de retour 
à Jérusalem, alors que les Chaldéens avaient brûlé la Loi : il corrigea tous les 
rouleaux de la Loi et des Prophètes que les païens avaient détériorés, répartit 
l’ensemble de l’Ancien testament en vingt-deux livres, pour qu’il y ait autant de 
livres dans la Loi que de lettres dans l’alphabet 11.

Qu’Esdras ait davantage restitué la Loi de mémoire ou et qu’il ait réparé des 
manuscrits anciens et corrompus – les deux actions n’étant pas incompatibles 
d’ailleurs – tous les exégètes chrétiens s’accordent en tout cas pour souligner 
qu’il n’a pas pu faire œuvre originale. Esdras conserve et transmet, il ne peut 
pas créer puisqu’il est celui qui garantit que le dépôt des Écritures est parvenu 
intact à l’Église. Esdras n’est pas un créateur, mais son action est fondatrice : en 
ce sens, parmi les épithètes qui le qualifient, c’est peut-être celle d’Avit, évêque 
de Vienne qui est la plus heureuse, qui parle d’Esdras comme d’un conditor 12, 
celui qui fonde et établit, mais aussi celui qui conserve et pérennise. Avant 
l’époque carolingienne, Esdras est donc connu comme un agent respectable 
de la transmission de la Loi et inclus à ce titre dans les Histoires générales 
qui commencent avec la création du monde (Prosper d’Aquitaine, Grégoire de 
Tours, Bède le Vénérable, Frédégaire). Moins que le personnage historique, c’est 
son rôle de garant de l’intégrité du dépôt scripturaire qui importe aux clercs.

Les Carolingiens s’emparent alors d’Esdras pour lui donner au cours du 
ixe siècle une toute nouvelle stature : Esdras devient en deux générations le 
modèle conjoint de l’historien et de l’évêque. Hilduin, abbé de Saint-Denis, 
prépare la voie à cette évolution dans sa lettre de dédicace des Gestes de saint 
Denis. Hilduin y énumère à l’empereur Louis les raisons qu’il a de se réjouir : 
il a chanté les louanges du martyr Denis, il a obéi à l’ordre de l’empereur, et 
l’empereur est certainement un ami de Dieu puisqu’il souhaite connaître les 
actions de Denis et faire preuve du même courage viril que le martyr. « S’ajoute 
à cet aiguillon que représente pour moi votre désir empressé, le fait qu’Esdras, 
le restaurateur de la sainte Écriture, a mérité pour cette raison auprès de Dieu le 

11	 Isidore de Séville, Etymologiarum sive Originum Libri  XX, éd. W.M.  Lindsay, Oxford, 
Clarendon, coll.  «  Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis  », 1911, lib.  6, cap.  3, 
par. 2. Le même paragraphe est présent dans le De ecclesiasticis officiis, éd. C. W. Lawson, 
Turnhout, Brepols, CCSL, 113, 1989, lib. 1, cap. 12, par. 3.

12	 Quae secreta videns perscripsit conditor Esdras, MGH, AA, VI, 2, lib. VI, p. 286, v. 385, même 
s’il s’agit ici d’une allusion à son Apocalypse plutôt qu’au livre biblique.



71

m
arie-céline isaïa    Esdras scriptor et ses sucesseurs

don d’une rémunération généreuse et s’est acquis auprès des hommes, un nom 
accompagné de louanges » 13. Hilduin, en effet, estime avoir accompli une œuvre 
voisine de celle d’Esdras :

[…] les découvertes que nous avons faites au sujet de notre seigneur et patron 
Denis, tant dans des manuscrits grecs que dans des manuscrits latins, et dont 
nous ignorions presque tout, vous demandez qu’on vous les envoie au plus vite 
rassemblées en un unique volume, et nous tenons pour déplacé tout retard qui 
serait mis à observer le juste souhait de votre autorité 14 […].

L’abbé a donc collecté des témoignages écrits et les a rassemblés, les sauvant de 
l’obscurité ou de l’oubli : « […] tout ce que le souvenir a suggéré à la bouche, 
par un effort de mémoire rapide, Dieu aidant, nous l’avons confié en toute hâte 
aux notaires, qui écrivaient leurs paragraphes » 15. Cette démarche technique de 
collecte des documents, d’agencement qui préserve leur véracité tout en mettant 
en lumière leur cohérence, ce travail d’exhumation pour permettre que la mémoire 
soit conservée et que l’intelligence s’exerce, c’est le travail de l’historien : c’est le 
travail d’Esdras, qu’Hilduin se donne pour modèle. Cette interprétation du rôle 
d’Esdras, moins présenté désormais comme un jalon historique que comme un 
modèle de compétences techniques actuelles, est neuve ; elle a sans doute été 
préparée pour Hilduin par la lecture d’Augustin qui, sans y prêter plus d’attention, 
a désigné Esdras comme le rerum gestarum scriptor. Dans La Cité de Dieu, Augustin 
écrit en effet : « Après ces trois prophètes que sont Aggée, Zacharie et Malachie, 
au temps même de la libération du peuple hors de la servitude à Babylone, écrivit 
Esdras, qu’on considère davantage comme le scribe des événements passés que 
comme prophète[…] » 16. Chez Augustin, il est question d’exégèse, donc de tri 
entre les informations que chacun des livres bibliques peut offrir : aux livres 
d’histoire, on ne peut pas demander d’annoncer le Christ selon les règles de la 
typologie, ce qui est le rôle des livres prophétiques. Esdras donc n’est qu’un rerum 
gestarum scriptor 17, un gardien du passé. Hilduin magnifie cette mission, lui donne 
un contenu technique précis et surtout, se l’applique, au détour d’un souhait, à 
lui-même. Une génération plus tard, Hincmar archevêque de Reims se souvient 
de cette leçon et utilise à nouveau Esdras pour justifier d’une façon beaucoup 

13	 Hilduin de Saint-Denis, Rescriptum (BHL, 2173), PL, 106, col. 13-22, ici col. 13, par. 1.
14	 Ibid., par. 2.
15	 Ibid.
16	 Augustin d’Hippone, De civitate Dei, éd. B. Dombart et A. Kalb, Turnhout, Brepols, CCSL, 47-

48, 1955, 2 vol., ici t. 1, lib. 18, cap. 35, l. 101.
17	 L’appréciation chez Augustin est aussitôt nuancée, Esdras ayant pu prophétiser forte, « par 

accident » en annonçant que la vérité est la véritable maîtresse du cours de l’histoire dans 
le passage dit du « récit des pages » que le canon actuel de la Vulgate n’a pas retenu.



72

plus construite sa méthode historiographique : il a rassemblé au sujet de son 
prédécesseur Remi tous les documents disponibles : 

Comme la Judée avait été dévastée par les Chaldéens, comme nous le lisons 
dans les lettres des Pères, les ennemis détruisirent par le feu, au milieu des autres 
richesses de la province, la bibliothèque elle-même qui avait été rassemblée 
au fil du temps : quelques uns de ses livres, qui sont contenus aujourd’hui 
dans les Saintes Écritures, furent restaurés par la suite par le dévouement du 
pontife et prophète Esdras. C’est pourquoi il est écrit à son sujet : « Esdras 
monta de Babylone et c’était un scribe rapide (velox) dans la loi de Moïse » 
– rapide, comprenons qu’il trouva une façon plus rapide de tracer les lettres, 
qui sont celles que les Hébreux ont utilisées depuis – et dans la lettre du roi 
des Perses : « Artaxerxés roi des rois au prêtre Esdras, scribe très instruit dans 
la loi du Dieu du ciel, salut ». Nous sommes dans une situation différente : si 
de nombreux éléments ont été perdus, nous possédons plusieurs témoignages 
dans quelques histoires, différents parchemins, et un récit hors d’âge laissé par 
nos prédécesseurs à leurs successeurs […] qui ne sont pas contenus dans le 
résumé dont j’ai fait mention. [Hincmar a donc réuni tous ces témoignages.] 
Enfin, dans la description de ses miracles [ceux de saint Remi], je ne pourrai 
pas conserver l’ordre dans lequel Dieu a jugé bon de les accomplir par son 
intermédiaire ; mais, sans rien changer à ce que j’ai appris par écrit ou par oral, 
je les décrirai, car c’est ainsi […] que saint Jérôme dit que les psaumes sont 
rangés, non dans l’ordre où ils avaient été composés, mais comme Esdras les a 
trouvés en différentes occasions […]. Mais, à mon avis, je ne paraîtrai à personne 
agir inconséquemment si je restaure ces informations sur la naissance, la vie et 
la mort de notre seigneur patron et protecteur, trouvées dans des parchemins 
que le temps a détruits ou presque et les tire de l’obscurité pour les faire revenir 
à la lumière, si je travaille à mettre par écrit cette tradition fiable dont j’ai eu 
connaissance par nos anciens, comme nous savons que l’a fait avec zèle le saint 
pontife Esdras qui a, comme je l’ai mentionné, restauré les saintes Écritures, 
alors qu’elles avaient été anéanties par le manque de soin et l’impiété des juifs 
sacrilèges. Ce n’est pas seulement l’histoire de l’Évangile et des apôtres qui a 
été établie avec une extrême piété par les évangélistes : les actions de saints 
innombrables ont aussi été consignées par de nombreux maîtres de l’Église pour 
l’instruction de la multitude, comme les luttes de ce monde l’ont été par les 
historiographes pour passer à la postérité – il n’y a pas jusqu’aux poètes païens 
qui n’aient magnifié leurs fables par les ressources sans modestie de leur art 18.

18	 Hincmar de Reims, Vita Remigii (BHL,  7152-7164), éd.  B.  Krusch, MGH, SRM,  III, p.  250-
341, ici dans la préface p. 253-254. J’ai proposé une lecture de cette œuvre dans Remi de 
Reims. Mémoire d’un saint, histoire d’une Église (ve-xie s.), Paris, Le Cerf, coll.  «  Histoire 



73

m
arie-céline isaïa    Esdras scriptor et ses sucesseurs

Après Hilduin, Hincmar fait d’Esdras le modèle de l’historien et le précédent 
qui justifie sa méthode : il est question de restaurare, de tirer de l’oubli, d’établir 
une transmission entre un passé en cours d’effacement et la génération présente 
qui a besoin d’être informée et éclairée. Ce but implique la recherche exhaustive 
de tous les documents, un travail d’antiquaire sur les manuscrits anciens et de 
collecte des témoignages oraux, la réunion des sources et de la tradition, des 
textes et de la mémoire. Hincmar est ici le successeur d’Hilduin.

Mais l’archevêque de Reims se montre bien plus novateur dans la dimension 
religieuse qu’il donne à son entreprise historiographique 19. La finale de son 
introduction donne d’abord une définition particulièrement tranchée de 
l’histoire comme histoire sainte, ou plutôt de l’Écriture sainte comme histoire : 
les Évangiles et les Actes des Apôtres sont « histoire » – historia – que les Vies des 
saints prolongent, avec le même but d’enseignement. Aux Écritures, Hincmar ne 
demande pas d’abord la révélation d’un sens spirituel, par la typologie, mais du sens 
historique. Elles sont des récits ; Dieu se révèle dans son action historique avant de 
se faire connaître par images et prophéties. Cette lecture selon le sens premier des 
Écritures justifie pleinement que les historiens soient des clercs, et par excellence 
des évêques : on aura noté que, dans le discours d’Hincmar, Esdras son modèle 
devient « un pontife et un prophète », c’est-à-dire un évêque chargé d’enseigner au 
peuple. La désignation originelle d’Esdras comme scribe est expliquée selon une 
interprétation très technique et réductrice : Esdras n’est pas scribe par fonction 
mais, explique Hincmar, parce qu’il a inventé de nouvelles lettres 20. Sa véritable 
mission et son statut sont de conserver le souvenir des res gestae pour pouvoir 
former, avec l’appui du roi, le peuple de Dieu. Esdras et l’évêque sont, en d’autres 
termes, des historiens professionnels : ils tirent d’un passé qu’ils ont pour mission 
de conserver et de comprendre, la connaissance de Dieu et la compréhension du 
présent, nécessaires pour remplir leur rôle prophétique de veilleur. Hincmar n’écrit 
pas la Vie de saint Remi ou les Annales de Saint-Bertin par désœuvrement ou parce 
qu’il est un homme de pouvoir : il remplit simplement sa mission d’évêque. Cette 

religieuse de la France », 35, 2010, notamment p. 208-212 puis p. 482-485 pour la préface et 
la méthode d’Hincmar.

19	 Voir aussi en ce sens K.F.  Werner, «  Gott, Herrscher und Historiographe. Der 
Geschichtsschreiber als Interpret des Wirkens Gottes in der Welt und Ratgeber der Könige 
(4.  bis 12.  Jahrhundert)  », dans W.  Paravicini  (dir.), Einheit der Geschichte. Studien zur 
Historiographie, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 1999, p. 89-119.

20	 Cette idée qui consiste à faire de l’alphabet hébraïque la création d’Esdras connaît un vrai 
succès au ixe siècle, comme en témoigne la grammaire du Donat carolingien qui place cette 
explication dans la bouche du Maître : « Comme le dit Jérôme, c’est sans doute le scribe Esdras 
[…] qui a trouvé les autres lettres, celles dont les Hébreux se servent de nos jours », Donatus 
Ortigraphus, Ars grammatica, éd. J. Chittenden, Turnhout, Brepols, CCCM, 40D, 1982, l. 39-43.



74

dimension religieuse de l’historiographie provoque une deuxième distorsion, 
après la transformation du « scribe Esdras » en « pontife et prophète » : le rappel 
traditionnel du rôle des Chaldéens dans la destruction des Écritures est suivi chez 
Hincmar, par l’accusation particulièrement injuste lancée contre les juifs – c’est 
par impiété qu’ils auraient négligé les textes saints. L’affirmation mensongère 
ne tranche pas avec la montée d’un antijudaïsme savant au cours du ixe siècle. 
Dans le discours d’Hincmar, elle sert surtout à opposer l’action des païens, des 
sacrilèges ou des profanes – juifs inclus – qui n’ont pas compris le rôle et la valeur de 
l’histoire, à celle des véritables clercs, des vrais exégètes, des évêques, historiens par 
vocation, qui remplissent une mission sainte. De ce point de vue, Hincmar n’est 
pas seulement l’héritier d’Hilduin, son maître en hagiographie ; c’est chez Raban 
Maur qu’il faut chercher la première présentation d’Esdras en évêque carolingien.

Raban Maur réunit en 847 un concile provincial à Mayence, dont il fait 
connaître les décisions dans une lettre adressée à Louis le Germanique 21. Cette 
lettre est une réflexion profonde sur les relations que doivent entretenir les 
évêques et le roi, dans le contexte carolingien d’une collaboration étroite des 
deux pouvoirs : comme le rappelle l’adresse, « le très-chrétien roi Louis a pris 
très fermement la tête de la vraie religion et défend la sainte Église de Dieu ». En 
retour, les évêques et les moines de la province de Mayence s’astreignent à prier 
pour lui, son épouse, leur enfant : santé et réussite, paix et stabilité du royaume, 
puis une gloire sans fin auprès des saints, le roi peut compter sur leurs vœux. 
Mais après ces débuts consensuels et le rappel de quelques citations scripturaires 
qui commandent aux chrétiens de rester soumis aux autorités 22, le ton se fait 
plus brutal : du respect dû aux autorités, Raban passe à la soumission due aux 
évêques et aux églises. Or l’intransigeance du Christ, chassant les marchands 
du Temple pour défendre « sa maison de prière », contraste avec la situation 
présente ; le roi tolère qu’on s’en prenne aux clercs et aux biens d’Église :

De nos jours, quel malheur ! On n’a plus de respect pour les lieux saints, ni 
de révérence appropriée pour les ministres de Dieu. Tout au contraire : ceux 

21	 La lettre est éditée dans les MGH, Conc.  III, éd.  W.  Hartmann, Hannover, 1984, p.  159-
162. Pour le contexte voir en dernier lieu B.  Bigott, «  Die Versöhnung von  847. Ludwig 
der Deutsche und die Reichskirche », dans W. Hartmann (dir.), Ludwig der Deutsche und 
seine Zeit, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2004, p.  121-140 ; G. Bührer-
Thierry, « L’épiscopat en Francie orientale et occidentale à la fin du ixe siècle : substitut ou 
soutien du pouvoir royal ? », dans R.  Le  Jan (éd.), La Royauté et les élites dans l’Europe 
carolingienne, Villeneuve d’Ascq, Centre d’Histoire de l’Europe du Nord-Ouest, Université 
Charles de Gaulle-Lille 3, 1998, p. 347-364 ; et P. Corbet, Autour de Burchard de Worms, 
Franckfurt am Main, V. Klostermann, 2001, p. 15-16. Pour l’idéal sacerdotal dans les sources 
normatives du deuxième ixe  siècle, voir C.  van  Rhijn, Shepherds of the Lord. Priests and 
episcopal Statutes in the Carolingian Period, Turnhout, Brepols, 2007.

22	 I Petr. 2 puis I Tim. 4.



75

m
arie-céline isaïa    Esdras scriptor et ses sucesseurs

qui devraient être traités avec révérence sont fouettés, dépouillés et frappés de 
supplices variés. C’est pourquoi, dans notre dénuement, nous ne pouvons que 
crier vers vous à ce propos et réclamer […] que, dans ces temps qui sont les nôtres, 
les biens de l’Église perdurent, intacts [grâce à l’immunité 23]. […] Nous lisons 
dans le livre d’Esdras que le roi Artaxerxés a donné par lettre à Esdras, scribe de 
la Loi de Dieu, les instructions suivantes : « Moi, Artaxerxés, roi, j’ai décidé et 
ordonné à tous ceux qui gardent le trésor public de l’autre côté du fleuve, de 
donner sans délai tout ce que le prêtre Esdras, scribe de la loi du Dieu du ciel, 
demandera et de lui accorder rapidement tout ce qui convient au culte rendu 
au Dieu du ciel, dans la maison du Dieu du ciel, de peur que ce dernier n’entre 
en colère contre le royaume du roi et ses fils. Nous portons à votre connaissance 
que sur tous les prêtres et lévites, les chantres, portiers, servants et serviteurs de la 
maison de ce Dieu, vous n’avez pas le pouvoir d’imposer la taxe sur les transports, 
ni le tribut, ni l’impôt sur les récoltes. Mais toi, Esdras, selon la sagesse de ton 
Dieu, sagesse que tu détiens, établis des juges et des chefs pour qu’ils jugent tout 
le peuple de l’au-delà du fleuve, c’est-à-dire ceux qui ont connaissance de la loi de 
ton Dieu mais aussi ceux qui ne la connaissent pas, que vous instruirez librement. 
Quiconque qui ne suivrait pas avec empressement la loi de ton Dieu et la loi du 
roi, qu’on le juge et le condamne, soit à la mort, soit à l’exil, soit à verser une 
amende, ou du moins à une peine de prison [I Esd 7, 21, 23-26] ».
Au sujet des rois et des empereurs chrétiens du reste, il n’est pas nécessaire 
de donner d’autres exemples : tous ceux qui eurent une foi sans défaut et 
des connaissances saines – depuis l’empereur Constantin, qui le premier des 
empereurs commença à défendre la religion chrétienne et accroître l’honneur 
des églises de Dieu, jusqu’à vous qui avez toujours travaillé dans ce domaine 
avec intelligence pour que l’Église de Dieu possède la paix et la tranquillité – 
mesurent combien le culte rendu à Dieu doit être sans tâche et que ses serviteurs 
doivent se vouer à son service avec plaisir et sans en être empêchés. Mais quelle 
punition convient à ceux qui, en dépit des commandements de Dieu et de votre 
ordre, opposent à l’Église du Christ leurs revendications, par avarice, nous le 
démontrerons par la suite, par les canons des saints pères et la doctrine des 
saintes Écritures, au moment opportun. Car nous n’avons pas peur, à l’exemple 
du Seigneur et Sauveur, de prononcer le jugement convenable contre ceux qui 
salissent le temple de Dieu et qui souillent les lieux sacrés ; car, si les marchands 
qui violaient le lieu saint par cupidité terrestre ont été expulsés par le Christ 
Seigneur à l’extérieur de la maison de Dieu, il n’est pas injuste de prononcer 
une sentence canonique contre ceux qui dépassent les bornes et qui refusent de 
se corriger, pour qu’ils comprennent, une fois punis, ce qu’ils ne voulaient pas 

23	 MGH, Conc. III, éd. cit., p. 161.



76

comprendre tant qu’on les reprenait avec douceur. Le Dieu Tout-puissant vous 
affermisse dans sa justice et vous tienne pour toujours à l’abri de tout ennemi. 

Le grief n’est pas neuf, alors que l’argument l’est : jamais Agobard, qui recherche 
lui aussi les autorités scripturaires contre la dévolution des biens d’Église à des 
laïcs, n’invoque le précédent d’Esdras. S’il connaît la protection qu’Artaxerxés a 
accordée au Temple, il la traite par allusion et pour montrer qu’à des païens aussi, 
l’Esprit peut accorder le juste souci des affaires religieuses 24. Raban, lui, introduit 
avec Esdras un tiers dans la gestion des biens d’Église : ce n’est pas seulement 
une question de législation royale, c’est une affaire qui doit aussi être confiée aux 
évêques, dont Esdras est le prototype. Le roi apporte à l’Église les conditions 
négatives de sa prospérité – qu’elle soit exempte de guerres, de troubles, de pauvreté, 
d’impositions ; mais ce sont les évêques qui jugent. Raban passe ainsi naturellement 
de l’autorisation donnée par Artaxerxés à Esdras d’établir des juges en Israël, à la 
compétence judiciaire des évêques qui prononceront des sanctions canoniques. 
En d’autres termes, le roi protège l’Église extérieurement, les évêques la régissent 
en lieu et place du Christ, chassant comme lui les marchands du Temple. Dans le 
contexte d’une résurrection de l’épiscopat face à l’autorité royale, l’apparition de 
la figure d’Esdras comme prototype de l’évêque permet à Raban la combinaison 
heureuse de deux impératifs : il conforte le roi carolingien chrétien dans sa mission 
constantinienne de maintien de la paix de l’Église ; il restitue à l’épiscopat toute sa 
force d’intervention normative – sans oublier de souligner en passant qu’il arrive 
que la législation royale reste inefficace et que l’immunité est un droit fondé sur 
l’Ancien testament. La figure d’Esdras alors se révèle d’une puissante utilité : c’est 
le véritable recteur qui jouit de la confiance du roi et de la science de Dieu, un 
évêque carolingien avant la lettre capable d’être le véritable administrateur des biens 
d’Église, en l’absence d’un roi Artaxerxés-Louis maintenu à distance.

À travers ces lectures complémentaires de la figure d’Esdras au ixe siècle, c’est 
bien une définition complexe de l’office épiscopal qui s’élabore : dans le cadre 
restreint de ce cadeau en forme d’article, on doit souligner seulement que l’évêque 
est historien par vocation. Comme l’a montré Michel Sot avec finesse, l’écriture de 
l’histoire par les clercs ne peut donc pas être considérée à l’époque carolingienne 
comme l’effet mécanique d’un monopole de ces savants sur la production écrite, 
la langue et la culture antique : Flodoard n’est pas historien parce qu’il est latiniste,   
archiviste et qu’il a été à l’école, mais parce qu’il est chanoine et qu’il recherche, 
avec la vérité, le sens de l’histoire de son Église.

24	 Agobard de Lyon, De dispensatione ecclesiasticum rerum, éd.  A.  Van  Acker, Agobardi 
Lugdunensis Opera omnia, Turnhout, CCCM, 52, 1981, p. 121-142, ici cap. 17.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

77

LES CONCEPTIONS HISTORIOGRAPHIQUES DE LA TOTALITÉ 
DU PASSÉ À L’ÉPOQUE CAROLINGIENNE (750-910)

Hervé Inglebert
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Dans sa contribution à un volume collectif sur l’historiographie médiévale, 
Michel Sot avait montré que toute chronique de monastère ou d’évêché pouvait 
se rattacher à l’histoire universelle biblico-chrétienne, ce qui brouillait la 
frontière théorique entre histoire locale et histoire globale 1. Les critères formels 
qui définissaient ce que nous appelons l’écriture de « l’histoire universelle » 
depuis le xixe siècle étaient ainsi complétés par un critère psychologique, celui 
de la représentation implicite ou explicite de cette « histoire universelle ». On 
se propose ici de revenir sur les textes explicites, ceux qui décrivent, même 
rapidement, une universalité temporelle.

On s’attachera à la période 750-900, définie avant tout par l’existence des 
sources, depuis le règne de Pépin jusqu’à la chronique de Réginon de Prüm. 
L’espace privilégié est celui soumis aux Carolingiens, mais il faut également 
prendre en compte ce qui fut écrit en Angleterre, à cause de l’importance des 
missionnaires anglo-saxons et de l’influence de Bède, référence en matière de 
comput, de chronologie et d’histoire 2. De même, on peut considérer la Rome 
pontificale comme carolingienne, mais non les Asturies 3.

On abordera d’abord quelques questions méthodologiques, puis on évoquera 
l’horizon temporel des historiographes carolingiens, et enfin leur relation à la 
totalité du passé. 

1	 Michel Sot, « Local and Institutional History (300-1000) », dans D. Mauskopf Deliyannis (dir.), 
Historiography in the Middle Ages, Leyden, Brill, 2003, p. 89-114.

2	 En revanche, on ne mentionnera guère l’Historia Brittonum britannique (vers 825-830), qui 
donne en quelques lignes un comput en sept âges, fondé sur la datation de la Septante 
(Adam-Déluge ; Déluge-Abraham ; Abraham-Moïse ; Moïse-Salomon ; Salomon-Babylone ; 
Darius-Tibère ; Passion-aujourd’hui).

3	 Y. Bonnaz, Chroniques asturiennes (fin ixe siècle), Paris, Éditions du CNRS, 1987. La Chronica 
Albeldense mentionne un comput biblique où la Nativité est posée en 5169, et s’achève donc 
en  883 = 6082 AM, ainsi que les six âges augustiniens. La Chronique prophétique, qui est 
contemporaine, décrit les temps de Abraham à Mahomet puis aux Omeyyades.



78

Pour nous, l’histoire signifie le passé, par opposition au présent, mais on sait 
que l’Histoire comme désignant le devenir de l’humanité n’est devenue un 
concept que vers 1750 4. Auparavant, histoire, au singulier ou au pluriel, ne 
désignait pas ce qui était décrit par les historiens, mais ce qui était écrit par 
eux. Et dans l’Antiquité ou au Moyen Âge, res gestae ne désignait pas ce que 
nous appelons histoire, mais seulement une petite partie, la sphère politique 
et militaire, à laquelle on peut ajouter ce qui était relaté dans les histoires 
ecclésiastiques. « L’histoire universelle » pose un autre problème car l’expression 
« l’écriture de l’histoire universelle » suppose que « l’histoire universelle » 
existe. Mais on sait depuis Foucault qu’« on ne peut pas penser n’importe quoi 
n’importe quand », et que par exemple, on ne peut pas parler d’une histoire de la 
« sexualité », de la « science » ou de « l’antisémitisme » de l’Antiquité à nos jours, 
car cela conduirait nécessairement à des anachronismes 5. L’expression historia 
universalis n’apparaît qu’à la fin du Moyen Âge (où elle désigne la totalité de 
l’histoire religieuse et politique) et avant on trouvait des récits ab origine mundi. 
Mais ces textes qui affirment décrire la totalité des temps, via une chronologie 
depuis la création, voire expliquer la totalité du sens, via une histoire sainte, ont 
existé du iiie au xviiie siècle. Il faut donc préciser ce que furent les originalités 
des conceptions de la totalité temporelle à l’époque carolingienne.

On travaille sur les conceptions médiévales de « l’histoire universelle » depuis 
plus d’un siècle 6, et à partir des listes de van den Brincken et de Krüger ainsi 
que des MGH, on obtient une liste d’œuvres d’époque carolingienne (750-900) 
intégrant la totalité des temps (voir Tableau). Mais ces travaux sont généralement 
biaisés par la manière dont on a publié les sources au xixe siècle. En effet, les 
éditeurs ont adopté une approche philologique, comme pour les sources 
antiques, cherchant à produire une édition du texte original. Mais tous les textes 
médiévaux n’ont pas forcément été considérés comme des « œuvres » faisant 
suffisamment autorité pour qu’ils soient transmis sans modification. Ce qui fut 
vrai de l’œuvre de Fréculphe de Lisieux ne le fut pas de chroniques ou d’annales, 

4	 R. Kosselleck, « Le concept d’Histoire », dans R. Kosselleck (dir.), L’Expérience de l’histoire, 
Paris, Éditions du Seuil/Gallimard, 1997.

5	 Sur l’utilité de Foucault pour les historiens, P. Veyne, Foucault, sa pensée, sa personne, Paris, 
Albin Michel, 2008.

6	 M. Büdinger, Die Universalhistorie im Mittelalter, Wien, C. Gerold, 1898 ; A.D. von den Brincken, 
Studien zur lateinischen Weltchronistik bis in der Zeitalter Ottos von Freising, Düsseldorf, 
M. Trilsch, 1957 ; La storiografia altomedievale (Settimane di Spoleto XVII), Spoleto, Centro 
italiano di studi sull’Alto Medioevo, 1970, 2 vol. ; K.H. Krüger, Die Universalchroniken, Turnhout, 
Brepols, 1976  ; J.-P.  Genet  (dir.), L’Historiographie médiévale en Europe, Paris, Éditions du 
CNRS, 1991 ; M.I. Allen, « Universal History, 300-1000: Origins and Western Developments », 
dans D. Mauskopf Deliyannis (dir.), Historiography, op. cit., p. 17-42 ; R. McKitterick, History 
and memory in the Carolingian world, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, p. 28-59.



79

hervé inglebert    Les conceptions historiographiques de la totalité du passé

pour lesquelles il n’existe pas un texte fixé, mais une tradition textuelle fluide, 
où chaque manuscrit peut être une œuvre originale, soit parce qu’il prolonge 
une œuvre antérieure (et le continuateur est alors un auteur), soit parce qu’il 
combine divers textes existants. La codicologie l’emporte alors sur l’approche 
philologique de l’œuvre. On en arrive parfois au constat de l’impossibilité 
d’une édition critique 7. De plus, les corpus du xixe siècle n’ont pas toujours 
édité les textes en entier. Les éditeurs étaient des philologues-historiens, qui ont 
privilégié les aspects contemporains de l’auteur, leur Sondergut, afin de pouvoir 
écrire une histoire continue à partir de la juxtaposition des contemporanéités. 
L’argument pour ne pas s’intéresser aux débuts des textes (hormis les préfaces) 
est que les époques antérieures ne pouvaient être décrites à l’époque que par 
compilation et non par étude des documents, et que donc, cela n’apporterait 
rien à la connaissance de was geschehen ist. Du coup, il est souvent nécessaire de 
retourner lire les manuscrits si on veut savoir comment un auteur a décrit les 
temps antérieurs aux siens. C’est pourquoi les études sur les conceptions de la 
totalité du passé chez les auteurs médiévaux sont encore peu nombreuses.

Pour tenter de comprendre les horizons historiques des auteurs carolingiens, 
il faut partir de ce qu’ils connaissaient du passé. Ils disposaient parfois de 
bonnes bibliothèques. D’abord, on recopiait les textes anciens : la Bible, des 
textes historiques romains (Justin, Tite Live, Eutrope, Dares Phrygius sur la 
guerre de Troie) et des textes historiques chrétiens ou considérés comme tels 
(Flavius Josèphe, Jérôme-Prosper, Orose, Augustin, Isidore de Séville, l’Historia 
tripartita, le Liber pontificalis, les histoires des peuples). Ensuite, on traduisait 
des œuvres extérieures, à partir du grec : le Barbarus Scaligeri ; les Malaliana ; 
l’Apocalypse du Pseudo-Méthode. Ces traductions ont plutôt eu lieu au viie et 
au début du viiie siècle, mais ensuite, elles ont été recopiées (ou refaites pour 
le Pseudo-Méthode). Et vers 873-875, Anastase le Bibliothécaire rédigea la 
Chronographia tripartita composée à partir de chroniqueurs byzantins : Georges 
le Syncelle, Nicéphore le Patriarche, Théophane le Confesseur. Enfin, pour fixer 
la chronologie, on a principalement utilisé les œuvres de Bède, écrites entre 720 
et 730 8.

On peut classer la production historiographique carolingienne selon 
quatre genres littéraires. Les chroniques prennent en compte tout le passé, 
sont structurées par les datations (généralement en Anno Mundi), ont des 
rubriques brèves ; les chroniques universelles chrétiennes existent depuis le 

7	 R. Collins, Die Fredegar-Chroniken, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, MGH, 44, 2007.
8	 Sur Bède, voir la traduction commentée du De temporum ratione par F.  Wallis, Bede. 

The Reckoning of Time, Liverpool, Liverpool UP, 1999.



80

iiie siècle. Les annales décrivent un passé récent, datent annuellement (souvent 
en Anno Domini), ont des rubriques brèves ; elles se développent au viie-
viiie siècle (annales pascales, annales mineures, annales royales). L’histoire se 
caractérise par un texte continu et littéraire et peut concerner le passé récent 
ou ancien. L’histoire ecclésiastique décrit l’histoire de l’Église ; elle est rare en 
Occident (sauf en traduction comme celle de Rufin ou l’Historia tripartita), 
mais les annales d’évêchés ou de monastères en AD et les listes pontificales en 
tiennent lieu.

L’époque carolingienne voit l’apparition de nouveaux genres historiques et 
de nouveaux computs. Le premier point important est l’apparition des annales 
en AD 9. La table pascale de Denys le Petit (de 525) allait de 1 à 532 ; Bède la 
prolongea pour la durée 532-1063 (soit un deuxième cycle). En Angleterre, on 
utilisait ces tables pour noter des faits locaux (monastère, évêché) ou généraux 
(rois, empereur), d’où des annales pascales, que les Anglo-Saxons apportèrent 
avec eux sur le continent au viiie siècle, par exemple à Fulda (la partie originale 
des Annales Fuldenses Antiquissimi va de la mi-viiie jusqu’en 822). On connaît 
d’autres exemples du même type à Corvey ou Saint-Germain-des-Prés. Puis, 
on réalisa des annales autonomes des tables pascales, des listes d’années avec des 
faits rapportés. Les petites annales, qui commencent au début du viiie siècle, 
mais dont la rédaction est postérieure ; les Annales de Saint-Amand sur la 
période 708-810. Les Annales royales (rédigées au Palais) couvrent la période 
741-829. La deuxième nouveauté fut le fait que le comput en AM selon le 
texte biblique hébreu remplaça le comput en AM à partir de la Septante (celui 
d’Eusèbe-Jérome avec une Nativité en l’an 5199 ou 5200 du monde), sous 
l’influence de Bède. Mais cela se fit progressivement 10. Enfin, la continuation 
et la diffusion du Liber pontificalis entraînèrent l’apparition de deux genres 
d’histoire locale. L’histoire d’un évêché se répandit à partir de Paul Diacre et 
des Gesta episcorum Mettensium (entre 783 et 786) 11. L’histoire d’un monastère 
commença avec celle de Saint-Maurice d’Agaune (Vita abbatum Acaunensium, 
récit des vies des quatre premiers abbés, rédigé entre 522 et 526, et complété 

9	 M. McCormick, Les Annales du haut Moyen Âge, Turnhout, Brepols, 1975.
10	 Les Annales Laureshamenses (vers 803) datent la Nativité de 5199 ans en années du monde, 

les Annales Guelferbytani (vers  805) de  5195. F.-L. Ganshof, «  L’historiographie dans la 
monarchie franque sous les Mérovingiens et les Carolingiens (monarchie franque unitaire 
et Francie occidentale) », dans La storiografia altomedievale (Settimane di Spoleto XVII), 
Spoleto, Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo, 1970, p. 631-685, mentionne, p. 667, 
une notice de Cologne de 805 qui note des déportations de Saxons et une offre de l’empire 
à Charlemagne en AM selon Jérôme (mais qui donne  6268), en années du règne de 
Charlemagne et en années de l’incarnation.

11	 F. Bougard, M. Sot (dir.), Liber, gesta, histoire. Écrire l’histoire des évêques et des papes de 
l’Antiquité au xxie siècle, Turnhout, Brepols, 2009.



81

hervé inglebert    Les conceptions historiographiques de la totalité du passé

par une chronique du ixe siècle) ; mais l’œuvre qui servit de modèle ultérieur 
fut les Gesta sanctorum patrum Fontanellensis coenobii (de l’abbaye de Saint-
Wandrille), rédigée entre 833 et 840. La dernière nouveauté, le renouveau de 
la biographie laïque avec la Vita Karoli d’Éginhard, est secondaire pour notre 
propos.

Les sources historiographiques carolingiennes décrivent souvent le présent 
mais se rattachent au passé, voire à la totalité du passé, de cinq manières 
différentes. Cette typologie se fonde sur les données exprimées dans les textes 
et non sur les formes littéraires.

On trouve d’abord trois descriptions longues du passé. Les Histoires de Fréculphe 
de Lisieux (vers 830) sont divisées en 12 livres (I : de la Création à Abraham et 
Ninus ; II : de Ninus à Eupalès (30 rois assyriens) = d’Abraham à David/Salomon ; 
III : fin des rois assyriens, rois mèdes, Cyrus, Cambyse = de Salomon à fin de 
captivité de Babylone ; IV : de Darius à la mort d’Alexandre et à la guerre de 
Tarente ; V : de la traduction de la Septante à la destruction de Carthage ; VI : 
de la révolte des Macchabées aux guerres contre Mithridate ; VII : de Pompée à 
Jérusalem à la Nativité ; VIII : de la Nativité à la destruction du Temple ; IX : de 
Vespasien à 218 ; X : de 218 à 337 ; XI : de 337 à 395 ; XII : de 395 à Phocas et 
Grégoire le Grand). Fréculphe, qui écrit pour la cour, termine par le rappel des six 
conciles œcuméniques et par une conclusion sur la destruction des Goths par les 
Romains au profit de leurs successeurs, les royaumes des Francs et des Lombards. 
Ceci permet de minorer les Mérovingiens, de valoriser les Carolingiens rois des 
Francs et des Lombards, et d’éviter de poser le problème de la translatio imperii ; 
mais cesser avec Phocas permet aussi de montrer que les tempora christiana, 
manifestés par la consécration du Panthéon par Boniface IV remplacent et 
synthétisent l’histoire parallèle des deux cités, ce qui est une perspective plus 
orosienne qu’augustinienne. Le Chronicon Vedastinum (vers 900) est un récit 
continu, qui est structuré par les règnes impériaux jusqu’à Justinien et qui mêle 
ensuite les aspects locaux (fondation du monastère de Saint-Vaast) et généraux 
(empereur, rois mérovingiens, papes) ; à partir de 691, la datation en AD devient 
systématique. L’œuvre de Réginon de Prüm (vers 908) utilise Bède, les Gesta 
Regnum Francorum, Paul Diacre, et le Liber Pontificalis. Elle adopte le compte 
en AD dès l’an 1 et donne une liste des empereurs d’Auguste à Justinien II, avec une 
chronologie défectueuse d’environ un siècle vers 600. Cette chronique par règne 
d’empereur se poursuit jusqu’à la mort de Charles Martel (741), puis est suivie par 
une chronique annalistique de 741 à 817 (ou 813), poursuivie par la chronique 
propre de Réginon de 813 ou 817 à 906 (il y eut ensuite des continuateurs de 907 
à 967). Réginon combina les deux genres de la chronique et des annales dans un 
ensemble où la part de l’histoire séculière était grande.



82

On dispose également de trois descriptions brèves du passé. Le Chronicon 
Universale (vers 770 ?) utilise Orose, Bède, le Ps-Frédégaire, le Liber Historiae 
Francorum ; il donne le comput selon l’hébreu et selon la Septante. La rédaction 
est faite par règne d’empereur et en années de règne, expose les aspects politiques 
et ecclésiastiques, cesse en 741. Il fut poursuivi sous forme annalistique sur un 
siècle avec comput en AD par les Annales Maximiani. La Chronique de Claude 
de Turin (vers 815) est essentiellement un travail chronologique, théologique et 
exégétique 12. Claude de Turin écrivit un Commentaire sur la Genèse (vers 810), 
des Questions sur les Rois (824) et une Chronique (entre 812 et 816) en deux 
parties complémentaires. La seconde présente les six âges à partir de Bède, pose 
814 = AM 4766 et intègre des discussions sur les rois hébreux et un Diamerismos 
dérivé de celui d’Hippolyte (repris de son Commentaire sur la Genèse ; Fréculphe 
en inséra un également dans ses Histoires). La première partie est un arbre 
généalogique d’Adam au Christ, avec des commentaires, parfois tirés des Pères, 
qui intègre également les six âges augustiniens. Adon de Vienne (vers 870) 
reprend surtout Bède ; après 725, il fonde sa chronologie grâce aux empereurs 
d’Orient puis carolingiens. Dans sa Chronique, en plus de la liste impériale, on 
trouve quelques années en AD.

À côté des descriptions de la totalité du passé, certains textes se rattachent 
au passé de trois façons possibles. La première est de s’insérer dans l’histoire 
biblique, de manière chronologique par un comput de rappel (intégrant 
généralement les six âges) avant de commencer : c’est le cas des Annales 
Laureshamenses (qui reprennent également Orose), des Annales Guelferbytani, 
mais aussi de l’Historia Brittonum (britannique) et de la Chronica Albeldense 
(asturienne) ; ou de manière ethnographique en se rattachant aux descendants 
de Noé dans les récits d’origine des peuples (les Francs chez le Ps-Frédégaire ; 
les Bretons, dans l’Historia Brittonum). La deuxième se rattache à l’histoire de 
l’Église par des séries biographiques continues (le Liber Pontificalis, les listes 
épiscopales [Paul Diacre et les Gesta episcorum Mettensium], listes d’abbés), 
voire à l’histoire du salut par l’utilisation du comput en AD (le cas des annales, 
même si elles commencent au viiie siècle). La troisième est le rattachement à 
l’histoire classique. Le cas le plus courant (mais on trouve également l’origine 
troyenne des Bretons dans l’Historia Brittonum) est celui de la légende troyenne 
des Francs, attestée depuis le Ps-Frédégaire et le Liber Historiae Francorum 
(727 et avant 737), et reprise ensuite par la Continuation du Ps-Frédégaire, 
l’Histoire de Darès le Phrygien, le Chronicon Moissiacense, les œuvres d’Aethicus 

12	 M.I. Allen, « The Chronicle of Claudius of Turin », dans A.C. Murray (dir.), After Rome’s Fall: 
Narrators and Sources of Early Medieval History, Toronto, University of Toronto Press, 1998, 
p. 288-319.



83

hervé inglebert    Les conceptions historiographiques de la totalité du passé

et de Fréculphe 13. Mais chaque manuscrit peut construire son propre récit par 
une combinaison de textes antérieurs : mi ixe, un auteur anonyme de Lorsch 
combina un récit sur l’origine troyenne des Francs, les Annales royales, la Vie 
de Charlemagne d’Éginhard et celle de Louis le Pieux par Thegan de Trèves ; 
et il existe au ixe siècle d’autres exemples de liens entre les Troyens et les Francs 
contemporains 14.

Les computs récapitulatifs ne décrivent pas le passé, rappellent généralement 
les six âges augustiniens, via Bède, et vont jusqu’au roi précédent ou actuel, 
en donnant parfois un comput total en AM. On peut citer quatre exemples. 
La Chronica de sex aetatibus mundi donne un résumé des six âges du monde, 
puis détaille le pouvoir des Carolingiens de Pépin l’Ancien à Charlemagne 
(jusqu’en 810 = AM 4766). Le Chronicon breve Alamannicum, à la suite de 
données tirées du De sex aetatibus mundi de Bède, décrit la période du concile 
de Chalcédoine à 814, avec une liste impériale de Marcien à Justinien II 
(668-711), puis de Pépin de Herstal à Charlemagne. Le Chronicon breve 
Isidori subiectum donne le comput selon l’hébreu et la Septante, utilise Bède 
et le Chronicon breve. Enfin, l’Additamentum V à la Chronica maiora de 
Bède rappelle les temps d’Adam à Justinien, puis décrit jusqu’à la 9e année 
de Charlemagne empereur (AM 4761) ; il connut cinq continuations : 
jusqu’en 820, jusqu’à la 17e année de Louis le Pieux (AM 4782, en 830), 
jusqu’à la mort de Louis le Pieux (ms. M : AM 4792 = AD 840), jusqu’à 
la 31e année de Charles le Chauve (871), jusqu’à la 37e année de Charles 
le Chauve (AM 4829 = Septante 6077 = AD 877).

Les continuations d’œuvres prolongent la ligne temporelle. L’Incipit regnorum 
vel temporum prolonge Isidore à partir d’un synchronisme Héraclius-Sisebut-
Dagobert, et va de Dagobert à la mort de Pépin le Bref (768). La continuation/
modification du Ps-Frédégaire va de 642 à 768 ; mais la première partie, le 
Liber generationis I (une traduction latine du ve siècle (?) de la Chronique 
d’Hippolyte) est remplacé par le De cursu temporum d’Hilarianus (397). Le 
Chronicon Laurissense breve (vers 807) prolonge la Chronique de Bède et fut 
continué jusque 817. À cela, on peut ajouter les continuations de la chronique 
de Bède (Additamentum IV).

13	 M. Coumert, Origines des peuples. Les récits du haut Moyen Âge occidental (550-850), 
Paris, Institut d’études augustiniennes, 2007, p. 267-380 sur les Francs et p. 383-499 pour 
les Bretons.

14	 R. McKitterick (dir.), Carolingian Culture: Emulation and Innovation, Cambridge, Cambridge UP, 
1994, p. 215. Voir aussi MGH, SS, 2, p. 308-312 et MGH, SS, 13, p. 250-251, qui construisent 
des généalogies reliant les Carolingiens liés aux Mérovingiens, aux Romains, aux Troyens.



84

En conclusion, on peut dire qu’à l’époque carolingienne, malgré la diversité 
des types de textes historiographiques, il existe trois traits dominants. Le 
premier est la reprise de la totalité chronologique du passé. En effet, la copie des 
textes historiques universels antérieurs ou la production des années 750-910 ont 
comme point commun, dans le prolongement des textes chrétiens antérieurs 15, 
l’affirmation de la continuité avec le passé biblique (du salut ou de la généalogie 
ethnique noachique) ou classique (principalement pour les Francs). Ceci 
prend généralement la forme d’une combinaison d’histoire passée signifiante 
(essentiellement l’histoire divine) et d’une histoire présente descriptive. Mais 
il faut distinguer le fait, rare, d’écrire une « histoire universelle » (Fréculphe) 
et le fait, courant, de s’inscrire dans une « histoire universelle » : toute histoire 
chrétienne locale se rattache implicitement à l’histoire biblique du salut, comme 
l’avait bien montré Michel Sot. Cette dimension universelle du passé s’articule 
également sur des conceptions spatiales et cartographiques bien étudiées 
récemment 16.

Le deuxième trait distinctif de l’historiographie carolingienne réside dans 
ses aspects techniques. D’abord, la périodisation des six âges augustiniens est 
dominante ; seul Fréculphe fait, en plus, mention des quatre empires. C’est une 
originalité occidentale et carolingienne, qui dérive des modèles que sont Isidore 
et Bède, car auparavant, la mention des six âges est rare. L’importance croissante 
du comput des annales en Anno Domini a des conséquences historiographiques, 
comme le montre l’œuvre de Réginon ; elle devient après 900 une originalité 
occidentale face à la tradition byzantine (en AM selon la Septante) ou à la 
tradition syriaque (en « années des Grecs »). Enfin, le comput selon l’hébreu 
(Jérôme et Bède) l’emporte peu à peu au ixe siècle (ce qui élimine les éventuelles 
spéculations eschatologiques sur les 6 000 ans) ; c’est encore une originalité 
occidentale et carolingienne face à Byzance ou aux Syriaques.

La troisième nouveauté naît de la relation entre l’historiographie carolingienne 
et le contexte politique, car la grande question après 751 est celle de la 
double interprétation du nouveau pouvoir dynastique, par rapport au passé 
mérovingien après 751 (problème de la translatio regni) et par rapport à 
l’empire byzantin après 800 (problème de la translatio imperii). Le premier 
était le plus crucial et a été abordé de diverses manières ; si l’histoire troyenne 
des Francs est assumée, on constate souvent une rupture historiographique 
dans les textes par rapport à 741, 751 ou 768. On a par exemple un résumé 

15	 H. Inglebert, Interpretatio Christiana, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2001.
16	 P. Gautier-Dalché, « L’héritage antique de la cartographie médiévale ; les problèmes et les 

acquis  », dans R.J.A.  Talbert, R.W.  Unger  (dir.), Cartography in Antiquity and the Middle 
Ages: Fresh Perspectives, New Methods, Leiden, Brill, 2008, p. 29-66 et P. Gautier-Dalché, 
La Géographie de Ptolémée en Occident, ive‑xvie siècle, Turnhout, Brepols, 2009.



85

hervé inglebert    Les conceptions historiographiques de la totalité du passé

ou un récapitulatif avant cette date et des annales ensuite ; la distinction des 
formes historiographiques manifeste alors le changement dynastique. Le second 
problème fut abordé de manière indirecte, via la spéculation théologique (le 
sacre impérial en 800 coïncidait avec le débit du septième millénaire selon le 
comput de la Septante) ou la propagande politique (par exemple en 871, dans 
la lettre de l’empereur Louis II à l’empereur Basile après la reprise de Bari, dans 
laquelle Anastase de Bibliothécaire exaltait la dignité impériale d’Occident aux 
dépens de celle d’Orient : les Grecs auraient perdu l’empire des Romains à 
cause de leurs opinions hérétiques). Mais on en trouve également des traces 
historiographiques. Ainsi, dans les textes, on suit assez souvent Bède (avec la 
liste des empereurs de Constantinople jusqu’à la fin du viie ou le début du 
viiie siècle), sur lequel on greffe ensuite les Pippinides ou les Carolingiens 
(par exemple, dans les Annales Laureshamenses, les Annales Guelferbytani et le 
Chronicon Moissiacense). Ou alors, on compte les empereurs de Constantinople 
jusqu’à Charlemagne et ensuite on compte les empereurs d’Occident. Ceci 
manifeste la translatio imperii, ou au moins le décalage de l’attention vers la 
monarchie carolingienne, devenue autonome et signifiante, qui n’a plus besoin 
du cadre chronologique hérité de Rome et de Constantinople.

Mais le lien entre Charlemagne et la ville de Rome était resté assez ténu et lui et 
ses successeurs continuèrent à se faire appeler Rex Francorum ; le titre d’imperator 
désignait pour eux la domination sur d’autres peuples, la tradition de l’héritage 
impérial plus que celle de l’héritage romain. Henri II fut le premier à se faire 
appeler Rex Romanorum en 1002. Pour les empereurs romains germaniques après 
l’An Mil, la translatio imperii devint un thème historiographique important. 
Cela peut en partie expliquer le développement des chroniques universelles 
ultérieures, principalement liées à l’Empire romain germanique.



86

L’ÉCRITURE CAROLINGIENNE DE L’HISTOIRE UNIVERSELLE : SOURCES

Nom du texte Références Limites 
chronologiques

Date finale de 
rédaction

Continuation de 
la Chronica du Ps.-
Frédégaire

MGH, SRM, 2
p. 168-194 Création-768 768 en Austrasie

Incipit regnorum 
vel temporum 
(continuation 
d’Isidore)

MGH, SRM, 7
p. 480  Création-768 768

Chronicon universale MGH, SS, 13
p. 4-19 Création-741

Vers 770 en Burgondie 
(ou au ixe siècle avec 
Annales Maximiani ?) 

Annales Laureshamenses MGH, SS, 1
p. 22-39 Création-803 Vers 803, à Lorsch

Annales Guelferbytani +
Annales Nazariani
Annales Alamannici

MGH, SS, 1
p. 19-46 Création-805 Vers 812, à 

Regensburg

Chronicon Laurissense 
breve

Neues Archiv., 
36 (1911), p. 

13-39
Création-806 Vers 807, à Lorsch

Additamentum V à la 
Chronica maiora de 
Bède

MGH, AA, 13
p. 346-354 Création-877 Diverses continuations 

de 809 à 877

Chronica de sex 
aetatibus mundi

MGH, SS, 2
p. 256 Création-810 Vers 810

Chronicon breve 
Alamannicum

MGH, SS, 13
p. 724 Création-814 Vers 814

Chronicon breve Isidori 
subiectum

MGH, SS, 13
p. 725 Création-814 Vers 814

Chronique de Claude 
de Turin

PL, 104
col. 917-926 Création-814 Vers 814

Chronicon Moissiacense
+ Chronicon Anianense

MGH, SS, 1
p. 282-313 Création-818 Vers 818, dans le sud 

de la Gaule
Histoires de Fréculphe 
de Lisieux

CCCM, 169-
169A Création-609 Vers 830, à Lisieux

Annales Maximiani MGH, SS, 13
p. 19-25

Création-741 + 741-
841 Vers 841

Chronique d’Adon de 
Vienne

PL, 123
col. 20-138 Création-867 Vers 869, à Vienne

Chronicon Vedastinum MGH, SS, 13
p. 677-709 Adam-899 Vers 899, à Saint-Vaast 

(Arras)
De temporibus 
dominicae incarnationis 
de Réginon de Prüm

MGH, SS, rer. 
Germ., 50 1-906 Vers 908, à Trèves



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

87

HAGIOGRAPHIE ET HISTOIRE À SAINT-AMAND :  
LA COLLECTION DE MILON († 872)

Charles Mériaux
Université Lille Nord de France

Lorsque Flodoard rédige son Histoire de l’Église de Reims, il témoigne de la 
familiarité ancienne de sa cité avec la culture classique, entretenue non seulement 
par le grand archevêque Hincmar, mais aussi par deux maîtres attirés par son 
successeur Foulques au tournant des ixe-xe siècles : Remi d’Auxerre et Hucbald 
de Saint-Amand 1. Hucbald avait été lui-même l’élève d’un moine talentueux 
nommé Milon qui, entré jeune à Saint-Amand, y avait vécu toute son existence 
jusqu’à sa mort en 872 2. La réputation d’Hucbald a en partie éclipsé celle de 
Milon, mais ce dernier est l’auteur d’une œuvre non négligeable, poétique et 
historique, dont nous proposons de présenter ici, après d’autres, deux pièces 
consacrées à saint Amand, le fondateur de l’abbaye d’Elnone (Saint-Amand) : 
le Carmen [de sancto Amando] ou Vita sancti Amandi [metrica] (les deux titres 
figurent dans les manuscrits) et une collection de textes très improprement 
désignée par son dernier éditeur, Bruno Krusch, comme la Vita Amandi secunda 3. 
Ces compositions sont bien connues des spécialistes ; il nous semble cependant 
qu’elles ont été envisagées trop séparément l’une de l’autre : la première comme 
production poétique issue des efforts de correction du latin et d’imitation de la 
littérature antique portés par la Renaissance carolingienne ; la seconde comme 
source – tardive certes, mais non sans valeur comme on le verra – de l’histoire 

1	 M.  Sot, Un historien et son Église  : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, p.  64-66. La 
collection de Milon a fait l’objet d’une première présentation à l’International Medieval 
Congress de Leeds le 10 juillet 2007, puis au séminaire de Michel Sot le 10 décembre de la 
même année ; j’ai tiré le plus grand profit des observations de Corinna Bottiglieri, Georges 
Declercq, François Dolbeau et Laurent Morelle : qu’ils en soient vivement remerciés.

2	 La biographie de Milon est essentiellement connue par ce qu’il dit de lui dans ses œuvres : on 
en trouvera une excellente présentation dans H. Platelle, « Milon », dans Nouvelle biographie 
nationale, Bruxelles, Académie royale de Belgique, 1990, t. II, p. 277-279.

3	 Milone di Saint-Amand, Vita sancti Amandi metrica, edizione critica a cura di Corinna 
Bottiglieri, Firenze, Ed. del Galluzzo, 2006 (remplace désormais l’édition donnée par Ludwig 
Traube dans les Monumenta Germaniae Historica, Poetae latini Medii Aevi, Berlin, Weidmann, 
1896, t.  III, p.  567-609)  ; Vita Amandi secunda, éditée par B.  Krusch, dans MGH, SRM, V, 
Hannover/Leipzig, Hahn, 1910, p. 450-485.



88

de l’action missionnaire d’Amand au viie siècle 4. Nous voudrions adopter 
dans cette contribution une perspective légèrement différente en proposant 
quelques hypothèses sur les rapports qu’entretiennent ces deux œuvres et sur les 
circonstances dans lesquelles la collection a pu être rassemblée. Ce faisant, nous 
voudrions entrouvrir en quelque sorte la porte de l’atelier de travail d’un lettré 
carolingien, comme Michel Sot a eu l’occasion de le faire à propos de Flodoard 
de Reims et de quelques autres.

LE CARMEN

On sait que le poème de Milon fit l’objet de deux éditions successives. Dans 
un premier temps le moine adressa son œuvre à son maître, Haimin, écolâtre 
du monastère voisin de Saint-Vaast d’Arras, qui lui répondit en le félicitant 5 ; un 
poème d’un condisciple de Milon, un certain Vulfaius, montre que le Carmen fut 
aussi envoyé aux très grands ecclésiastiques des environs, les évêques Hincmar 
de Reims (845 † 882), Thierry de Cambrai (830 † 863), Immon de Noyon/
Tournai (840 † 859) et naturellement à l’abbé d’Elnone Adalard († 864) 6. En 
combinant toutes ces données, on doit donc placer la composition du Carmen 
dans les années 845-859. Une seconde édition du Carmen, accompagnée de 
deux carmina figurata, fut ensuite adressée par Milon au roi Charles le Chauve 7. 
Comme l’a montré François Dolbeau, l’exercice auquel s’est livré Milon est loin 
d’être exceptionnel. La réécriture de textes hagiographiques en vers se présente 
souvent comme un travail scolaire, un véritable « mémoire de fin d’études » 8. La 
manière dont Milon a sollicité l’assentiment de son ancien maître et l’insertion 
de la réponse de ce dernier en tête du Carmen vont dans ce sens, de même 
que la faible diffusion de l’œuvre dont on ne conserve aujourd’hui que quatre 

4	 Il est d’autant moins nécessaire de rappeler ici les difficultés que posent les sources 
concernant saint Amand qu’un excellent bilan, avec renvoi à la bibliographie antérieure, 
vient d’être dressé par A. Dierkens, « Notes biographiques sur saint Amand, abbé d’Elnone 
et éphémère évêque de Maastricht (†  peu après  676)  », dans E.  Bozóky  (dir.), Saints 
d’Aquitaine. Missionnaires et pèlerins du haut Moyen Âge, Rennes, PUR, 2010, p. 63-80 ; pour 
l’exploitation historique des textes rassemblés par Milon, on verra toujours É. de Moreau, 
Saint Amand apôtre de la Belgique et du nord de la France, Louvain, Museum Lessianum, 
1927, passim et H. Platelle, Le Temporel de l’abbaye de Saint-Amand des origines à 1340, 
Paris, Librairie d’Argences, 1962, p. 33-69.

5	 Epistola Milonis philosophi ad venerabilem patrem Haiminum Christi sacerdotem directa, 
éditée par C. Bottiglieri, éd. cit., p. 7-8 ; Rescriptum Haimini ad eundem, ibid., p. 8-9.

6	 Versiculi Vulfai in confirmatione operis, édités par C. Bottiglieri, éd. cit., p. 86-87.
7	 Carmina figurata, édités par C. Bottiglieri, éd. cit., p. 3-6.
8	 F. Dolbeau, « Un domaine négligé de la littérature médiolatine : les textes hagiographiques 

en vers », Cahiers de civilisation médiévale, 45, 2002, p. 129-139 (réimprimé avec addenda 
dans id., « Sanctorum societas ». Récits latin de sainteté (iiie-xiie siècles), Bruxelles, Société 
des Bollandistes, 2005, t. I, p. 63-80).



89

charles m
ériaux    H

agiographie et histoire à S
aint-A

m
and : la collection de M

ilon († 872)

manuscrits 9. La composition du Carmen porte aussi les traces de ce contexte 
scolaire. Milon a truffé son texte de citations surtout tirées de sa lecture de 
Virgile dont Corinna Bottiglieri a dressé une liste exhaustive. Quant au canevas 
narratif, il est dépourvu de toute originalité : Milon suit pas à pas la Vita Amandi 
prima en prose et, plus précisément, le texte donné par les manuscrits de la 
famille B dans le classement établi par Bruno Krusch 10. Milon quitte cette trame 
lorsqu’il évoque le disciple du saint nommé Bavon dont les reliques étaient 
conservées à Gand dans l’un des deux monastères fondés par Amand. Milon 
s’inspire alors de la Vita Bavonis communément datée de l’abbatiat d’Éginhard 
à Saint-Bavon de Gand (819-840) 11. Peu de données nouvelles sont greffées 
sur ce canevas, à l’exception d’une brève description de la cité épiscopale de 
Tournai, alors fréquentée par de nombreux marchands. On y apprend aussi que 
les remparts tombaient en ruine et que les reliques de saint Nicaise, évêque de 
Reims, étaient conservées dans la cathédrale 12.

LES SERMONES DE GESTIS ET LAUDE [SANCTI AMANDI]

Le nom de Milon est également associé à la collection de textes éditée par 
Bruno Krusch sous le nom trompeur de Vita Amandi secunda 13. En réalité, telle 
qu’elle figure dans les manuscrits regroupés par Bruno Krusch dans une même 
famille nommée B6, cette collection est composée de la Vita Amandi prima 

9	 Carmen, édité par C. Bottiglieri, éd. cit., p. XCVIII-CX.
10	 Vita Amandi prima, éditée par B. Krusch, dans MGH, SRM, V, Hannover/Leipzig, Hahn, 1910, 

p. 428-449 (et aussi p. 407 pour les rapports entre la Vita et le Carmen) ; Carmen, édité par 
C. Bottiglieri, éd. cit., p. 48-49, 60 et 147.

11	 Carmen, édité par C. Bottiglieri, éd.  cit., II, 12, p. 43-44 et 142  ; Vita Bavonis, éditée par 
B. Krusch, MGH, SRM, IV, Hannover/Leipzig, Hahn, 1902, p. 534-546 ; cf. G. Declercq, « La 
Vita prima Bavonis et le culte de saint Bavon à l’époque carolingienne », dans É. Renard, 
M. Trigalet, X. Hermand, P. Bertrand (dir.), « Scribere sanctorum gesta ». Recueil d’études 
d’hagiographie médiévale offert à Guy Philippart, Turnhout, Brepols, 2005, p. 595-626, ici 
p. 603 et 621.

12	 Carmen, édité par C. Bottiglieri, éd. cit., III, 2, p. 48 et 147 ; cf. aussi J. Pycke, « “Urbs fuerat 
quondam, quod adhuc vestigia monstrant”. Réflexions sur l’histoire de Tournai pendant le 
haut Moyen Âge (ve-xe siècles) », dans La Genèse et les premiers siècles des villes médiévales 
dans les Pays-Bas méridionaux. Un problème archéologique et historique, Bruxelles, Crédit 
communal, coll. « Histoire », 83, 1990, p. 211-233, ici p. 224 ; l’intérêt que Milon porte à 
Tournai pourrait s’expliquer par les travaux que connaissait alors le chœur de la cathédrale, 
mis en évidence par les fouilles récentes du site (nous remercions Raymond Brulet d’avoir 
attiré notre attention sur ce point).

13	 La BHL (Bruxelles, Société des Bollandistes, 1898-1901, p. 56-57 ; Novum supplementum, 
ibid., 1986, p. 42-43) a d’ailleurs pris le parti de distinguer chacune des pièces narratives en 
leur attribuant un numéro distinct (BHL, 339-343b), et en excluant la lettre de Martin Ier et 
le « testament » d’Amand. Cette solution présente l’inconvénient inverse de ne pas rendre 
compte de l’unité de la collection.



90

(dans sa recension B, celle-là même qu’a suivie Milon dans son Carmen) ainsi 
que de neuf documents intitulés Sermones de gestis et laude ipsius quae Milo 
monachus addidit par la table du témoin le plus ancien, l’actuel manuscrit 224 
de la Bibliothèque universitaire de Gand 14. Si Bruno Krusch pensait que ce 
codex avait été réalisé à Saint-Pierre au Mont-Blandin – l’autre fondation 
gantoise d’Amand, contemporaine d’Elnone –, Émile Lesne, André Boutemy et 
Bernhard Bischoff ont montré qu’on devait plutôt attribuer sa composition au 
scriptorium de Saint-Amand, en raison de sa décoration typique du style franco-
saxon dont le monastère fut le foyer dans le troisième quart du ixe siècle 15. Le 
libellus est donc indiscutablement contemporain des dernières années de la vie 
de Milon. De cette famille B6, il existe dix autres témoins plus tardifs, copiés aux 
xie-xiiie siècles ; deux d’entre eux, conservés à la Bibliothèque de Valenciennes, 
sont célèbres en raison de la richesse de leurs enluminures 16. Présentons d’abord 
brièvement les sermones de cette collection, en précisant le nom qui leur est 
donné par la table des matières du manuscrit de Gand.

La Suppletio quae addita est libello vitae sancti Amandi a Milone monacho et 
sacerdote coenobii ipsius [1] est composée de deux parties : elle contient d’abord 
une courte liste des fondations monastiques auxquelles aurait participé le 
saint et propose ensuite un développement sur les relations entre Amand et 

14	 B. Krusch, éd. cit., p. 431 ; la table figure dans plusieurs autres manuscrits de la famille B6.
15	 B. Krusch, éd. cit., p. 414 contra É. Lesne, Histoire de la propriété ecclésiastique en France, t. IV, 

Les Livres des églises et des monastères, “Scriptoria” et bibliothèques du commencement 
du viiie à la fin du xie siècle, Lille, Facultés catholiques, 1938, p. 245 ; A. Boutemy, « Le style 
franco-saxon, style de Saint-Amand  », Scriptorium,  3, 1949, p.  260-264 à la p.  263  ; id., 
«  Quel fut le foyer du style franco-saxon  ?  », dans Miscellanea Tornacensia, Bruxelles, 
Labor, 1951, p.  749-773, ici p.  772-773  ; M.-P.  Dion, «  Le scriptorium et la bibliothèque 
de l’abbaye de Saint-Amand au ixe siècle », dans id.  (dir.), La Cantilène de sainte Eulalie, 
Lille/Valenciennes, ACCES/Bibliothèque municipale de Valenciennes, 1990, p.  35-52, ici 
p. 43 ; B. Bischoff, Katalog der festländischen Handschriften des neunten Jahrhunderts, t. I, 
Aachen-Lambach, Wiesbaden, Harrassowitz, 1998, n° 1361, p. 286 : « Saint-Amand, 9. Jh., 
3. Drittel ». Pour une description du contenu du manuscrit et des pièces ajoutées plus tard, 
un bref récit des origines de Saint-Pierre (copié au milieu du xe  siècle) et une Vision de 
sainte Aldegonde de Maubeuge (copiée au xie siècle), voir Analecta Bollandiana, 3, 1884, 
p.  168-170 et A. Verhulst, «  L’activité et la calligraphie du scriptorium de l’abbaye Saint-
Pierre-au-Mont-Blandin de Gand à l’époque de l’abbé Wichard († 1058) », Scriptorium, 11, 
1957, p. 37-49, ici p. 42.

16	 Il s’agit des manuscrits 501 (copié vers  1150) et  502 (copié dans la deuxième moitié du 
xie siècle) dont on trouvera une présentation récente dans La représentation de l’invisible. 
Trésors de l’enluminure romane en Nord-Pas-de-Calais, catalogue d’exposition, Valenciennes, 
Bibliothèques de Valenciennes, 2007, ici p. 32-33 ; cf. aussi J.-C. Poulin, « Les libelli dans 
l’édition hagiographique avant le xiie siècle », dans M. Heinzelmann (dir.), Livrets, collections 
et textes. Études sur la tradition hagiographique latine, Ostfildern, Thorbecke, 2006, p. 15-
193, p. 62-63 pour le manuscrit 502.



91

charles m
ériaux    H

agiographie et histoire à S
aint-A

m
and : la collection de M

ilon († 872)

le pape Martin Ier. Ce développement introduit la copie d’une lettre du pape 
(Exemplar epistolae Martini papae [2]), transcrite d’après l’exemplaire original 
sur papyrus (exemplar in papireis scedis editum). Cette lettre de Martin Ier est 
bien connue des historiens, en particulier parce que la pape informe Amand 
des décisions prises lors du concile du Latran réuni en 649 pour condamner le 
monothélisme et lui annonce l’envoi des actes 17. Le Titulus de obitu Amandi [3] 
rassemble brièvement les éléments chronologiques datant la mort du saint 
en 661 à l’âge de 90 ans environ – ce qui est erroné car, comme on le verra 
plus loin, son « testament » a été donné entre 674 et 676. Un Argumentum 
quo tempore beatus Christi confessor Amandus vel natus vel defunctus sit [4] 
cherche ensuite à inscrire l’existence d’Amand dans une chronologie bâtie à 
partir de la succession des papes, des empereurs et des souverains francs 18. Sont 
ensuite insérées trois homélies prononcées lors des principales fêtes du saint : 
le 6 février (Sermo legendus in transitu sive depositione ipsius quae est VIII idus 
februarii [5]) ; le 26 octobre (Qualiter corpus beati Amandi in locum quo nunc 
requiescit fuerit translatum VII kal. Novembris [6]) ; et le 20 septembre (Sermo 
de elevatione corporis ipsius quae facta est a Lothario custode XII kal. Octobris [7]). 
Si le premier sermon est un long texte rempli de considérations morales, en 
revanche le second rappelle les circonstances dans lesquelles Amand, à sa mort, 
fut inhumé à Elnone selon ses vœux, consignés dans un « testament » toujours 
conservés dans les archives du monastère. Seize années plus tard, Éloi, évêque 
de Noyon/Tournai, aurait procédé à l’élévation du corps du saint découvert 
intact dans son tombeau ainsi qu’à sa translation dans une nouvelle église qui 
avait l’avantage d’être accessible aux femmes car située à l’écart des bâtiments 
monastiques 19. Le troisième sermon explique pourquoi le sacristain Lothaire, 

17	 Elle est répertoriée sous le numéro JE 2059 dans les Regesta pontificum Romanorum ab 
condita ecclesia ad annum post Christum natum MCXCVIII, 2e éd., Leipzig, Veit. et comp., 
1885-1888  ; la lettre a connu une plus large diffusion en raison de son incorporation au 
corpus des Fausses Décrétales à partir du milieu du xiie siècle, voir D. Jasper,  H. Fuhrmann, 
Papal Letters in the Early Middle Ages, Washington, Catholic University of America Press, 
2001, p. 92-96. La lettre de Martin  Ier a été étudiée par G. Scheibelreiter, « Griechisches-
lateinisches-fränkisches Christentum. Der Brief Papst Martins  I. an den Bischof Amandus 
von Maastricht aus dem Jahre  649  », Mitteilungen des Instituts für österreichische 
Geschichtsforschung, 100, 1992, p. 84-102 ; cf. aussi A. Dierkens, « Notes biographiques », 
art. cit., p. 72-73.

18	 On lira un bon commentaire de ces calculs dans É. de Moreau, Saint Amand, op. cit., p. 56-
62 ; bien que fautifs, ils ne mettent pas en cause la bonne foi leur auteur comme le pensait 
Bruno Krusch.

19	 La présence d’Éloi, mort en 660, est évidemment impossible ; Milon aurait cependant pu 
s’en rendre compte car le « testament » d’Amand est souscrit par Mommelin, successeur 
d’Éloi, et il est difficile d’imaginer que l’on ne conservait pas à Elnone au milieu du ixe siècle 
une liste épiscopale de Noyon auquel le diocèse de Tournai (dont l’abbaye dépendait) était 
rattaché.



92

en 809, entreprit de déplacer le tombeau du saint menacé par une inondation 
de la Scarpe et la cérémonie solennelle qui suivit, le 20 septembre de cette même 
année 20. On lit enfin, à nouveau sous la forme d’un sermon, le récit d’un miracle 
racontant comment, dans la nuit du 19 au 20 septembre 855, les cierges éteints 
après vêpres se rallumèrent miraculeusement à trois reprises (De igne caelesti in 
memoriam ipsius divina virtute mirabiliter accenso [8]). La dernière pièce [9] n’est 
pas présentée dans la table, bien que le second sermon y fasse référence comme 
on vient de le voir : il s’agit de la copie du « testament » du saint. Ce « testament » 
n’en est pas un au sens juridique du terme puisqu’Amand ne dispose pas de ses 
biens, mais fait seulement connaître son souhait d’être inhumé à Elnone après 
sa mort et défend à quiconque de s’opposer à cette dernière volonté 21.

Examinons désormais de plus près le travail de Milon à propos duquel la table 
générale reste imprécise. Elle se contente en effet d’annoncer qu’il « a ajouté » 
(addidit) différents sermones à la Vita Amandi prima ; ensuite seul le premier 
document, la Suppletio, est explicitement présenté comme une œuvre de Milon.

Le travail de Milon paraît donc être d’abord celui d’un éditeur. La première pièce 
de la collection est en effet constituée par la Vita Amandi prima dont le texte n’est 
pas donné dans sa recension primitive, nommée A par Bruno Krusch, mais dans 
sa recension B qui a fait l’objet de corrections stylistiques 22. Pourrait-on attribuer à 
Milon cette révision mineure ? L’hypothèse est séduisante et devrait être envisagée 
de manière plus approfondie, mais elle ne concorde pas avec le classement des 
manuscrits établi par Bruno Krusch qui suggère qu’elle fut antérieure 23. Il 

20	 Sur ce Lothaire, copiste et gardien du trésor, voir en dernier lieu M. Besseyre, « Une image 
archéologique dans la copie amandine des Collationes patrum de Jean Cassien ? », Art de 
l’enluminure, 12, mars-mai 2005, p. 53-66.

21	 Le second sermon rappelle qu’Amand fut enterré à Elnone sicut etiam testamento 
terribili scripto pro hac re, quod in archivo nostri monasterii hactenus servatur, decrevit 
(éd. B. Krusch, p. 472) ; à condition de substituer terribile à terribili, ce passage est souvent 
cité pour illustrer le caractère épouvantable de la cursive mérovingienne aux yeux d’un 
lettré carolingien (par exemple A. Dierkens, « Notes biographiques », art. cit., p. 69, n. 34) 
mais, comme nous le fait remarquer Laurent Morelle, rien n’est moins sûr  : le testament 
peut être considéré par Milon comme « terrible » en raison de la présence d’une longue 
formule de malédiction (voir sur ce point infra, n. 27-30).

22	 B. Krusch, éd. cit., p. 420.
23	 B. Krusch, éd. cit., p. 414, place en tête de la famille B huit manuscrits qui ne contiennent 

pas la collection ; on notera cependant que le légendier bavarois, exécuté autour de 800 
sous les auspices d’Arn, abbé de Saint-Amand et archevêque de Salzbourg, propose un 
résumé de la Vita Amandi prima qui se fonde toujours sur la famille  A3 de l’édition de 
Krusch : M. Diesenberger, « How Collections Shape the Texts: Rewriting and Rearranging 
Passions in Carolingian Bavaria », dans M. Heinzelmann (dir.), Livrets, collections et textes, 
op. cit., p. 195-224, ici p. 197, 211, 213 et 215-218.



93

charles m
ériaux    H

agiographie et histoire à S
aint-A

m
and : la collection de M

ilon († 872)

n’empêche que cette révision a dû avoir lieu à Elnone, ne serait-ce qu’en raison de 
l’introduction d’une précision topographique absente de la recension A de la Vita 
prima : un miracle opéré par Amand y est désormais localisé à Tournai (in urbe 
Tornaco) 24. Milon a manifesté le même respect à l’égard des deux documents 
tirés des archives d’Elnone. Rudolf Riedinger a récemment montré que la lettre 
de Martin Ier avait bien été rédigée par l’entourage du pape, alors constitué des 
moines orientaux qui, autour de Maxime le Confesseur, avaient aussi travaillé à 
la rédaction (en grec) puis à la traduction (en latin) des actes du concile du Latran 
de 649 25. C’est en tout cas ce qui découle d’une étude minutieuse du vocabulaire 
de la lettre et des actes (grecs et latins) de ce concile. L’authenticité de la lettre est 
renforcée par l’existence d’une tradition indépendante de la collection de Milon 
puisqu’on la trouve copiée en compagnie des actes du concile du Latran dans 
un manuscrit amandinois daté par Bernhard Bischoff des années 830. Comme 
le suppose Rudolf Riedinger, cette version des actes pourrait bien avoir été prise 
directement sur celle que le pape Martin Ier avait envoyée à saint Amand 26. En 
ce qui concerne le « testament » du saint, la position de Bruno Krusch, plutôt 
prompt à dénoncer les falsifications des clercs médiévaux, était bienveillante car il 
avait relevé la concordance entre la mention de la date (le 15 avril de la deuxième 
année du règne de Thierry III [= 674, 675, 676?]) et les noms des différents 
souscripteurs 27. Soulignons, pour compléter l’argumentation de Bruno Krusch, 
la présence d’évêques relativement peu connus dans cette liste : un faussaire 
aurait plus volontiers introduit les noms d’Aubert de Cambrai (plutôt que celui 
de Vindicien) ou d’Éloi de Noyon (plutôt que celui de Mommelin) auquel 
Milon attribue d’ailleurs erronément la première translation du corps d’Amand. 
À l’appui de l’authenticité de l’acte, on peut aussi invoquer la parenté avec une 
epistola du même type attribuée à saint Omer de Thérouanne, intégrée dans un 
privilège en faveur de l’abbaye de Sithiu donné en 662 28. Il n’empêche qu’Émile 

24	 Vita Amandi prima, c.  14, éd. B.  Krusch, p.  438  ; cette interpolation est absente du seul 
manuscrit B1 (Saint-Gall Stiftsbibliothek 563).

25	 R.  Riedinger, «  Wer hat den Brief Papst Martins  I. an Amandus verfasst  ?  », Filologia 
mediolatina, 3, 1996, p. 95-104 (réimprimé dans id., Kleine Schriften zu den Konzilsakten 
des 7.  Jahrhunderts, Steenbruge/Turnhout, Abbaye Saint-Pierre/Brepols, 1998, n°  XXI, 
p. 329-338).

26	 Laon, BM, 199 (ce codex appartenait à l’évêque de Laon Didon [† 893] qui en a fait don 
à sa cathédrale)  ; B.  Krusch, éd.  cit., p.  420  ; R.  Riedinger  (éd.), Concilium Lateranense 
a. 649 celebratum, Berlin, De Gruyter, 1984, p. XIII ; B. Bischoff, Katalog der festländischen 
Handschriften des neunten Jahrhunderts, t. 2, Laon-Paderborn, Wiesbaden, Harrassowitz, 
2004, n° 2089, p. 29 (« Saint-Amand, 9. Jh., ca 2. Viertel »).

27	 B. Krusch, éd. cit., p. 398-399.
28	 L. Morelle, « Nouveaux regards sur le privilège d’Omer, évêque de Thérouanne, en faveur de 

Sithiu (662) », dans J. Rider, B.-M. Tock (dir.), Le Diocèse de Thérouanne au Moyen Âge, Arras, 
Commission départementale d’histoire et d’archéologie du Pas-de-Calais, 2010, p. 11-29, ici p. 13.



94

Lesne et, plus récemment Lester Little et Walter Mohr, ont jugé suspecte la façon 
qu’avait eu Milon d’exhumer un document dans lequel le fondateur de son 
monastère insistait sur le choix de sa sépulture. L’hypothèse, sinon d’une forgerie, 
du moins d’une falsification, a ainsi été avancée 29. Mais il nous semble que cette 
suspicion tombe quand on sait que, contrairement à ce qu’avance Lester Little, les 
formules de malédiction ne sont pas inhabituelles dans les actes mérovingiens 30 ; 
et, surtout, que personne n’a jamais contesté les droits d’Elnone sur les reliques 
de son fondateur.

Si la collection se présente donc principalement comme un travail d’édition, il 
n’empêche qu’elle contient aussi des pièces dont tout porte à croire que, malgré 
l’imprécision de la table des matières, elles ont bien été composées par Milon. 
Sous réserve d’une comparaison stylistique plus poussée, l’attribution à Milon 
des trois homélies bénéficie d’une vraisemblance chronologique : les sermons 
sont conçus comme complémentaires les uns des autres et sont bien l’œuvre 
d’un seul et même auteur 31. Celui-ci, qui est un moine d’Elnone s’adressant à ses 
frères, précise ne pas avoir pris part à la cérémonie de 809, mais il semble bien 
avoir personnellement assisté au miracle de 855. Quant aux autres documents, 
le Titulus et surtout l’Argumentum, ils ont toujours été considérés comme des 
œuvres de Milon, ce qui est évidemment la position la plus vraisemblable.

Malgré le caractère à première vue hétéroclite des neufs documents publiés, 
on doit reconnaître que le rassemblement de la collection n’obéit pas au hasard, 
mais que des liens étroits les unissent les uns aux autres. L’insertion des deux 
pièces tirées des archives d’Elnone, la lettre de Martin Ier et le « testament » 
d’Amand, vient appuyer une argumentation développée ailleurs. Ainsi, 
la Suppletio introduit-elle la copie de la lettre du pape et le second sermon 
renvoie-t-il explicitement au « testament ». En somme, il faut souligner l’unité 
et l’originalité de la collection placée sous le nom de Milon : elle témoigne d’un 
projet réfléchi et une intention presque encyclopédique, visant à rassembler 

29	 É. Lesne, « Amand », dans Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques, 1914, 
t.  II, col.  942-945 soupçonnait un document interpolé, argument repris, mais non étayé, 
par W.  Mohr, Studien zur Klosterreform des Grafen Arnulf  I. von Flandern. Tradition und 
Wirklichkeit in der Geschichte der Amandus-Klöster, Leuven, Leuven  UP, 1992, p.  19-53 
(cf.  le compte-rendu qu’en a donné G. Declercq, « Amand, Bavon et les autres. Kritische 
bedenkingen bij een overbodig boek over de vroegste geschiedenis van Gent », Handelingen 
der Maatschappij voor Geschiedenis en Oudheidkunde te Gent, 46, 1992, p. 227-237) ; pour 
L.K. Little, Benedictine Maledictions. Liturgical Cursing in Romanesque France, Ithaca (NY)/
London, Cornell UP, 1993, p. 108-109, il s’agirait d’un faux forgé par Milon lui-même.

30	 A. Giry, Manuel de diplomatique, Paris, Hachette, 1894, p. 562-565.
31	 B. Krusch, éd. cit., p. 472, 477 (ut in altero diximus) et 481.



95

charles m
ériaux    H

agiographie et histoire à S
aint-A

m
and : la collection de M

ilon († 872)

tous les documents relatifs à saint Amand connus au ixe siècle, y compris la 
biographie du saint, pourtant de bien piètre qualité 32. Pour cette raison, Émile 
Lesne a pu écrire que, « pour son temps, Milon était une sorte d’humaniste » 33. 
Bien que d’autres hagiographes carolingiens aient été enclins à insérer des 
pièces d’archives dans leurs œuvres, il nous semble que l’entreprise de Milon, 
par l’absence de tout enrobage narratif, ne trouve aucun véritable équivalent 
dans l’hagiographie carolingienne. Nous voudrions donc désormais apporter 
quelques hypothèses pour expliquer la constitution de ce corpus et sa diffusion.

DOSSIER DE TRAVAIL OU RECUEIL POSTHUME ?

François Dolbeau a montré que la composition hagiographique n’excluait 
pas parfois un travail de recherche rigoureux et approfondi et que bien des 
auteurs ont travaillé « comme des historiens », en procédant « au dépouillement 
consciencieux de sources historiques et hagiographiques » 34. À notre sens, la 
collection de Milon se range dans la catégorie de ces travaux préliminaires et 
constitue de toute évidence un dossier de travail. Reste à se demander dans quel 
but il a pu être réuni et, finalement, pourquoi il a été publié in extenso.

Les historiens qui se sont penchés sur les œuvres de Milon supposent 
généralement que le Carmen fut composé avant la collection. La critique interne 
des deux œuvres ne permet pas d’être aussi affirmatif puisque, comme on l’a vu, 
le Carmen date des années 845-859 et la collection fut rassemblée après 855. 
Toujours est-il que l’édition de la collection est bien postérieure puisque la 
table donne à Milon le titre de monachus et sacerdos alors que le Carmen le 
présente comme diacre. De plus, il est sûr que le Carmen n’a exploité qu’une 
petite partie de la collection : la Vita prima, on l’a vu, et sans doute aussi le 
« testament ». Corinna Bottiglieri a en effet comparé la liste des dédicataires 
du Carmen et la liste des souscripteurs du « testament ». Si les noms des prélats 

32	 Il reste néanmoins que Milon apporte quelques informations supplémentaires sur saint 
Amand sans citer ses sources (en particulier le lieu de naissance du saint, dans le pagus 
d’Herbauge) autour desquelles se fonde aujourd’hui la révision des premières Vitae 
Amandi : cf. A. Dierkens, « Notes biographiques », art. cit., p. 65-69.

33	 É.  Lesne, Histoire de la propriété ecclésiastique en France, t.  V, Les Écoles de la fin du 
viiie siècle à la fin du xiie siècle, Lille, Facultés catholiques, 1940, p. 330.

34	 F.  Dolbeau, «  Les hagiographes au travail  : collecte et traitement des documents écrits 
(ixe-xiie  siècles)  », dans M.  Heinzelmann  (dir.), Manuscrits hagiographiques et travail des 
hagiographes, Sigmaringen, Thorbecke, 1992, p. 49-76 (réimprimé avec addenda dans id., 
« Sanctorum societas », op. cit., t.  I, p. 33-62), ici p. 51-52 ; F. Dolbeau montre que si les 
témoignages indirects des recherches documentaires faites par les hagiographes abondent, 
on conserve finalement très peu de ces dossiers préparatoires, ce qui ne doit d’ailleurs pas 
étonner.



96

diffèrent, en revanche l’ordre des fonctions qu’ils occupent est respecté à deux 
exceptions près, faisant ainsi discrètement – et délibérément sans doute – écho 
au « testament » 35. Constatons cependant que trop de documents de la collection 
sont ignorés du Carmen pour que l’on puisse soutenir qu’elle ait été rassemblée 
par Milon pour servir de dossier préparatoire au poème.

Malgré la légère correction stylistique opérée dans la recension B, la Vita 
Amandi prima n’en demeurait pas moins un texte maladroit et imprécis dont on 
peut s’étonner qu’il n’ait pas fait l’objet d’une réécriture en prose avant le milieu 
du xiie siècle. Au ixe siècle, nombreux furent en effet les clercs qui se livrèrent à 
un tel exercice à l’instar d’Alcuin, Jonas d’Orléans, Paschase Radbert ou encore 
Loup de Ferrières 36. À l’extrême fin du viiie siècle, Alcuin avait ainsi répondu 
favorablement aux sollicitations des moines de l’abbaye voisine de Saint-Vaast 
d’Arras et adressé à l’abbé Radon une réécriture de la Vita Vedastis accompagnée 
d’une homélie ad imitandas virtutes sancti Vedasti et d’inscriptions métriques 
pour l’abbatiale qui venait d’être ravagée par un incendie 37. À Elnone, malgré 
les liens étroits qu’il entretenait avec l’abbé Arn, son élève – abbé d’Elnone 
depuis 782 et évêque, puis archevêque, de Salzbourg à partir de 785 –, le même 
Alcuin s’était contenté de composer une quinzaine d’inscriptions 38. Bien qu’Arn 
et Alcuin aient eu l’un et l’autre de bonnes raisons de s’intéresser à l’histoire des 
missions, bien qu’Amand ait représenté la figure du saint missionnaire franc par 
excellence 39, ils ne semblent pas avoir envisagé une véritable réécriture de la Vita 
Amandi prima. Peut-être pourrait-on créditer Arn de la révision du texte, mais il 
faudrait alors reconnaître que ses ambitions aient été bien modestes. Au milieu 

35	 C. Bottiglieri, éd. cit., p. XXII-XXIII ; pour les raisons expliquées plus haut,nous croyons qu’il 
faut écarter la possibilité inverse, celle d’une falsification du « testament » à partir de la 
liste des dédicataires.

36	 M. Goullet, Écriture et réécriture hagiographiques. Essai sur les réécritures de Vies de saints 
dans l’Occident médiéval (viiie-xiiie s.), Turnhout, Brepols, 2005, p. 33-40.

37	 Alcuin, Vita Vedastis, éditée par B.  Krusch, dans MGH, SRM,  III, Hannover, Hahn, 1896, 
p. 406-413 ; éd., trad. et comm. par C. Veyrard-Cosme, L’Œuvre hagiographique en prose 
d’Alcuin. « Vitae Willibrordi, Vedasti, Richarii ». Édition, traduction, études narratologiques, 
Firenze, Ed. del Galluzzo, 2003 ; la liste des inscriptions composées pour Saint-Vaast (avec 
références) est donnée dans M.-H.  Jullien, F. Perelman (dir.), Clavis des auteurs latins du 
Moyen Âge. Territoire français, t.  II, Alcuin, Turnhout, Brepols, 1999, p. 365 (épitaphe de 
saint Vaast) et 393-409 (autres carmina).

38	 Ibid., p.  360 (épitaphe de l’abbé Gislebert), 363 (épitaphe d’Amand) et 387-393 (autres 
carmina)  ; sur Arn et Alcuin, voir M.  Diesenberger, H.  Wolfram, «  Arn und Alkuin  – zwei 
Freunde und ihre Schriften », dans M. Niederkorn-Bruck, A. Scharer (dir.), Erzbischof Arn 
von Salzburg (784/85-821), Wien/München, Oldenbourg, 2004, p. 81-106.

39	 Sur la figure d’Amand et sur l’intérêt d’Alcuin et Arn pour une « hagiographie missionnaire », 
voir I. Wood, The Missionary Life. Saints and the Evangelisation of Europe, 400-1050, Harlow, 
Longman, 2001, passim.



97

charles m
ériaux    H

agiographie et histoire à S
aint-A

m
and : la collection de M

ilon († 872)

du ixe siècle, Elnone, haut lieu de la Renaissance carolingienne, ne disposait 
donc pas d’un texte satisfaisant concernant son fondateur. Dans ces conditions, 
ne peut-on pas penser que Milon – qui, rappelons-le, avait nécessairement 
pris connaissance de la Vita Vedastis d’Alcuin lors de ses années de formation 
à Arras auprès de l’écolâtre Haimin – ait été sollicité à son tour, en raison de la 
réputation qu’il avait acquise, de réécrire la Vita Amandi ? On comprendrait 
ainsi le soin mis dans l’Argumentum à tenter de démêler la chronologie de la 
vie d’Amand, étape préalable indispensable pour dégager une trame narrative, 
beaucoup plus rigoureuse que celle de la Vita prima, sur laquelle fonder ensuite 
une nouvelle biographie 40.

La collection n’est pas restée à l’état d’un simple dossier de travail, mais elle 
a été soigneusement publiée comme le montre l’établissement de la table des 
matières. Joseph-Claude Poulin a récemment rappelé que la capitulation des 
manuscrits a été, beaucoup plus souvent qu’on ne veut le croire, le fait de l’auteur 
et pas nécessairement de scribes postérieurs 41. Il n’est donc pas exclu que Milon 
lui-même ait finalement décidé de donner une forme aboutie aux documents 
rassemblés, faute peut-être de pouvoir mener à bien un autre projet littéraire. 
En tout cas, la datation haute du manuscrit de Gand pourrait parfaitement 
soutenir cette hypothèse d’un recueil dont l’édition a été préparée par l’auteur 
lui-même. Mais elle n’interdit pas non plus d’imaginer que ce travail éditorial ait 
été effectué par des disciples peu de temps après la disparition du maître. Parmi 
eux se trouvait le célèbre Hucbald dont on sait qu’il eut l’occasion de réaliser un 
tel travail en préparant la seconde édition (posthume) du traité De sobrietate de 
Milon destinée à l’empereur Charles le Chauve, donc entre 875 et 878 42. Enfin, 
la mention Finiunt tituli prosaici qui clôt la table des matières pourrait suggérer 
que la collection comprenait aussi à l’origine le Carmen et les différentes pièces 
en vers qui l’accompagnaient, bien que l’ensemble ne figure aujourd’hui que 
dans le seul manuscrit 502 de Valenciennes du xiie siècle. Dossier de travail 
devenu recueil posthume pour des raisons qui nous échappent ? Ces deux 

40	 On pourra rapprocher l’Argumentum de la discussion chronologique relative à saint 
Maximin de Trèves, commentée par F. Dolbeau, « Les hagiographes au travail », art. cit., 
p. 57-60 (avec éd. p. 66-76) qui rappelle cependant que l’auteur (tout comme Milon) « n’est 
ni Papebroch ni Lenain de Tillemont. Il cherche avant tout à rehausser le prestige du patron 
de son monastère ».

41	 J.-C. Poulin, « Un élément négligé de critique hagiographique : les titres de chapitres », dans 
É. Renard et al., « Scribere sanctorum gesta », op. cit., p. 309-342, ici p. 321 rappelle que l’on 
peut douter « du caractère exceptionnel d’une attribution autoriale en hagiographie ».

42	 Versus ad Karolum imperatorem, édités par L. Traube, éd. cit., p. 610-612 ; cf. C. Bottiglieri, 
« Hucbaldus Elnonensis mon. », dans P. Chiesa, L. Castaldi (dir.), La transmissione dei testi 
latini del Medioevo, Firenze, Ed. del Galluzzo, 2008, p. 333-359, ici p. 334-335.



98

hypothèses ne sont finalement pas inconciliables pour expliquer la genèse de 
la collection. Il est en tout cas très douteux qu’elle ait été formée par ajouts 
successifs, de manière aléatoire, comme cela a pu être écrit 43.

Nous voudrions, en guise de conclusion, proposer quelques observations sur 
la diffusion de la collection. Copié et décoré à Saint-Amand, le manuscrit de 
Gand fut adressé très tôt à Saint-Pierre au Mont-Blandin, en tout cas dès avant 
le milieu du xe siècle car c’est à cette date qu’un récit de la fondation de ce 
monastère fut copié à la suite de la collection 44. Parmi les témoins (incomplets) 
de la collection, on trouve un codex (Douai, BM, 857 du xie siècle) autrefois 
conservé à l’abbaye de Marchiennes dont la fondation au viie siècle est attribuée 
à une certaine Rictrude, conseillée par saint Amand. Connaissant le rôle actif du 
scriptorium de Saint-Amand au ixe siècle, travaillant sur commande royale ou 
épiscopale, on pourrait se demander si plusieurs exemplaires de la collection ne 
furent pas réalisés en même temps que le manuscrit de Gand, du vivant même 
de Milon ou dans les années qui suivirent son décès, à l’intention, entre autres, 
des abbayes qui se réclamaient d’Amand et que Milon cite précisément dans la 
Suppletio : Saint-Pierre au Mont-Blandin à Gand, Marchiennes, Leuze, Renaix et 
Barisis. Peut-être pour entretenir des liens plus étroits de confraternité entre ces 
établissements issus d’un même fondateur – confraternité dont on ne conserve 
malheureusement aucun témoignage liturgique pour l’époque carolingienne –, 
peut-être aussi pour faire savoir que ceux-ci pouvaient fonder solidement leurs 
prétentions dans l’histoire, et en tout cas sûrement pour rappeler qu’Elnone, 
en raison de la présence des reliques d’Amand (dont la collection reconstitue 
en filigrane l’histoire), par l’ancienneté des archives qu’elle possède (remontant 
à Amand lui-même), par la culture de ses moines, restait assurément la plus 
prestigieuse des fondations du saint et le seul maître de sa mémoire.

43	 Par exemple par Godefroid Henschenius, suivi par L. van der Essen, Étude critique et littéraire 
sur les vitae des saints mérovingiens de l’ancienne Belgique, Louvain/Paris, Université de 
Louvain/Fontemoing, 1907, p. 345.

44	 Voir supra, n. 15.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

99

LE TALISMAN DE CHARLEMAGNE :  
L’EMPIRE D’UN OBJET PRÉCIEUX

Lydwine Scordia 
Université de Rouen

Il existe une pièce d’orfèvrerie gemmée, appelée le «  talisman de 
Charlemagne », exposée au Palais du Tau à Reims, dont la dénomination 
est largement responsable des histoires romanesques qui courent depuis 
1200 ans 1. Et des confusions : les reliques de Charlemagne, le talisman de 
Charlemagne et le reliquaire du talisman de Charlemagne recouvrent des 
réalités différentes 2.

Dans le cas du « talisman », on a de l’or, des pierres précieuses, Charlemagne, 
Haroun al-Rachid, les cheveux de la Vierge, la Croix du Christ, Joséphine, 
le sacre de Napoléon Ier, l’avènement et la chute de Napoléon III, autant 
d’éléments qui expliquent l’engouement pour l’objet. De nombreux aspects 
restent pourtant à éclaircir et à défricher. Les historiens d’art ont privilégié les 
formes et styles, à l’historien et à l’amateur de bijoux revient le soin de reprendre 
ces points de vue et d’aborder les questions de l’élaboration, la réception et du 
sens de l’objet précieux. Pour cela, il faut commencer par étudier ce qui n’est 
pas un talisman mais un porte-relique (1), puis décrire son empire, croissant, 
des temps médiévaux aux temps contemporains (2), et clore le dossier par les 
problèmes posés par les différents statuts et les transformations subies depuis 
deux siècles (3) 3.

1	 Le premier emploi du mot «  talisman  » vient d’un article de L’Illustration («  La plus belle 
relique de l’Europe », 14 décembre 1844, p. 240), accompagné d’un dessin de l’objet légendé : 
« Le talisman de Charlemagne ».

2	 Sans compter «  l’escrain de Charlemagne », mieux documenté que le «  talisman » dans 
les sources des ixe-xe  siècles, lire J.  Barbier, «  Nouvelles remarques sur l’escrain de 
Charlemagne  », Bulletin de la société nationale des antiquaires de France, séance du 
31 mai, 1995, p. 254-265.

3	 Le présent article, offert à Michel Sot en souvenir de « l’écriture de l’histoire » à Nanterre, ne 
traitera que la première partie du « Talisman de Charlemagne », laissant les deux autres pour 
une publication à paraître.



100

UNE PIÈCE D’ORFÈVRERIE GEMMÉE

Les descriptions du talisman ne manquent pas mais elles ne concordent pas : 
les pierres centrales intriguent, certains les voient vertes d’autres bleues, pour les 
uns en saphirs et pour d’autres en verre, transparentes et opaques 4. Dessins et 
photos en noir et blanc ne facilitent pas la tache des chercheurs et curieux. Mais 
nous disposons des deux articles fort précis, l’un de l’avisé collectionneur et 
éditeur de l’inventaire du Trésor de Saint-Denis, Blaise de Montesquiou-Fézensac 
(1962), et l’autre de l’inspecteur principal des Monuments Historiques, Jean 
Taralon (1966) 5. Le premier s’est principalement intéressé au style et partant 
à la datation de l’objet ; le second a décrit ses transformations au cours des 
siècles. Ils restent chacun dans leur domaine parfaitement valides. À la date où 
écrit Blaise de Monstesquiou-Fézensac, le « médaillon de verre cristallin » est 
sur le point d’être présenté au public à Reims – il ne le sera en fait qu’en 1977 6. 
Près de cinquante ans après leurs travaux, l’étude du talisman hors de sa vitrine 
le 3 décembre 2010 permet de faire une synthèse sur le réel, le vraisemblable, 
l’hypothétique et les énigmes de l’objet précieux 7.

UN PORTE-RELIQUE EN FORME D’AMPOULE PALÉOCHRÉTIENNE

L’objet a la forme d’une eulogie, semblable à ces objets bénits rapportés des 
pèlerinages en Terre sainte qui contenaient un peu de terre de Palestine ou d’eau 
du Jourdain. Les deux anses apposées de part et d’autre du goulot trapézoïdal 
accentuent l’impression que l’on a d’avoir affaire à un vase amphorique, fermé 
par une simulation de bouchon qui a la forme d’un bouton en relief, mais le 
reliquaire ne peut pas s’ouvrir 8. Les matériaux utilisés pour fabriquer l’objet 
sont l’or, des pierres (saphirs, grenats, émeraudes, améthystes), du verre et des 
perles.

4	 Certaines descriptions ont été faites de longues années après l’avoir vu l’objet (Meyer en 1815 
et Quix en 1825, archivistes à Aix-la-Chapelle) ou encore d’après des photos (E. aus’m Weerth 
dans l’article de 1866).

5	 B. de Montesquiou-Fézensac, « Talisman de Charlemagne », Art de France, 2, 1962, p. 66-76 ; 
J. Taralon, « Note technique sur le talisman de Charlemagne », Monuments historiques de la 
France, 1-2, 1966, p. 24-43.

6	 B. de Montesquiou-Fézensac, « Talisman », art. cit., p. 66. Depuis 2001, le talisman se trouve 
dans la salle du « Trésor de l’Ancien Régime  », placé devant le reliquaire du talisman de 
Charlemagne réalisé par Froment-Meurice en 1855. Auparavant, l’objet était présenté dans la 
vitrine centrale, en-dessous du reliquaire de la sainte Épine et du calice du sacre.

7	 Tous mes plus chaleureux remerciements à Aymeric Péniguet de Stoutz, administrateur 
du Palais du Tau, pour avoir rendu possible cette étude. Voir les photos du « Talisman de 
Charlemagne ».

8	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 34, n. 30. Pour ouvrir le médaillon, il faut dessertir 
les cabochons. 



101

lydw
ine scordia     Le talism

an de Charlem
agne : l’em

pire d’un objet précieux

Les dimensions varient en fonction de la prise en compte ou non des pierres 
en relief. L’ampoule a un diamètre de 5,8 cm, une largeur de 6,4/6,5 cm (en 
comptant les pierres), une longueur de 7,2 cm. La tranche est large de 1,8 cm. 
Le pourtour fait 13,6 cm. Assez curieusement, l’objet n’a jamais été pesé. Cette 
donnée a manqué ; elle aurait permis de trancher la question du remplacement 
du cabochon de l’avers. Tel quel, le talisman pèse 160,45 g, dont 7 grammes 
pour la chaîne accrochée par deux trous percés dans les anses. Ce sont les pierres 
qui font le poids, celles du centre surtout.

On peut décomposer l’objet en trois parties : les deux côtés et la tranche. 
L’avers de l’ampoule est caractérisée par la présence d’une pierre bleue 
centrale de forme ovale, bombée sur ses deux faces et transparente. Elle 
mesure 3 cm x 3,7 cm. On aperçoit des bulles d’air, cette pierre est du verre 
bleuté et non pas un saphir. Elle est fixée dans une bâte au motif fleuronné, 
22 fleurons – il en manque un en bas – trilobés en feuilles d’acanthe, de 
5 à 6 mm de haut. La base de la bâte est recouverte d’un jonc perlé. On 
distingue nettement à travers le verre bleuté deux échardes de bois fixées 
en croix par un fil verdi par la lentille et suspendues verticalement par un 
fil de même couleur : c’est la relique, deux morceaux de la vraie Croix, 
aux dires de la tradition. Le pourtour circulaire de l’avers, le bandeau, est 
orné d’une alternance de pierreries de différentes formes (losange, carré, 
ovale) et couleurs (rose, rouge sombre, vert), et de petites perles rondes. 
Des émeraudes carrées aux quatre points cardinaux et des grenats ovales aux 
quatre obliques alternent avec des perles fines de 2 à 2,4 mm de diamètre. 
Pierres et perles sont maintenues dans des bâtes pourvues à leur base du 
même jonc perlé. Les gemmes ne recouvrent pas tout le pourtour en or de 
l’ampoule, qui est décoré de motifs en palmettes et en boutons en relief 
entre lesquels courent des filigranes torsadés.

Le revers de l’ampoule est symétrique dans sa structure au côté avers mais assez 
différent quand on l’examine précisément. La pierre centrale est un rectangle 
trapézoïdal dont les angles sont arrondis, d’un beau bleu ciel, rendu opaque 
par des givres nombreux et par des nuages grège dans le bas de la gemme. Elle 
est irrégulièrement polie. Cette pierre est un saphir de 3 cm de long sur 2,3 à 
2,7 cm de large. Son serti trilobé est en très bon état. Le pourtour est formé de 
la même alternance de pierres (quatre émeraudes carrées et quatre grenats dont 
un ovale et trois en amande) et de huit perles rondes. Le grenat du goulot est 
carré alors que sur l’avers, c’est un losange. Le décor de palmettes, boutons et 
filigranes occupe les interstices des gemmes.

Sur la tranche alternent grenats, perles, saphirs et améthystes sur fonds 
d’or filigrané. Les pierres ont des formes variées (ovale, triangulaire et 
quadrangulaire) ; les petites perles fines sont rondes.



102

Au total, cinquante et une pierres et perles (sans compter les deux cabochons 
centraux) numérotées de A 0 à A 16 pour le côté avers ; R 0 à R 16 pour le 
revers ; et T 0 à T 16 pour la tranche. Ce classement complète et précise celui 
de Charles Clément, conservateur adjoint du Musée Napoléon III 9.

Avant d’entrer dans la partie technique, le porte-relique nous inspire deux 
remarques. C’est d’abord une très belle pièce dont le chaud métal d’or décoré 
contraste avec les pierres et perles multicolores. Mais cet objet d’art a subi des 
modifications : les deux cabochons ne sont pas de même nature ; le serti de la 
lentille en verre est déformé ; le saphir du revers branle dans sa monture ; au vu 
des bâtes martelées, on voit que certaines pierres et perles ont été remplacées 10 ; 
la chaîne jaseron en alliage date du xixe siècle. L’objet est fragile. Le pourtour 
présente des déformations, de nombreux décors en palmettes sont écrasés. On 
notera pourtant qu’il n’y a pas de traces d’usure à l’endroit des anses-bélières. 
Soit le médaillon était suspendu à une cordelette de cuir ou de textile, soit il n’a 
pas été porté mais exposé 11.

TECHNIQUES ET SAVOIR-FAIRE

Les savoir-faire autant que l’apparence peuvent nous renseigner sur l’objet, sa date 
et son utilisation. On dispose d’une gravure ancienne des reliques d’Aix-la-Chapelle 
(1615) 12, de photos en noir et blanc et de dessins à partir de 1866 (sur lesquels a 
travaillé l’Allemand Ernst aus’m Weerth), et depuis 1964, de photos prises au cours 
de la restauration du talisman, étudiées par Jean Taralon dans son article. J’y ajoute 
les photos en couleurs prises lors de ma récente consultation de l’objet en 2010.

Le talisman a principalement nécessité cinq plaques d’or : deux pour l’avers 
et le revers, une pour la tranche et deux très petites pour les anses. Il faut aussi 
compter l’or des décors en palmettes et des bâtes qui ont été soudés sur les 
plaques principales et non pas estampés. L’or du talisman est très mou ce qui 
est une indication de sa pureté et de son ancienneté. Le métal a pu venir du 
Caucase, de Transylvanie, du Soudan ou de la fonte de monnaies de Byzance.

9	 Lire la description en français de Ch. Clément à la fin de l’article d’E. aus’m Weerth, « Karl 
des Grossen ehemals und jetz. Aachen befindliche Reliquien  », Jahrbücher des Vereins 
von Alterthumsfreunden in Rheinlande,  39-40, 1866, p.  265-272, ici p.  272  ; reprise par 
Dom F.  Cabrol, «  Charlemagne  », dans Dom F.  Cabrol, Dom H.  Leclercq (dir.), Dictionnaire 
d’archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey & Ané, 1924-1953, 30 vol., t. 3/1, 1913, 
p. 656-803, ici p. 698 ; et enfin dans J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 33, n. 24.

10	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 33, n. 24 (A 14 ; R 1 ; T 1).
11	 Ibid., p. 31-32.
12	 Voir la gravure de G.  Altzenbach, Pilgerblatt um  1615, et sa légende, dans E.G. Grimme, 

Der Aachener Domschatz, Düsseldorf, L.  Schwann, 1972, p.  XI  : la relique aux «  Capilli 
B. V. Mariae » correspond au numéro 15.



103

lydw
ine scordia     Le talism

an de Charlem
agne : l’em

pire d’un objet précieux

Cinquante et une bâtes ont été fabriquées par l’orfèvre du talisman : ce sont 
les réceptacles en or où ont été fixées pierres et perles sur fond de cire. Les bâtes 
ont environ 2 mm de hauteur. Elles sont aujourd’hui très irrégulières (R 14, 
T 2, T 4…) ; celles des perles surtout car la bâte a été latéralement pincée dans 
l’axe des trous d’enfilage de la perle (A 2, A 16, R 6, T 3…). Les bâtes ont été 
soudées à la plaque de structure. Le joint de soudure est caché par un jonc de 
minuscules perles en or d’environ 0,3 mm. Pour former le motif fleuronné en 
feuille d’acanthe des deux pierres bleues, il a fallu découper une bande d’or, la 
percer et la ciseler 13. Les cabochons centraux sont montés à jour 14.

L’objet compte donc au total cinquante-trois pierres et perles : les deux pierres 
centrales, les vingt-six pierres et les vingt-cinq perles. Des perles fines dont 
la forme irrégulière et la couleur assez terne peuvent venir des bans perliers, 
attestés depuis le ier siècle, des côtes de la péninsule arabique, à moins qu’il ne 
s’agisse de perles d’eau douce qu’on trouvait dans les rivières d’Allemagne. Une 
des surprises de l’étude du porte-relique hors de sa vitrine vient des pierres des 
bandeaux et de la tranche, beaucoup plus diverses en couleur – en nature ? – et 
en taille, qu’on ne le croyait. À l’époque carolingienne, les gemmes ne sont pas 
taillées en facettes mais polies à la meule en cabochon ou en table. Cette manière 
de faire favorise la couleur plus que l’éclat.

Les huit émeraudes du porte-relique ont principalement été taillées en 
dos d’âne ; les bâtonnets d’émeraudes ont été façonnés et polis (F 5, F 10), à 
l’exception de R 9, taillée en cabochon. Les couleurs vont du vert clair opaque 
(A 1, R 1, R 13) à l’opacité d’une pierre dure (R 9) à un beau vert (A 13), 
translucide (R 5). Dès l’Antiquité, on trouve des gisements en Égypte, mais les 
émeraudes du porte-relique ont plus probablement été extraites dans le massif 
du Habachtal en Autriche. 

Les douze grenats couvrent le large spectre chromatique de cette pierre. Leurs 
teintes vont du rose (A 11), à l’orange (R 13), au beau rouge profond (A 0, 
R 0), au rouge sombre (A 15), au brun sombre (A 3, R 3). Certaines pierres ont 
de l’éclat, d’autres pas. Les douze grenats ont été polis en cabochon, de formes 
carrée (R 0), en losange (A 0), ronde (T 0, 16), ovale (A 3, 7, 11, 15 ; R 14) et en 
amande (R 3, 7, 11) 15. Le rouge sombre était la couleur de référence du grenat 

13	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 29, n. 18.
14	 Les bâtes en fleurons peuvent être comparées à celles des reliures du ixe siècle et à des 

objets plus tardifs, B. de Montesquiou-Fézensac, « Talisman », art. cit., p. 73-74 et J. Taralon, 
« Note technique », art. cit., p. 31, n. 22. Voir D. Gaborit-Chopin, « L’orfèvrerie cloisonnée à 
l’époque carolingienne », Cahiers archéologiques, 29, 1980-1981, p. 16-26.

15	 Il faut distinguer le grenat en amande du grenat almandin (d’Alabanda en Asie Mineure), 
au rouge tirant sur le brun ou le violet – confusion faite par B. de Montesquiou-Fézensac, 
« Talisman », art. cit., p. 73 et 76.



104

(bijoux mérovingiens), mais il existe d’autres types de grenats : les spessartites 
orangés et les pyropes bruns. On les extrayait des massifs cristallins, en Bavière, 
Bohême et Asie Mineure. 

Les quatre saphirs de la tranche sont hétérogènes ; il faudrait peut-être revenir 
sur leur désignation gemmologique. Le premier est faible en couleur, d’un gris 
sale, taillé en cabochon ovale (T 2) ; le deuxième est d’un bleu très clair, en 
cabochon ovale (T 6) ; le troisième, d’un beau bleu en cabochon demi pain de 
sucre, triangulaire (T 10) et le quatrième est d’un bleu tirant sur le violet, taillé 
en cabochon, rectangulaire (T 14).

Les couleurs des trois améthystes sont plus uniformes : la première, d’une belle 
teinte, est taillée en cabochon amande (T 4), la deuxième est un cabochon très 
clair (T 8) et la troisième est meulée en table (T 12). On trouvait des améthystes 
dans les massifs cristallins, ceux de Saxe en particulier. 

Terminons par les deux pierres centrales. Le cabochon de l’avers du talisman 
est en verre moulé : une lentille au profil camard typique du xixe siècle 16. Le 
saphir d’origine a donc été remplacé, à une date à déterminer, et ce nouveau 
cabochon n’a pas été fabriqué pour le talisman. Désormais, cette lentille agit 
comme une loupe : la relique est bien visible et peut-être même agrandie : 
l’intention chromatique originelle (pierre précieuse bleue couvrant le médaillon 
des cheveux de la Vierge) a été oubliée et travestie (verre bleuté transparent, 
rendant plus visible la relique de la Croix). Le rectangle du revers est en saphir, 
grossièrement taillé à quatre pans, en pain de sucre. D’où vient ce saphir de belle 
taille qui doit peser entre vingt et trente carats ? Les pierreries de ce type étaient 
rares avant les voyages de Jean-Baptiste Tavernier en Inde au xviie siècle. Les 
deux pierres avaient pour fond les plaques d’or de la structure du talisman, qui 
devaient contribuer à en rehausser l’éclat.

Les décors du talisman ont la forme de boutons, palmettes, filigranes et joncs 
de perles. Ce dernier ornement, rendu possible par la ductilité de l’or, souligne 
la base des bâtes et a été utilisé pour le contour extérieur de l’ampoule (avers et 
revers) et les anses. Les boutons et palmettes sont en or repoussé 17. Ces pièces 
ont été rapportées et soudées aux plaques d’or, on le voit car certaines d’entre 
elles ont été dessoudées par le temps 18. Les filigranes en torsades d’or, ont 
également été soudés à plat sur les plaques. Les déroulements des volutes qui 
évoluent en vrilles terminées par des points de granulation ne font que quelques 
centimètres ; ils sont assez différents des longs rinceaux plus tardifs.

16	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 33, n. 27, p. 32, fig. 34, p. 42, fig. 38-39.
17	 À comparer avec les décors des reliures carolingiennes, M.-P. Laffitte, C. Denoël, M. Besseyre, 

J.-P. Caillet, Trésors carolingiens  : livres manuscrits de Charlemagne à Charles le Chauve, 
exposition présentée par la BnF, site Richelieu, Paris, BnF, 2007, p. 42 et p. 202-205.

18	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 30, fig. 32.



105

lydw
ine scordia     Le talism

an de Charlem
agne : l’em

pire d’un objet précieux

L’objet précieux carolingien est anonyme comme le sont alors la quasi-totalité 
des œuvres d’art, mais il existait un atelier à Aix-la-Chapelle, où travaillaient 
maîtres et apprentis qui ont très bien pu réaliser l’objet dans ses composantes 
d’or et de pierres. 

Si l’on met à part la forme, le décor le plus ressemblant est, selon Blaise de 
Montesquiou-Fézensac, l’aiguière de Saint-Maurice d’Agaune 19. Or la forme est 
capitale. Le porte-relique carolingien est apparenté aux ampoules des pèlerins 20, 
ornées de décorations en relief et/ou d’inscriptions avec une croix en motif 
central et un bourrelet. Le talisman de Charlemagne nous apparaît comme une 
interprétation en or gemmé de ces antiques ampoules ansées. Cette similitude 
de forme a une signification : elle nous invite à mettre la Terre sainte, lieu 
d’origine des reliques de ces ampoules, au cœur de l’analyse de l’objet. Ce sont 
les reliques qui constituent le trésor du « talisman de Charlemagne » et non 
l’objet qui les contient. On a trop mis l’accent sur l’or gemmé et perdu de vue 
les reliques. 

La restauration de 1964 a mis en évidence une des causes de la fragilité actuelle 
du talisman : les deux plaques d’or principales ont été découpées au xixe siècle 
à l’endroit des deux pierres centrales. Les photos de l’article de J. Taralon font 
bien voir les fonds d’or grossièrement évidés 21. Dépourvues de ses plaques, 
l’objet est déséquilibré : les pierres sont bien trop lourdes pour l’ensemble. 
Les reliquaires et les reliures carolingiennes étaient en bois recouvert d’une 
feuille d’or. Comment tenait le talisman ? La réponse se trouve au cœur de 
l’objet. La gravure de 1615 des reliques d’Aix-la-Chapelle montre le reliquaire 
aux cheveux de la Vierge : on reconnaît la forme en ampoule, les pierres du 
pourtour, la pierre centrale, mais on distingue aussi un médaillon qui devait 
contenir la relique, comme cela se faisait alors 22. Ce médaillon reliquaire, dans 
le reliquaire, devait servir à équilibrer l’objet par son emplacement et son poids. 
Il contenait la relique des cheveux de la Vierge, ce qui signifie qu’on ne la voyait 
pas, contrairement à la situation actuelle. On en conclura que ce médaillon était 
à la fois la raison d’être de l’objet (approche religieuse) et son centre de gravité 
(approche technique).

19	 B. de Montesquiou-Fézensac, « Talisman », art. cit., p. 74, voir J. Ebersolt, « L’aiguière de 
Saint-Maurice en Valais », Syria, 9/1, 1928,p. 32-39.

20	 Voir le catalogue M. Frazer, Age of Spirituality: Late Antique and Early Christian Art, third to 
seventh Century, New York, Metropolitan museum of Art, 1977, p. 306 (la bulla chrétienne 
de l’impératrice Marie).

21	 J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 28, fig. 27-28.
22	 Une ouverture circulaire avait dû être pratiquée dans les plaques d’or pour insérer ce 

médaillon. J. Taralon, « Note technique », art. cit., p. 36-37.



106

CHARLEMAGNE ET L’AMPOULE RELIQUAIRE

L’éclat et la beauté de l’or en font un des symboles de la splendeur divine : 
la Jérusalem céleste est en or, semblable à du cristal pur (Ap 21, 18) ; le métal 
précieux est également associé à la royauté 23. Les pierres précieuses renvoient 
à la description du pectoral du grand-prêtre dans l’Exode (Ex 39, 8-14), à la 
Jérusalem future (Is 54, 11-12) et à la vision de la Jérusalem messianique dans 
l’Apocalypse (Ap 21, 9-27). Dans Isaïe, Yahvé s’adresse à la Jérusalem future, 
fondée sur des saphirs, et enceinte de rubis, escarboucles et autres pierres 
précieuses. Et dans l’Apocalypse, un ange montre la Jérusalem messianique 
descendant du Ciel : une cité de forme carrée en or, dont les fondements sont 
taillés dans les douze pierres précieuses du pectoral, associées aux noms des 
douze apôtres, dont les douze portes sont en perles.

La dominante chromatique bleue nous amène à penser à une symbolique 
hiérosolymitaine du porte-relique : une Jérusalem céleste (saphirs centraux) 
couronnée par les fleurons trilobés. Avant d’être la couleur de la Vierge, le bleu 
était la couleur du ciel qui, dans son acception spirituelle, correspondait à la 
Jérusalem céleste, lieu de séjour éternel des élus 24. C’est donc la ville sainte que 
l’alliance des couleurs nous incite à privilégier. Et à Jérusalem que nous mène 
l’origine des reliques du médaillon.

L’étude des reliques de Charlemagne aboutit très vite à un télescopage entre 
réalités et légendes. La découverte du tombeau du Christ et de la Croix en 325 
par Hélène, mère de Constantin, bouleverse les croyants et les attire en pèlerinage 
à Jérusalem. La Terre sainte commence à pourvoir la chrétienté qui mène une 
véritable politique des reliques 25. D’après les Annales royales (800), Charlemagne 
aurait reçu du patriarche de Jérusalem les clés du Saint Sépulcre et du Calvaire, 
et l’étendard. Eginhard ajoute que le calife abbasside Haroun al-Rachid plaça 
les lieux saints sous l’autorité de Charles 26. Mais les sources carolingiennes ont 
tendance à faire de Charlemagne un point d’attraction universelle des princes 
et des reliques. Le phénomène s’accentue aux xe-xie siècles avec la légende d’un 

23	 M. Hardt, Gold und Herrschaft. Die Schätze europäischer Könige und Fürsten im ersten 
Jahrtausend, Berlin, Akademie Verlag, coll. « Europa im Mittelalter, 6 », 2004.

24	 L’interprétation hiérosolymitaine n’est pas incompatible avec une lecture mariale ; les deux 
peuvent se superposer. Il existe une dévotion à la Vierge spécifiquement carolingienne. Lire 
D. Russo, « Les représentations mariales dans l’art d’Occident », D Iogna-Prat, É. Palazzo, 
D. Russo (dir.), dans Le Culte de la Vierge dans la société médiévale, Paris, Beauchesne, 
1996, p. 65-98 et D. Iogna-Prat, « Le culte de la Vierge sous le règne de Charles le Chauve », 
dans ibid., p. 173-291, ici p. 220-222.

25	 Une seule mention du talisman de Charlemagne dans E. Bozoky, La Politique des reliques de 
Constantin à saint Louis, Paris, Beauchesne, 2006, p. 27.

26	 Eginhard, Vie de Charlemagne, éd.  Louis Halphen, Paris, Les Belles Lettres, 1981 [1938], 
§ 16, p. 46-49.



107

lydw
ine scordia     Le talism

an de Charlem
agne : l’em

pire d’un objet précieux

Charlemagne libérateur de Jérusalem qui aurait obtenu de ce haut fait, non des 
richesses matérielles qu’il repousse, mais le clou et la couronne d’épines, une 
parcelle de la Croix, le Saint Suaire, la chemise de la Vierge, les langes de l’Enfant 
et un bras du vieillard Siméon. La légende est intégrée au plaisant Pèlerinage 
de Charlemagne à Jérusalem et Constantinople et dans les Grandes Chroniques 
de France, manifestant ainsi la double importance religieuse et politique des 
reliques de Terre sainte 27.

L’intérêt de Charlemagne pour les reliques n’est pas niable, pas plus 
que le dépôt des plus insignes d’entre elles à Aix-la-Chapelle 28. Revenons 
sur la question de la visibilité des reliques dans le reliquaire. Le sujet est 
particulièrement brûlant à une époque où leur morcellement et leur vénération 
ne font pas l’unanimité dans l’Occident latin, et que le pouvoir d’intercession 
des supports était, plus encore à Byzance, un sujet à controverses. Dans les 
premiers temps, les reliques n’étaient pas visibles mais elles faisaient l’objet 
d’ostension hors de leurs précieux reliquaires. Puis à partir du ixe siècle, des 
reliquaires à la forme sont réalisés pour faire connaître, sans la voir, la relique 
contenue. Enfin, Latran IV interdit en 1215 l’ostension de reliques hors de 
leurs châsses, ce qui entraîne la multiplication des reliquaires monstrances 
en verre ou à vues ménagées. Voir ou ne pas voir la relique est donc une 
question d’importance. Les cheveux de la Vierge du médaillon n’étaient pas 
visibles, pas plus que les reliques contenues dans le bandeau. Les changements 
survenus au xixe siècle modifient la signification de l’objet et rompent avec le 
contexte et les intentions originels.

Comment affirmer que Charlemagne a porté des reliques ? Le fait n’est pas 
mentionné dans le fameux portrait d’Eginhard 29. On sait que les païens francs 
portaient des colliers d’amulettes. Leur interdiction ne fait pas disparaître ces 
pendentifs que l’Église tolère lorsqu’ils contiennent des reliques 30, ce qui est 
le cas de l’ampoule pectorale. Sa présence dans la tombe de l’empereur est 
également incertaine, même si le port d’attributs est attesté dans les tombes 
des princes carolingiens de Saint-Arnoul. Eginhard donne la date précise 
(28 janvier 814), le lieu (Aix) et décrit la sépulture et l’inscription, mais 

27	 F. Collard,  «  De la vérité poétique à la fable historique. La croisade de Jérusalem de 
Charlemagne en question au xve  et au xvie  siècle  », dans J.-C.  Cassard, É.  Gaucher, 
J.  Kerhervé  (dir.), Vérité poétique, vérité politique. Mythes, modèles et idéologies 
politiques au Moyen Âge, Brest, Centre de recherche bretonne et celtique, 2007, p. 107-
127, ici p. 109-110.

28	 E. Bozoky, La Politique des reliques, op. cit., n. 50, p. 135 et n. 56, p. 136.
29	 Eginhard, Vie de Charlemagne, éd. cit., § 23, p. 68-71. 
30	 J. Hoyoux «  Le collier de Clovis  », Revue belge de philologie et d’histoire,  21, 1942, 

p. 169-174.



108

ne dit rien du mobilier funéraire, contrairement à ce que soutiendront les 
chroniqueurs ottoniens au début du xie siècle 31.

Le porte-relique connu sous l’appellation de « talisman de Charlemagne » est un 
joyau carolingien dont l’étude, comme celle d’autres pièces d’orfèvrerie, doit être 
complétée par une recherche gemmologique 32. Le port de l’ampoule reliquaire 
par Charlemagne reste hypothétique mais il est vraisemblable. Le précieux objet 
pourrait être l’image de la Jérusalem céleste, avec ses saphirs couronnés voilant la 
relique de la médiatrice de la Jérusalem terrestre. L’empereur n’était-il pas appelé 
à faire coïncider les deux cités mises en scène par Augustin ?

31	 Eginhard, Vie de Charlemagne, éd. cit., § 31, p. 88-89. A. Dierkens, « Autour de la tombe 
de Charlemagne. Considérations sur les sépultures et les funérailles des souverains 
carolingiens et des membres de leur famille », Byzantion, 61, 1991, p. 156-180.

32	  Voir les travaux du Centre européen d’archéométrie de Liège et lire A.-Fr. Cannella, Gemmes, 
verre coloré, fausses pierres précieuses au Moyen Âge. Le quatrième livre du “Trésorier de 
philosophie naturelle des pierres précieuses” de Jean d’Outremeuse, Liège, Bibliothèque de 
la faculté de philosophie et de lettres de l’université de Liège, 2006, p. 10 et 72-103.



109

lydw
ine scordia     Le talism

an de Charlem
agne : l’em

pire d’un objet précieux

Talisman de Charlemagne, avers, Reims, Palais du Tau, Photo L. Scordia

Talisman de Charlemagne, revers, Reims, Palais du Tau, Photo L. Scordia





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

111

LA SOUVERAINETÉ DES COMTES DE BARCELONE :  
UNE ROYAUTÉ PAR DÉFAUT (Xe-XIe SIÈCLES)

Michel Zimmermann 
Université de Versailles-Saint-Quentin-en-Yvelines

Ma réflexion partira de deux constats. Deux faits bruts dont l’évidence ne 
souffre aucune ambiguïté et n’appelle a priori aucun commentaire. Les comtes 
catalans, au premier chef les comtes de Barcelone, détenteurs, dès la fin du 
xe siècle, d’une souveraineté qui ne fut jamais remise en cause, ne revendiquèrent 
jamais le titre royal, qui est dans la société médiévale le signe par excellence 
d’une souveraineté incontestée. En 1137, le comte Ramon Berenguer IV épouse 
Pétronille, héritière de la couronne  d’Aragon ; à partir de 1162, le fils né de 
leur union, Alphonse II, juxtapose dans sa titulature le titre de rex aragonensis 
à celui de comes barcinonensis. Mais les deux faits sont aux yeux de l’historien 
saisis dans une gangue historiographique qui en impose une lecture univoque et 
quasi canonique, tirée de l’événement au prix d’une déduction très volontariste 
pas toujours exempte de préjugés idéologiques.

Pour la fin du xe siècle, c’est le thème de la « souveraineté » des comtes qui 
a nourri la glose ; il est communément admis que la souveraineté comtale, 
apparue et affirmée dans le contexte de l’affaiblissement monarchique et du 
développement des relations féodo-vassaliques, est une souveraineté pleine 
et entière, sans réserve ni limite ; elle est donc de type royal et n’a d’ailleurs 
jamais fait l’objet d’une contestation ultérieure. C’est sur cette base que le 
gouvernement de la Generalitat de Catalunya a pu célébrer en 1988 le millénaire 
de l’« indépendance politique » de la Catalogne.

En ce qui concerne l’héritage aragonais, il est communément affirmé que la 
conjonction des deux titres sur la personne d’un même individu crée une union 
purement personnelle. L’historiographie ressasse à satiété que le comte-roi est comte 
en Catalogne et roi en Aragon ; chacun des deux titres a son territoire d’exercice ; 
à la claire délimitation des deux principautés répond l’étanchéité des deux titres. 
Après 1137, l’histoire de la Catalogne et celle de l’Aragon continuent d’être 
distinctes et le titre royal porté en Aragon par le comte-roi n’a aucune influence 
sur l’image que les Catalans ont de leur souverain. Cas exceptionnel, sinon unique, 
d’une entité politique indépendante, d’un État féodal, qui ne soit pas  royal.



112

Il est par ailleurs bon de rappeler, au nom de l’exigence terminologique et de la 
prudence méthodologique, que l’usage du mot « Catalogne » 1 relève jusqu’à une 
date avancée du xie siècle et même jusqu’au milieu du xiie d’une extrapolation 
anticipatrice ; à la fin du xe siècle, tous les comtes catalans se trouvent dans une 
égale situation de souveraineté ; aucun d’entre eux ne dispose d’une autorité 
supérieure aux autres, la seule primauté des comtes de Barcelone consistant 
à représenter la branche aînée de la dynastie issue de Guifred, privilège privé 
de toute reconnaissance institutionnelle. C’est à travers l’exigence d’une 
fidélité vassalique enracinée dans un héritage dynastique commun que le 
comte barcelonais regroupe ensuite autour de lui les autres familles comtales ; 
c’est à la faveur de l’extinction de plusieurs d’entre elles qu’il rassemble 
successivement sous son autorité les divers comtés, accumulation que souligne 
la titulature énumérative dont il s’affuble. À la date de l’union avec l’Aragon, 
le regroupement féodal reste inachevé et le comte barcelonais n’a pas encore 
conquis la « Catalogne nouvelle » qui portera à la vallée de l’Ébre les limites de 
la principauté. Le terme même de Catalogne apparaît au lendemain de l’union, 
comme un concept fédérateur destiné, dans les territoires relevant de l’autorité 
du comte-roi, à distinguer ce qui n’appartient pas à l’héritage aragonais.

L’image qu’impose la tradition historiographique est donc simple : reconnus 
dès le début du xe siècle comme leaders de la nébuleuse comtale appelée à jalonner 
l’espace de la future Catalogne, les comtes de Barcelone ont conduit cette 
principauté en formation sur la voie de l’émancipation ; mais la construction 
de leur souveraineté ignore la tentation royale ; rejetant au xe siècle la tutelle 

1	 L’origine du terme « Catalogne » continue à solliciter la curiosité et la sagacité des historiens. 
Faute de travail récent qui renouvelle la question, nous persistons à considérer que ce sont 
les pages lumineuses de Pierre Bonnassie qui doivent emporter la conviction des historiens 
soucieux de ne pas confondre démarche historique et fantasme idéologique : P. Bonnassie, 
La Catalogne du milieu du xe à la fin du xie  siècle. Croissance et mutations d’une société, 
Toulouse, Publications de l’Université Toulouse-Le Mirail, série a, 29, 1975-1976, t. II. Pierre 
Bonnassie a d’ailleurs l’honnêteté de reconnaître ce que son analyse doit à l’ouvrage pionnier 
de J. Balari y Jovany, Orígenes históricos de Cataluña [1899], Barcelona, rééd. Sant Cugat del 
Vallès, coll. « Biblioteca Filológica-Histórica », 10-11bis, 1964, 3 vol., qui garde une étonnante 
actualité. Nous pouvons citer également les synthèses utiles de Frederic Udina Martorell, 
El nom de Catalunya, Barcelona, Episodis de la Història, 1961 ; « Cataluña y su corónimo, asi 
como el étnico catalan aparecen en el siglo xi », dans Estudios de Edad Media de la Corona 
de Aragón, Zaragoza, Consejo superior de investigaciones cientificas, Escuela de estudios 
medievales, 1962, t. VII, p. 549-577, et de J. Vernet, « El nombre de Cataluña », BRABLB, 23, 
1969-1970, p. 133-136. Rappelons pour mémoire que les termes « Catalogne » et « catalan » 
apparurent dans un texte pisan, le Liber Maiolichinus de gestis Pisanorum illustribus. Poema 
delle guerra balearica seconde il cod. Pisano Roncioni, aggiuntevi alcune notizie lasciate 
da M. Amari [1906], édité par C. Calisse, Torino, Bottega d’Erasmo, coll. « Fonti per la Storia 
d’Italia  », 29, 1966, poème décrivant l’expédition menée en  1114 contre les Baléares par 
Ramon Berenguer III.



113

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

défaillante de la royauté franque, ils n’ont pas été au xiie siècle influencés par 
la royauté qu’ils exerçaient eux-mêmes en terre aragonaise. La Catalogne 
représenterait, dans l’Europe médiévale, l’exemple unique d’un pays – ou d’un 
État – sans roi.

Cette interprétation, parfaitement fondée sur les réalités institutionnelles, ne 
souffre guère de contestation. Elle a cependant l’inconvénient de ne prendre 
en considération que ces seules réalités juridiques et de conduire une analyse 
purement politique et « laïque » de la souveraineté catalane.

Je me propose donc d’examiner comment cette souveraineté non royale 
s’exprime au cœur d’un environnement royal, celui de la royauté franque qu’elle 
récuse, celui de la royauté aragonaise qui la concurrence en envahissant son 
espace domestique 2. Quelle image de leur souveraineté les comtes barcelonais 
entendent-ils diffuser ? Quelle représentation l’écriture contemporaine nous en 
a-t-elle transmise ? La souveraineté des comtes catalans s’inscrit-elle uniquement 
en creux, dans le rejet des constructions royales qui l’entourent ? Est-elle une 
souveraineté amoindrie, de nature strictement profane, ou participe-t-elle sans 
réserve des vertus et des fonctions de la royauté, en particulier de sa dimension 
sacrale ? La non-royauté des comtes barcelonais est-elle le résultat d’une stratégie 
délibérée et durable ? Le fruit d’une négligence terminologique ? Traduit-elle 
une perception originale de la souveraineté ou n’est-elle en partie qu’une illusion 
historique ? En héritant en 1137 du royaume d’Aragon, le comte devient roi. 
L’union avec l’Aragon donne au comte souverain l’occasion et les moyens d’« être 
roi », y compris dans l’espace catalan. Il en résulte une véritable irradiation de 
la sacralité royale au moyen de cette « royauté d’emprunt ». C’est la situation 
que nous décrivent clairement les Gesta comitum barcinonensium, chronique 
dynastique pourtant consacrée à la seule Catalogne (milieu xiie‑xiiie siècle). 
Je ne traiterai que la première séquence de cette construction en diptyque et 
arrêterai mon propos en 1137, au moment où la souveraineté du comte de 
Barcelone est devenue suffisamment incontestée et prestigieuse pour en faire le 
candidat privilégié à l’héritage d’une couronne royale tombée en déshérence.

La problématique générale de ma recherche ne présente pas de réelle originalité : 
la situation évoquée, celle de la dislocation du royaume franc et de la formation 
des principautés territoriales au cours du xe siècle, n’est à l’évidence pas propre à 
l’espace de la future Catalogne. Mais il est clair que les enjeux historiographiques 
et même contemporains de la question, ainsi que les matériaux qui en permettent 

2	 Une première ébauche de cette réflexion a été présentée, sous le titre « Entre imitation royale 
et royauté d’emprunt. L’image de la souveraineté des comtes catalans (xie‑xiie siècles) », à 
l’occasion d’un colloque organisé à la Casa de Velázquez à Madrid les 27 et 28 mai 2004 par 
P. Henriet, sous le titre Sacralités royales en péninsule ibérique, lors de la session : Le Moyen 
Âge central (xie-milieu du xiiie siècle).



114

l’approche et le traitement, sont, eux, particulièrement riches et suggestifs. Nous 
disposons en effet pour la période des xe et xie siècles d’une documentation tout 
à fait exceptionnelle. La Catalogne apparaît comme une terre d’expérimentation 
documentaire. L’abondante documentation permet de suivre presque au jour le 
jour les évolutions sociales et politiques contemporaines ; les conditions même 
de son écriture et la permanente mutation terminologique qu’elle enregistre 
et restitue expriment le vécu des contemporains. Il est incontestable que la 
masse documentaire parvenue jusqu’à nous n’est pas le seul fruit du hasard de 
la conservation ; elle traduit un réel goût pour l’écriture et même un réel besoin 
de s’y adonner. Par ailleurs, la quête des origines de la souveraineté catalane 
représente un enjeu historiographique majeur en Catalogne même ; elle oblige à 
s’interroger sur les concepts de souveraineté, d’indépendance, d’État féodal, etc. 
Le problème de la souveraineté des comtes catalans, tout d’abord des comtes 
de Barcelone, le thème de l’indépendance de la Catalogne à l’époque féodale 
sont d’une évidente portée idéologique et politique ; ils fondent et légitiment la 
situation de la Catalogne dans l’Espagne contemporaine et nourrissent parfois 
encore des aspirations séparatistes. Les unes et les autres ne sont pas, comme 
dans d’autres régions de l’Europe, le produit de fantasmes historiographiques 
ou de laborieuses constructions nourries d’anachronismes romantiques ; 
elles s’appuient sur une histoire documentée et mouvementée ; à cet égard, 
si l’« indépendance politique » de la Catalogne en 988 est un mythe dénué de 
toute valeur scientifique, la commémoration des événements survenus dans les 
années 987‑988 reste fondée et mérite un débat interprétatif libre.

Afin de saisir les enjeux du problème et les formes d’expression qu’il a nourries, 
il est nécessaire de remonter au xe siècle, celui où se construit une souveraineté 
subreptice, longtemps plus subie que conquérante. Mon propos s’articulera en 
trois temps, correspondant à trois moments de la construction catalane :

I. L’éloignement carolingien et l’imitatio regis (xe siècle). Il s’agira d’étudier 
la marche à la souveraineté des comtes catalans et l’utilisation, dans le cours de 
cette affirmation, des expressions et des rites de la royauté : les uns et les autres 
construisent l’image paradigmatique d’une souveraineté à laquelle les comtes 
aspirent plus ou moins consciemment.

II. La rupture de 985‑988 : la désertion royale et la souveraineté contrainte 
III. « Faire le roi » : une royauté par défaut (fin xe‑milieu xiie siècle). Sans 

être rois, les comtes exercent les pouvoirs qui étaient auparavant ceux du roi. 
Ce pouvoir de nature « royale » est dans un premier temps implicitement 
reconnu à tous les comtes devenus « indépendants » sans qu’il en résulte une 
réorganisation centralisée des pouvoirs dans la Catalogne en formation, mais 
privilèges dynastiques et pratiques vassaliques conduisent progressivement à une 
concentration du pouvoir entre les mains des seuls comtes de Barcelone. Bien 



115

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

qu’il leur manque l’essentiel des attributs de la royauté (sacre, couronnement), 
les comtes devenus « comme des rois » doivent « faire le roi ».

Les étapes successives s’alimentent chacune à un type de sources prioritaire, 
révélateur des enjeux de la période considérée ; pour le xe siècle, nous disposons 
des diplômes royaux et des actes de la chancellerie comtale, ainsi que des 
premières ébauches historiographiques locales 3 ; la période de l’« abandon 
royal » est surtout documentée « en creux » par la correspondance riche de 
malentendus et d’arrière-pensées entre le comte Borrell et les souverains francs 
(les derniers carolingiens Lothaire et Louis V, puis le nouveau roi élu en 987, 
Hugues Capet), ainsi que par la disparition de toute allusion à la situation du 
royaume dans la documentation locale ; pour le xie siècle, nous bénéficions de 
l’exceptionnelle documentation de nature féodale rassemblant convenientiae, 
serments de fidélité et notices de plaid 4.

Ma réflexion ne prétend donc ni définir ni décrire la souveraineté des comtes 
catalans ; j’en resterai au niveau des images et étudierai les représentations 
successives de cette souveraineté comtale, celle que les comtes eux-mêmes 
entendent imposer, celle aussi qu’ont la charge de diffuser ceux qui accaparent 
la maîtrise de l’écriture.

LA MARCHE À LA SOUVERAINETÉ DES COMTES CATALANS OU L’IMITATIO REGIS (XE SIÈCLE)

J’emprunte l’expression « marche à la souveraineté » (la marxa a la sobirania) à 
Ramon d’Abadal i de Vinyals 5, qui a montré naguère, dans une étude novatrice 
et exhaustive, que le processus est très progressif, qu’il reste longtemps plus 

3	 À ce sujet, l’étude pionnière de M.  Coll i Alentorn, «  La historiografia de Catalunya en el 
periode primitiu », Estudis Romànics, 3, 1951-1952, p. 139-196, reste fondamentale. Elle n’a 
été enrichie que sur des points de détail. Sur l’acte de la troisième consécration de Ripoll, 
on peut consulter « La Catalogne », dans M. Zimmermann (dir.), Les sociétés méridionales 
autour de l’An  mil. Répertoire des sources et documents commentés, Éditions du CNRS, 
Centre régional de publication de Toulouse, 1992, p. 248-255.

4	 Sur le rôle des serments de fidélité, voir M.  Zimmermann, «  Aux origines de la Catalogne 
féodale. Les serments non datés du règne de Ramon Berenguer  Ier  », Estudi general,  5-6, 
La formació i expansió del feudalisme català. Homenatge a Santiago Sobrequés i Vidal. Actes 
du colloque organitzat pel Col.legi Universitari di Girona (8‑11 de gener de 1985), dir. Jaume 
Portela i Comas, Barcelona, Girona, 1985-1986, p. 109-151. Au sujet des convenientiae, on 
doit relire les belles pages de P.  Bonnassie, La Catalogne, op.  cit., p.  566  sq. Voir aussi 
M. Zimmermann, « Le serment vassalique en Catalogne : écriture de la fidélité ou invention 
d’un ordre politique ? », dans Fr. Laurent (dir.), Serment, promesse et engagement. Rituels 
et modalités, VIe colloque international du Crisima, Université Paul Valery, 21-24 novembre 
2001, Montpellier, PU de la Méditerranée, Université Paul Valéry Montpellier 3/Cahiers du 
CRISIMA, 2008, p. 585‑622.

5	 R.  d’Abadal i de Vinyals, Els primers comtes catalans, Biografies catalanes,  I, Barcelona, 
Editorial Teide, 1958.



116

subi que volontaire et qu’il n’est pas nécessairement achevé à la fin du xe siècle, 
au moment où cesse toute forme de relations entre comtes catalans et royauté 
capétienne. Nous n’assistons pas à l’élaboration et à la mise en œuvre d’un 
programme ou d’un projet ; les étapes du mouvement ne peuvent être saisies 
qu’a posteriori et les fondements de la souveraineté qui s’y affirme ne sauraient 
être analysés à partir de traités de contenu dogmatique. Les unes et les autres 
ne sont perceptibles qu’à travers la documentation qui en témoigne, à travers 
les représentations et les mots de ceux qui ont vocation à les révéler et à les 
enregistrer.

Les historiens sont unanimes à considérer que le gouvernement du comte 
Guifred (840 ?‑897) constitue un moment décisif qui inaugure un processus 
d’émancipation des comtés catalans s’étendant sur plus d’un siècle. Dernier 
comte nommé par le pouvoir royal, d’abord titulaire des comtés d’Urgell et 
de Cerdagne, investi en 878 des comtés de Barcelone et de Gérone, Guifred 
réunit entre ses mains la quasi-totalité des comtés appelés à constituer la 
future Catalogne, qu’il répartit à sa mort entre ses fils 6. Dès 878 se produit 
une modification, véritable amplification, de la titulature comtale, propre à 
exprimer, avant même que l’hérédité soit entrée dans la réalité, l’accès de Guifred 
à une situation politique bien supérieure à celle d’un simple comte pyrénéen. 

Le processus d’émancipation lié à l’hérédité des charges comtales est conforme 
à ce qui se produit très généralement dans le royaume franc à la fin du ixe siècle ; 
il a en Catalogne un effet multiplicateur, puisque les fils de Guifred inaugurent 
autant de dynasties, entraînées dans le même mouvement centrifuge. On doit 
cependant se demander si l’image de libérateur et de père de la Catalogne attachée 
à la personne de Guifred ne s’inscrit pas également dans une perception plus 
positive, dans une entreprise politique portée ultérieurement au crédit d’une 
construction identitaire. Le principal titre de gloire de Guifred est en effet son 
œuvre de reconstruction de la zone intérieure de ses comtés, dévastés en 826‑827 
lors de la révolte d’Aissó, que les historiens interprètent traditionnellement 
comme la dernière manifestation de résistance du « wisigothisme politique » 
à la mainmise franque ; l’œuvre de reconstruction entreprise par Guifred est 
jalonnée par la restauration du comté et du siège épiscopal d’Osona-Vic, et 
l’érection de deux abbayes destinées à encadrer l’œuvre de repeuplement, Sant 
Joan de les Abadesses et Santa Maria de Ripoll, où il fait élection de sépulture 7. 
Le souci de défendre ses comtés s’accompagne pour Guifred d’une attitude 
plus offensive vis-à-vis de Cordoue ; c’est lors d’une contre-attaque menée en 
direction de Lerida qu’il trouve la mort en 897. La mémoire du comte défenseur 

6	 R. d’Abadal i de Vinyals, Els primers comtes catalans, op. cit., p. 199-201 et p. 249‑251.
7	 Ibid., p. 130-147.



117

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

de la foi a été aussitôt célébrée et entretenue à Ripoll, ainsi qu’en témoigne 
son épitaphe ; quatre-vingt années plus tard, elle nourrit l’acte de la troisième 
consécration de l’abbaye 8. Émancipation politique et défense de la foi sont 
intimement liées dans la personne et dans l’œuvre du premier comte.

Ramon d’Abadal a suivi les étapes et recensé les signes de cette marche à la 
souveraineté, de cette indifférence croissante des descendants de Guifred à la vie 
du royaume franc. Alors que plus aucune présence militaire franque n’est attestée 
au sud des Pyrénées après 829, les comtes cessent de porter leur hommage au 
souverain carolingien et négligent d’assister aux plaids de la cour. Les diplômes 
royaux se raréfient et tendent à ne plus être que des confirmations de patrimoine 
et de droits, renouvelées à chaque avènement 9. Les comtes ignorent le roi dont 
ils tiennent leur pouvoir et le comté où ils l’exercent.

En revanche, ils continuent d’assurer le fonctionnement des institutions 
dont ils héritent en raison de leur charge. Ils réunissent le tribunal public, 
rendent la justice d’après la Loi gothique et les capitulaires 10 ; ils entretiennent 
surtout la mémoire royale, qu’ils ne cessent d’invoquer comme fondement 
de l’ordre public, ainsi que le rappellent les formules incidentes dont ils 
parsèment leurs actes, en particulier les allusions aux préceptes royaux, plus 
rarement aux dons royaux (per preceptum regis, per precepta regalia, in ipsos 
preceptos de regali donacione, per donitum regis) 11. Jusqu’au terme du xe siècle, la 
mémoire documentaire reste une mémoire royale. Les préceptes royaux délivrés 
à la demande des autorités locales rappellent solennellement la souveraineté 
royale : ad nullum principem nisi ad solum regem Franciae respicientes […] nulli 
umquam alterius nisi solum regali subditi sint potestati. En 986 encore, elle rend 

8	 Sur la troisième consécration de Santa Maria de Ripoll du 15  novembre 977, voir P.  de 
Marca, Marca hispanica sive limes hispanicus, hoc est geographica et historica descriptio 
Cataloniae, Ruscinonis et circumjacentium populorum ab anno 817 ad annum 1258, Paris, 
éd. E. Baluze, 1688, app. CXXIII  ;  J. Maria Salrach, El comte-bisbe Miró Bonfill i l’acta de 
consagració de Ripoll de l’any 977. Miscellània Aramon i Serra, Barcelona, 1984, t. 4, p. 304-
307 ; M. Zimmermann, « La Catalogne », art. cit.

9	 R. d’Abadal i de Vinyals, Els primers comtes catalans, op. cit., p. 271‑288.
10	 Sur l’exercice de la justice en Catalogne au xe siècle et l’appel permanent à la Loi gothique 

(Forum iudicum), on peut consulter M. Zimmermann, « L’usage du droit wisigothique en 
Catalogne du ixe au xiie siècle. Approches d’une signification culturelle », Mélanges de la Casa 
de Velázquez, 9, 1973, p. 233-281 ; id., « Conscience gothique et affirmation nationale dans 
la genèse de la Catalogne (ixe‑xie siècle) », dans Ch. Pellistrandi, J. Fontaine (dir.), L’Europe 
héritière de l’Espagne wisigothique, Madrid, Casa de Velázquez, 1992, p. 51-67 (Colloque 
international de l’IRHT et du CNRS, mai 1990) ; id., « Les Goths et l’influence gothique dans 
l’Empire carolingien », Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, 23, 1992, p. 31‑46.   

11	 M. Zimmermann, « Naissance d’une principauté. Barcelone et les autres comtés catalans 
aux alentours de l’an  Mil  », dans Catalunya i França meridional a l’entorn de l’Any  Mil 
(La  Catalogne et la France méridionale autour de l’An  Mil), Barcelona, Generalitat de 
Catalunya, Departament de Cultura, 1991, p. 113-135, ici p. 113.



118

superflue toute procédure judiciaire pour confirmer à l’abbaye de Sant Cugat, 
au lendemain du sac de Barcelone, les biens jadis concédés par les comtes ou 
« d’autres fidèles du Christ » 12. Le témoignage le plus spectaculaire de cette 
soumission à l’ordre des Francs est la fidélité au système de datation dynastique 
des documents et l’attention scrupuleuse et critique avec laquelle les notaires 
enregistrent les vicissitudes de la succession royale 13.

Mais, si les comtes exercent leur charge au nom d’un ordre supérieur dans 
un territoire dont ils ont hérité, ils y revendiquent une autorité sans limite ni 
partage ; ils y jouissent d’une souveraineté pleine et entière qui ignore le roi sans 
jamais le contester ni le combattre. 

Cette affirmation de souveraineté s’inscrit dans une stratégie de l’imitatio 
regis, dont la péninsule a auparavant fourni d’autres exemples ; les souverains 
wisigoths ne pratiquaient-ils pas une imitatio imperatoris systématique 14 ?

Le modèle dynastique est à l’évidence le modèle royal ; à partir de Guifred, 
qui avait réuni entre ses mains la quasi-totalité des comtés sud-pyrénéens et 
les avait à sa mort répartis entre ses fils légitimes, on assiste, à l’intérieur de 
chaque dynastie, à une alternance, imposée par les impératifs biologiques, entre 
partage et regroupement territorial, à l’exclusion de la dynastie barcelonaise qui 
possède et conserve dans l’indivision le noyau central formé des trois comtés de 
Barcelone, Gérone et Vic 15. Or, jusqu’à Lothaire, les souverains carolingiens ont 
toujours prévu le partage de leur héritage entre leurs enfants mâles.

L’usage d’une titulature renouvelée est en revanche l’expression la plus 
significative d’une émancipation des comtes catalans fondée sur l’autopromotion. 
Ses manifestations sont quadruples :

12	 Concedimus predicto cenobio omnes res quas per precepta nostrorum predecessorum, 
scilicet Karoli Magni seu Ledovici, genitoris nostri, vel per scripturas aliorum Christi fidelium 
combustas esse novimus (R. d’Abadal i de Vinyals, Catalunya Carolingia, t. 2, Els diplomes 
carolingis a Catalunya, t. 1, Barcelona/Genève, Institut d’estudis catalans, 1926-1950, p. 198 
(janvier-février 988).

13	 Sur la datation des documents catalans et l’attention dont elle témoigne aux vicissitudes 
politiques du royaume franc, voir M. Zimmermann, « La datation des documents catalans 
du ixe au xiie  siècle. Un itinéraire politique », Annales du Midi, 93, no  154, oct.-déc.  1981, 
p. 345‑375.

14	 Sur l’imitatio imperii des souverains wisigothiques, les histoires récentes du royaume de 
Tolède fournissent des témoignages suggestifs  : J.  Orlandis, Historia del reino visigodo 
español, Madrid, Rialp, 1988  ; L.A. García Moreno, Historia de España visigoda, Madrid, 
Cátedra, 1989  ; on lira aussi les pages très denses de P.  Bonnassie, La Catalogne du 
milieu du  xe, op.  cit., et «  Émergence de la Catalogne (viiie milieu-xiie siècle)  », dans 
B. Bennassar (dir.), Histoire des Espagnols, t. I, vie-xviie siècles, Paris, Armand Colin, 1985, 
p. 159-183.

15	 Voir R. d’Abadal i de  Vinyals, Els primers comtes catalans, op.  cit., p.  219-321  ; J.  Maria 
Salrach, El procés de formació nacional de Catalunya (segles viii-ix), Barcelona, Edicions 62, 
1978, 2 vol.



119

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

1. La plus visible consiste en une célébration de la personne du comte au 
moyen d’une adjectivation superlative. Jusqu’à la fin du ixe siècle, les comtes 
catalans ne brillent pas d’un éclat particulier. Tout au plus sont-ils parfois 
affublés d’une qualification laudative destinée à célébrer leur intervention dans 
le cours de l’événement rapporté. Au cours du xe siècle, ils sont progressivement 
submergés d’épithètes hyperboliques :

illustrissimus comes
illustrissimus vir atque venerabilis Wifredus
eximius princeps
nobilissimus princeps
benignissimus princeps
gloriosissimus comes
excellentissimus comes
praeclarus comes et marchio inclitus
incliti comites
reverentissimus comes
incliti marchiones
noster inclitus comes
inclitus comes et marchio
precellentissimus comes
prefulgidus comes
nobilis inclitusque marchio
reverentissimus marchisus et illustrissimus comes
famosissimus praedecessor meus comes
gloriosissimus comes
excellentissimus comes ac marchio piissimus 16.

Les comtes d’Urgell préfèrent user d’épithètes chargées de prestigieuses 
réminiscences romaines : « praeclarissimus marchio comes, comes et marchio vir 
clarissimus » et surtout « consul » 17.

16	 Sur la titulature des comtes catalans à l’époque carolingienne, voir R.  d’Abadal, «  La 
institució comtal carolíngia en la pre-Catalunya del segle  ix  », Anuario de Estudios 
Medievales, I, 1964, p. 29-75 (rééd. Dels Visigots als Catalans, t. I, Barcelona, Edicions 62, 
1969) ; F. Udina Martorell, « L’évolution du titre comtal à Barcelone », Cahiers de civilisation 
médiévale,  14, 1971, p.  149-157  ; 17, 1974, p.  235-245  ; M.  Zimmermann, «  Catalogne et 
regnum Francorum : les enseignements de la titulature comtale », Symposium internacional 
sobre els orígens de Catalunya (viiie-ixe segle), Barcelona, Generalitat de Catalunya, 1991, 
t. II, p. 209-263 ; id., « Naissance d’une principauté », art. cit.

17	 Arxiu Capitular de la Seu d’Urgell, cartulario I, doc. 228 (1024) ; P. de Marca, Marca hispanica, 
op. cit., app. 205 (13 mars 1030) 



120

Ces éloges n’appartiennent pas à la titulature portée ou énoncée par le comte ; 
ce sont des louanges adressées à l’occasion d’une cérémonie ou destinées à 
exalter la mémoire du comte défunt ; elles attestent la volonté de reconnaître 
au comte une unicité ou une perfection ne souffrant ni réserve ni concurrence. 

2. Certains titres en revanche sont portés régulièrement par les comtes et 
enrichissent la titulature officielle. Un enrichissement important – qui est 
aussi facteur de discrimination entre les comtes – intervient avec l’apparition 
du titre de marchio et son adjonction progressive à celui de comes 18. Le titre 
apparaît au cours du ixe siècle dans les diplômes royaux ; sa concession consacre 
la possession d’un honneur important rassemblant plusieurs comtés dans une 
région frontalière ; la qualité de marquis s’ajoute à celle de comte (comes et 
marchio) et, sans leur conférer une autorité particulière, élève ceux qu’elle 
distingue dans l’échelle des dignités. Dans l’esprit des souverains francs, le terme 
relève essentiellement de la nomenclature descriptive et il est logique qu’il se fixe 
progressivement sur la titulature de la famille barcelonaise. Les descendants de la 
branche aînée issue de Guifred ne demeurent-ils pas en possession de plusieurs 
comtés et en responsabilité de contrôle frontalier vis-à-vis du territoire califal ?

En fait, les premières années du xe siècle suggèrent une évolution très nette dans 
l’usage du terme ; il contribue désormais à souligner comme un titre prestigieux 
l’autonomie de la famille barcelonaise et son port devient facteur d’émulation 
entre les dynasties comtales. Le « rapatriement » du titre et son utilisation dans 
les documents catalans coïncident avec la naissance de la dynastie barcelonaise ; 
mais rien n’atteste que Guifred se soit lui-même qualifié de marchio ; les plus 
anciens documents où il porte le titre datent du gouvernement de ses fils, à 
un moment où, qualifiés de marquis, ils évoquent la mémoire de leur père, 
lui-même marquis : « residente […] illustrissimo viro atque venerabile Wifredo, 
Dei gratia comite et marchione, filii quondam Guifredi marchioni 19, a condam 
proienitore meo dompno Wifredo illustrissimo marchioni » 20.

Le titre est donné de l’extérieur ; il apparaît comme un repère et une marque 
de prestige ; le mot appartient au vocabulaire de l’opinion, non à celui de la 
chancellerie.

Une fois confirmée l’hérédité de la fonction comtale, marquis devient à 
partir de la seconde décennie du xesiècle un véritable titre que le comte 

18	 Sur l’apparition et l’usage du titre de marchio dans l’espace catalan, M.  Zimmermann, 
« Catalogne et regnum Francorum », art. cit., p. 215-222.

19	 Cartulario de « Sant Cugat » del Vallès, (3 vol.), édité par J. Rius Serra, Barcelona, CSIC, 
1945-1947,  doc. 2 (12 avril 904) et doc. 4 (12 avril 910).

20	 C.  Baraut, «  Les actes de consagracións d’esglésies del bisbat d’Urgell   (segles ix-xii)  », 
Urgellia, I, 1978, p. 11-182, doc. 20 (12 janvier 907) et 21 (20 janvier 907).



121

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

intègre à sa titulature officielle. À partir de 950, la formule comes et marchio 
devient la titulature ordinaire des comtes barcelonais ; elle apparaît dans 
la quasi-totalité des subscriptions ; mais le titre de marquis, qualifiant 
l’éminente dignité du comte barcelonais, reste une distinction ; il ne désigne 
pas une fonction.

Aussi les autres comtes catalans ne tardent-ils pas à en contester le monopole 
aux représentants de la branche aînée. Le comte d’Urgell Sunifred II dès 914, 
le comte Ramon II de Pallars en 969, entendent faire reconnaître leur situation 
de « comte de la frontière » par l’incorporation du titre de marchio à leur 
titulature ; en 981, le comte de Cerdagne Oliba Cabreta les imite, lui qui n’est 
pas précisément un comte de la frontière 21 ! Mais seules les familles de Barcelone 
et d’Urgell continuent à porter et à transmettre le titre de comes et marchio, qui 
représente pour plusieurs générations leur titulature officielle.

Conçu pour répondre à un souci de localisation géographique en relation avec 
les exigences de la défense frontalière, le titre de marquis est devenu en quelques 
décennies un moyen de situer les dynasties comtales dans une hiérarchie de 
pouvoir et de prestige. C’est cette « montée en puissance » du terme que 
soulignent les moines de Ripoll et Cuixà quand ils l’utilisent pour célébrer la 
mémoire de Bernat de Besalu dans la lettre encyclique rédigée au lendemain de 
sa mort : « erat nobis, quem perdidimus […] Bernardus comes et marchio bonae 
memoriae » 22.

3. Plus que dans le décor d’une adjectivation tumultueuse ou la dérive 
conceptuelle de certains mots, la situation des comtes s’exprime dans le 
recours à des termes consacrant sans ambigüité leur prééminence ; nous 
assistons à la résurgence de termes anciens sortis de l’usage pendant la durée 
de l’unité carolingienne. Le plus fréquent est princeps, d’un usage croissant 
tout au long du xesiècle 23. S’il n’est pas utilisé par le comte lui-même dans sa 
titulature, il sert depuis le début du siècle à le designer ; il célèbre la mémoire 
de Guifred Ier, qualifié en 906 de princeps par l’évêque Idalguer 24, et même de 

21	 P.  de Marca, Marca hispanica, op.  cit., app.  127 (26  janvier 981)  ; ou encore  : rogacione 
domno Olibano inclito comite et marchione (Cebrià Barut, « Les actes de consagracións », 
doc. 39, 21 novembre 983).

22	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 187 (1020). L’expression marchio bisuldunensis 
réapparaît dans un document de 1027 : J. Villanueva, Viage literario a las iglesias de España, 
Madrid, Imprenta real, 1803-1852, 22 vol., t. XV, app. 24.

23	 Un tableau chronologique à partir de  905 des usages du terme princeps pour qualifier 
la personne du comte dans la documentation catalane a été établi par M. Zimmermann, 
« Catalogne et regnum Francorum », art. cit., p. 233.

24	 « eximius quoque princeps et marchio Wifredus […] nobilissimum principem Wifredum », 
J. Villanueva, Viage literario, op. cit., t. VI, app. 11.



122

princeps maximus en 908 25 ; il exalte ensuite les comtes en exercice et s’impose 
comme le patrimoine commun des descendants de Guifred.

Sa signification est d’abord affective. Princeps est une acclamation lancée 
à l’adresse du comte, un terme de louange et de gratitude où se cristallise une 
conscience collective. Le prince est reconnu par un groupe social dont il consolide 
la jeune identité, et cette distinction reste toujours individuelle et viagère. Le 
mot n’a aucune signification politique concrète, mais les historiens conviennent 
que son usage traduit la reconnaissance d’un pouvoir indépendant et souverain. 
Pierre Bonnassie précise que le mot « conserve sa pure signification isidorienne de 
détenteur de l’autorité souveraine » 26. Mais le terme de princeps est suffisamment 
riche de signification historique pour autoriser des usages contradictoires, ou du 
moins alternatifs et superposés. Le « choix » documentaire du prince est affaire 
de conjoncture ou de conviction. D’où l’hésitation des scribes, encore patente 
au milieu du xesiècle ; au moment où les comtes reçoivent l’hommage du titre 
prestigieux, l’évêque de Vic Guadamir rappelle que le pape et le roi des Francs 
sont « princes de nos régions » 27. La qualité princière n’est pas exclusive, mais 
générique. Le roi Lothaire le rappelle opportunément en précisant que les abbayes 
de Sant Feliu de Guixols et Sant Pol de Mar n’ont de comptes à rendre « ad 
nullum principem nisi ad solum regem Franciae » 28. L’ambigüité du terme permet 
de revendiquer une souveraineté, une autonomie de destin sans mettre en cause la 
souveraineté royale. Pour comprendre la signification du principat et la diffusion 
du terme, on doit s’affranchir d’une analyse trop juridique du vocabulaire politique 
et faire appel au vécu des sociétés. Le pouvoir du prince est immergé au sein d’une 
collectivité qui se définit à travers lui ; les princes se multiplient lorsque le pouvoir 
central s’affaiblit ; ils ne remplacent pas la royauté ; ils l’ignorent. Vers l’an 1000, 
les divers comtes catalans méritent d’être appelés princes ; dans la mesure toutefois 
où s’amorce, au lendemain de l’an mil, le regroupement autour de Barcelone des 
divers comtés, le destin du terme épouse celui du comté barcelonais ; à compter 
de 1020‑1030, il est peu à peu réservé à la dynastie barcelonaise.

Il est en revanche un terme dont l’exhumation en Catalogne ne parvient pas 
à s’imposer, celui de dux. Dans le royaume franc, la fortune du mot exprime 
la suprématie de certains comtes qui orientent à leur profit le mouvement de 
dislocation et de régionalisation du pouvoir. En Catalogne, le titre est attribué 
à plusieurs reprises au comte Borrell au cours des vingt dernières années de 

25	 « extitit quoque inibi princeps maximus et marchio Wifredus », J. Villanueva, Viage literario, 
op. cit., t. XIII, app. 9.

26	 P. Bonnassie, La Catalogne du milieu du xe, op. cit., t. I, p. 136 sq.
27	 J. Pasqual, Sacra Cathaloniae antiquitatis monumenta, ms. 729, Biblioteca de Catalunya, 

t. III, p. 76-78 (il s’agit de l’acte de consécration de Santa Cecilia de Montserrat, 957).
28	 R. d’Abadal i de Vinyals, Els diplomes, op. cit., t. I, p. 203 (17 mai 968).



123

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

son règne. La datation de deux documents de 972 l’appelle dux Gothiae 29 ; 
en 988, il s’intitule hibereo duci atque marchiso 30 ; en 991, le jugement restaurant 
le patrimoine de Sant Pere de les Puelles l’appelle encore dux 31. Dans l’esprit 
du comte, initiateur d’une politique clairement indépendante, le terme de 
dux et la délimitation d’un espace de souveraineté insolite expriment une 
revendication de prééminence politique dans un espace de contenu plus culturel 
que géographique. À la différence du reste du royaume, le titre ducal ne parvient 
pas à s’imposer en Catalogne et à orienter le groupement institutionnel de 
plusieurs comtés sous la direction du plus important d’entre eux. Suprématie 
que Borrell revendique en s’efforçant d’acclimater le terme ; dans le conflit qui 
l’oppose à Hugues Capet, le titre ducal l’assure au moins d’un pouvoir égal à 
celui du nouveau roi, qui dux fuerat pridem 32.

4. Le quatrième facteur d’évolution affectant la titulature comtale est l’insertion 
d’allusions à la protection divine ou à l’intervention divine dans la construction de 
la souveraineté comtale. Certaines ne font qu’enrichir l’adjectivation pléthorique 
dont s’affuble le titre comtal : « Dei cultor illustrissimus vir atque venerabilis 
Wifredus ; chomites a Deo inspirati » 33. Plus important apparaît le surgissement, 
entre le patronyme et le titre, de l’incise gratia Dei. Qu’elle relève d’une volonté 
de mimétisme ne fait pas le moindre doute ; que le comte souhaite mettre en 
valeur l’origine transcendante de son pouvoir revêt une signification politique 
incontestable 34. Contrairement à l’opinion de Ramon d’Abadal, qui faisait remonter 
à Guifred l’initiative de cet appel à la grâce divine, c’est à Borrell et plus précisément 
dans un acte de 949, qu’il faut attribuer l’adoption de la formule 35 ; gratia Dei comes 
et marchio s’impose comme la titulature définitive et quasi-permanente des comtes 
barcelonais. Les autres dynasties s’y étant ralliées, gratia Dei comes est vers l’an 1000 
la déclinaison d’identité coutumière des comtes catalans.

29	 « tempore Borrelli, ducis Gothicae », P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 112 (25 juin 
972) ; « tempore Borrelli, ducis Gothicae », ibid., app. 113 (3 décembre 972).

30	 Cartulario de « Sant Cugat » del Vallès, doc. 217 (10 mars 988).
31	 «  domino Borrello, comite atque duce  », R. d’Abadal, Els diplomes, op.  cit., t.  I, p.  73 

(31 décembre 991).
32	 Sur l’usage du terme dux comme refus de légitimation de l’avènement de Hugues Capet, 

M. Zimmermann, « Naissance d’une principauté », art. cit. ; id., « Hugues Capet et Borrell ». 
À propos de l’« indépendance » de la Catalogne », Catalunya i França meridional, op. cit., 
p. 59‑64.

33	 Cartulario de « Sant Cugat », doc. 2 (12 avril 904) ; F. Udina Martorell, El Archivo Condal de 
Barcelona en los siglos ix/x. Estudio crítico de sus fondos, Barcelone, CSIC, coll. « Escuela de 
Estudios Medievales. Textos », 18, 1951, doc. 138 (10 juin 957).

34	 Voir M. Zimmermann, « Catalogne et regnum Francorum », art. cit., p. 222‑225.
35	 Il s’agit de l’acte de restauration de l’abbaye de Sant Joan de les Abadesses (16 août 949). 

Après avoir rappelé l’œuvre des anciens comtes, qualifiés par leur seule fonction comtale 
(Guifredus comes, Suniarius comes), le document cède la parole à Borrell, qui s’intitule 
fièrement gratia Dei comes (F. Udina Martorell, El Archivo Condal, doc. 128).



124

Si on doit se garder d’interpréter l’innovation comme un rejet brutal 
et ostentatoire de la souveraineté carolingienne, l’appel à la grâce divine 
apparaît bien comme une nouvelle légitimation apparue à un moment où la 
situation chaotique du royaume franc invite les dignitaires locaux à justifier 
les fondements de leur pouvoir. Les comtes souhaitent donner à leur autorité 
une légitimité échappant aux aléas de la conjoncture politique ; l’appel à la 
grâce de Dieu entérine la procédure successorale et consacre les droits tenus de 
l’hérédité ; il répond au besoin de définir la condition des comtes au moment 
où l’éloignement carolingien les contraint à redéfinir leur autorité et à aménager 
leur espace de pouvoir. Borrell est parfaitement conscient que la grâce divine, si 
elle fonde son pouvoir, est en même temps créatrice de devoirs : « Ego Borrellus 
gratia Dei omnipotentis virtute honoris robustus et fortitudinis humilitate subiectus 
[…] » 36.

La sacralisation du pouvoir comtal n’implique aucun rituel et reste 
purement déclarative ; rappelée au début de chaque acte du pouvoir, elle 
confère à l’autorité comtale une légitimité reposant sur un autre fondement 
que la libre disposition royale. S’il ne rivalise pas avec le pouvoir royal, le 
pouvoir comtal s’y juxtapose, puisqu’il peut se flatter de la même caution 
divine.

Cette caution divine autorise un véritable contrôle du sacré qui représente 
un fondement important du pouvoir comtal. Pierre Bonnassie a analysé avec 
une grande finesse les incidences politiques de ce qu’il appelle « le pouvoir sur 
l’Église » des comtes catalans 37. Cette immersion dans le spirituel donne une 
visibilité particulière à l’imitation royale.

La dimension eschatologique du pouvoir comtal s’exprime dans les préambules 
d’actes où les dignitaires rappellent que la rabies paganorum qui a longtemps 
ravagé leur terre est le fruit des péchés d’hommes que le Christ avait rachetés de 
la mors secunda 38. L’évêque Deusdedit traite Ramon Borrell de Dei cultor 39 et, 

36	 E. Junyent i Subirà (dir.), Diplomatari de la Catedral Vic (segles ix-x), édité par Publicacions 
del Patronat d’Estudis Ausonencs, Vic, 5 vol., 1980-1987, doc. 403 (19 octobre 970). Borrell 
adopte cette titulature au moment de partir en pèlerinage pour Rome.

37	 P. Bonnassie, La Catalogne, op. cit., t. I, 1975, p. 177.
38	 Le thème de la lutte contre les musulmans et, plus généralement, la redécouverte ou même 

l’«  invention  » de l’histoire dans la documentation catalane deviennent rémanents dans 
les préambules d’actes au lendemain de l’an mil. À ce sujet, on peut lire M. Zimmermann, 
«  La prise de Barcelone par Al‑Mansûr et la naissance de l’historiographie catalane  », 
Annales de Bretagne et des pays de l’Ouest, 87, n° 2, « L’historiographie en Occident du ve 
au xve siècle », dir. Société des historiens médiévistes de l’enseignement supérieur public, 
1980, p. 191‑218.

39	 « cum assensu domno Raimundo comite Dei cultore » (P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., 
app. 172, 1013). Ramon Borrell souscrit le document comme «  inspector episcopiis dante 
Deo nostrae ditioni pertinentibus ».  



125

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

sous la plume du scribe Bonushomo, l’expédition de Cordoue de 1010 devient 
une guerre sainte 40. Les évêques se muent en panégyristes zélés des comtes 
défunts. 

Le souci d’une parfaite harmonie entre pouvoir laïque et pouvoir 
ecclésiastique explique la volonté des comtes d’une coïncidence entre comtés et 
évêchés. Les serments prêtés au xie siècle par les fidèles du comte comprennent 
un inventaire typologique des biens qu’ils s’engagent à défendre, décomposés 
en cités, comtés et évêchés et, à diverses reprises, les diocèses sont situés in 
comitatu 41. La tentative du comte Bernat de Besalu pour créer « son » évêché 
comme celles, répétées, des comtes de Cerdagne pour mettre la main sur des 
évêchés extérieurs, et d’abord sur la métropole narbonnaise, relèvent de la 
même intention 42.

Comte et évêque agissent ensemble ; ils fondent en commun des abbayes, 
réunissent leurs biens en vue d’une donation conjointe, combattent ensemble. 
L’expédition de Cordoue réunit trois comtes et trois évêques. Quant à Miro 
Bonfill, il réalise en sa personne la synthèse entre sa double charge d’évêque de 
Gérone et de comte de Besalu (965‑984) 43.

Au-delà d’une collaboration permanente avec l’autorité ecclésiastique, les 
comtes catalans entendent contrôler la vie de l’Église ; ils interviennent dans 
le processus de l’élection épiscopale, y assistent, indiquent leur préférence et 
approuvent le choix des électeurs ; ils donnent leur accord à la réforme de la vie 

40	 Ramon Borrell et Ermengol Ier d’Urgell, chefs de l’expédition, deviennent le bras de Dieu : 
«  dedit Deus victorias Christianis per manum Raimundi fratrisque sui Ermengaudi […]  ». 
(Cartulario de « Sant Cugat », doc. 449, 1012).

41	 À d’autres reprises, le comte n’hésite pas à parler de meus episcopatus. « Du pouvoir exercé 
par le comte sur la cité qui est le siège de l’évêché découle naturellement son pouvoir sur 
celui-ci » (P. Bonnassie, La Catalogne, op. cit., t. I, p. 177-183). Sur l’inventaire géographique 
de l’honneur comtal, voir, outre P. Bonnassie, ibid., M. Zimmermann, « Le château contre la 
cité. Les représentations de l’espace politique dans la Catalogne féodale (xie-xiie siècles) », 
dans P. Lardin, J.‑L. Roch (dir.), La Ville médiévale en deçà et au-delà de ses murs. Mélanges 
offerts à Jean-Pierre Leguay, Rouen, PU de Rouen, 2000, p. 387‑402.

42	 « Ego Bernardus […] adii Dominum Papam Benedictum […] ut libera mihi fuisset libertas in 
meo comitatu sedem atque episcopatum ex meis possessionibus construere […] » : P. de 
Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 177 (1016). Sur la création de l’éphémère diocèse de 
Besalú et sur la stratégie « épiscopale » des comtes catalans, voir M. Zimmermann, « El 
bisbe català durant els segles x‑xii », dans id., En els orígens de Catalunya. Emancipació 
política i afirmació cultural, Barcelona, Edicions 62, 1989, p. 137-165, et « La Catalogne de 
Gerbert  », dans N.  Charbonnel, J.‑É.  Iung  (dir.), Gerbert l’Européen, Aurillac, éd.  Gerbert, 
1997, p. 79‑101.

43	 J.  Maria Salrach, «  El bisbe-comte Miró Bonfill i la seva obra de fundació i donació 
de monestirs  », dans II Col.loqui d’història del monaquisme català, (Sant Joan de les 
Abadesses,  1970), t.  II, Ponències, Tarragona, Abadia de  Poblet, coll. «  Scriptorium 
Populeti », 9, 1974, p. 57‑81.



126

canoniale et approuvent la réassiette de la mense capitulaire 44. C’est souvent à la 
demande du comte que l’évêque procède à la consécration des églises ; les actes 
de consécration nous donnent l’image de vastes rassemblements populaires, 
toutes catégories sociales confondues, présidés par le comte, affublé pour la 
circonstance de qualificatifs hyperboliques 45. Pierre Bonnassie en déduit que 
les comtes sont « les vrais maîtres » des évêchés.

Dans les abbayes, les comtes se comportent comme dans leur domaine privé ; 
dans l’inventaire du patrimoine comtal lié aux serments de fidélité du xie siècle, 
elles sont comptées au nombre des pertinencia du comitatus  46. Le comte choisit 
lui-même l’abbé, acceptant tout au plus de consulter évêques, clercs et fidèles 
laïques. Sylvestre II se serait ému d’une intervention aussi directe et s’en serait 
ouvert à Ramon Borrell venu à Rome en 1001. Mais la situation n’en fut guère 
modifiée ensuite. Les comptes-rendus d’élections abbatiales nous décrivent 
régulièrement les moines priant le comte de « faire l’abbé » : « provoluti ad 
genua piissimi ducis Bernardi […] petierunt quendam sanctae Ecclesiae alumnum 
sibi dari abbatem […] » 47.

Le comte continue ensuite de veiller sur le patrimoine de ses abbayes et 
exige de contrôler les dotations et dons divers. C’est précisément dans une 
abbaye, en l’occurrence l’abbaye Santa Maria de Ripoll, que, près d’un 
siècle après sa fondation, les comtes successeurs de Guifred furent célébrés 
comme les « libérateurs » du pays de la présence musulmane, tâche qui 
conférait à leur pouvoir un fondement religieux et quasi-sacral. L’acte de 
la troisième consécration de l’église abbatiale, solennellement célébrée le 
15 novembre 977, constitue le premier monument d’une histoire locale, 

44	 Sur la personnalité et le rôle des évêques catalans, M. Zimmermann, « El bisbe català durant 
els segles x‑xii », dans id. En els orígens de Catalunya, op. cit.

45	 Sur la richesse et la signification des actes de consécration d’églises, M. Zimmermann, « Les 
actes de consécration d’églises du diocèse d’Urgell (ixe-xiie siècle) : la mise en ordre d’un 
espace chrétien », dans M. Kaplan (dir.), Le Sacré et son inscription dans l’espace à Byzance 
et en Occident, Paris, Publications de la Sorbonne, 2001, p. 301-318  ; id., « Les actes de 
consécration d’églises. Construction d’un espace et d’un temps chrétiens dans la Catalogne 
médiévale (ixe-xiie siècle) », dans P. Henriet (dir.), À La Recherche des légitimités chrétiennes. 
Représentation de l’espace et du temps dans l’Espagne médiévale (ixe-xiiie siècle),  Lyon/
Madrid, ENS/Casa de Velázquez, coll. « Annexes des Cahiers de linguistique et de civilisation 
hispaniques médiévales  », 15, 2003, p.  29-52  ; id., «  La  consécration des églises en 
Cerdagne aux xe et xie siècles. Une territorialisation de la foi », Études roussillonnaises, 31, 
2005, « Le Moyen Âge dans les Pyrénées catalanes. Art, culture et société. À la mémoire de 
Mathias Delcor », dir. M. Zimmermann, p. 65-85.

46	 Les comtes interviennent dans la gestion des abbayes comme dans leur domaine propre. 
Bernat de Besalú parle de meum monasterium en évoquant l’abbaye de Monisaten (P. de 
Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 147, 1000).

47	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 154 (1006). Il s’agit de l’élection de l’abbé de 
Sant Genis de Besalú.



127

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

sinon catalane 48, légitimant la souveraineté des comtes indigènes en en 
faisant les artisans de la conquête chrétienne. Dans le long préambule de 
l’acte, la déjà longue histoire de l’abbaye se confond avec une exaltation de la 
dynastie et une glorification des comtes qui se sont succédé depuis Guifred, 
non ignotae memoriae, qui, après avoir chassé les fils d’Agar et repeuplé la 
région, a fondé et doté l’abbaye. Ses successeurs ont poursuivi son œuvre 
jusqu’à aujourd’hui, Miro Bonfill et le comte Borrell étant les représentants 
actuels de la veneranda propago issue de Guifred. L’acte constitue un véritable 
manifeste politique. Même s’il est rappelé que, dans leur zèle au service de 
l’abbaye, les comtes ont obtenu « des privilèges du Siège Apostolique » et 
sollicité un « décret du roi Louis » 49, curieusement qualifié de basileus, il est 
clair que la dynastie locale assume sans réserve ni limite la direction du pays ; 
la fondation de l’abbaye se situe dans le cours d’une histoire chrétienne qui 
débute le jour de l’Ascension et Guifred est placé au nombre des « très saints 
personnages » 50 qui ont construit des monastères « pour permettre l’exercice 
des divins mystères, estimant que ce serait un avantage d’utilité commune 
si, comme habitacle terrestre dédié au Christ, la propre sainte dévotion des 
fidèles devenait ici même le domicile de l’Esprit Saint » 51. Guifred, « comte 
et […] patrice chéri de ses sujets, homme puissant par le degré de sa noblesse, 
brillant d’un éclat immarcescible par la force de ses vertus »  52, est placé à 
l’origine d’une histoire où se confondent conquête territoriale et victoire 
chrétienne. Quel meilleur témoignage que, dans le champ du sacré, les 
comtes catalans ont acquis un pouvoir et obtenu une reconnaissance naguère 
encore réservés au roi ?

À la fin du xe  siècle, les comtes catalans disposent d’un territoire de 
souveraineté où ils exercent tous les droits régaliens, aussi bien dans la direction 
des affaires publiques que dans la gestion du sacré. Ce territoire n’est pas un 
royaume, puisque le comte n’est pas roi ; mais il peut être qualifié de regnum 
et, plus précisément, à quelques reprises, de regnum Gothiae ou regnum 

48	 Sur l’acte de la troisième consécration de Santa Maria de Ripoll, voir M.  Zimmermann, 
« La Catalogne », art. cit.

49	 « privilegia apostolicae sedis constituentes, decretum quoque basilei Lodoici expetentes ». 
Le texte, écrit dans une langue difficile et précieuse, encombrée de mots rares, sinon de 
néologismes, exige une traduction, qui s’avère délicate. Mais la langue originelle doit rester 
proposée à la sagacité du lecteur latiniste.

50	 Ibid. : « sanctissimorum virorum ».
51	 Ibid.  : «  ad exercenda divina misteria [...], commune utilitatis existimans commodum si 

per terrenum habitaculum Christo dicatum ibidem fidelium sacrata devotio eadem fieret 
domicilium Spiritus Sancti ».

52	 Ibid. : « comes atque, [...] subditorum carus patricius, vir nobilitatis titulo pollens, virtutum 
vigore immarcessibiliter vernans [...] ».



128

gothicum 53. Le terme ne désigne pas à l’évidence un espace clairement délimité 
et cartographiable ; mais il exprime la vocation des comtes à régner sur un 
peuple dont la mémoire actualisée contribue à l’affirmation d’une identité 
locale. Si le regnum Gothiae est un fantasme historique, il enracine comme 
réalité culturelle et politique l’existence d’un espace de souveraineté venu se 
juxtaposer à celui des Francs. La conscience de cette juxtaposition permet de 
réaménager la mémoire et de clairement distinguer les anciens reges Francorum 
des actuels reges qui règnent in Francia et, par suite, de prendre parti dans les 
querelles entourant la succession royale 54. Si la reconnaissance de la dynastie 
carolingienne, telle qu’elle est régulièrement évoquée, en particulier dans la 
datation des documents, apparaît comme une marque de fidélité à un ordre 
politique enraciné dans une libération originelle, l’apparition ou l’irruption de 
partenaires nouveaux dépourvus de la même légitimité et négateurs des droits 
de la descendance carolingienne, ne saurait bénéficier de la même tolérance.

La souveraineté des comtes catalans, incontestable dans la pratique, manque 
de fondement institutionnel et de cohérence géographique. Elle est surtout 
multiple ; si nous saisissons d’abord et souvent de manière quasi-exclusive 
celle des comtes barcelonais, les autres dynasties manifestent des prétentions 
équivalentes ; la suprématie barcelonaise reste implicite et repose sur des 
facteurs psychologiques et culturels (branche aînée de la descendance de 
Guifred, prestige de la vieille cité romaine, qui fut quelque temps capitale 
wisigothique) ; on pourrait presque dire que la souveraineté des comtes catalans 
est collective ou collégiale, telle qu’elle se manifeste lors des rassemblements 
où se retrouvent plusieurs comtes à l’occasion de plaids ou de consécrations, 
le comte de Barcelone se trouvant alors dans la situation de primus inter pares. 
Suprématie essentiellement empirique, ne reposant sur aucune construction 
théorique. Comme les autres comtes, mais pas plus qu’eux, le comte barcelonais 
se comporte « comme un roi ».

Les décennies tumultueuses de la fin du xe siècle et du début du xie siècle 
devaient  permettre de clarifier la situation et de « mettre en ordre » la 
Catalogne.

53	 À plusieurs reprises, l’usage du terme par les clercs de la chancellerie franque semble une 
réponse à la requête des sujets Gothi, venus du regnum gothicum solliciter l’obtention d’un 
diplôme. Le 17 mai 968, dans un précepte remis à Sunyer, abbé de Sant Pol de Mar, Lothaire 
appelle Gothicum regnum les comtés sud-pyrénéens (R. d’Abadal, Els diplomes carolingis, 
op. cit., p. 203). En 986 encore, il  rappelle à l’abbé de Sant Feliu de Guixols qu’il est venu le 
solliciter a partibus Gothici regni (ibid., p. 203).

54	 Sur le sens, restrictif, du mot Francia dans la documentation catalane et les jugements 
portés sur la légitimité reconnue aux souverains qui se succèdent au xe siècle sur le trône 
franc, voir M. Zimmermann, « La datation des documents catalans », art. cit.



129

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

LA DÉSERTION ROYALE OU LA SOUVERAINETÉ CONTRAINTE (985-988)

Nous nous contenterons de rappeler brièvement, sans aucune perspective 
critique, les événements des années 985‑988, qui constituent dans l’histoire 
catalane une césure décisive et marquent le terme définitif de toute forme de 
relation avec le royaume franc, tant au niveau proprement institutionnel qu’à 
celui des représentations et de l’imaginaire politique. Ce qui s’est alors passé 
reste sans doute purement conjoncturel, mais eut pour effet de rendre évidente 
l’obsolescence de structures et de fidélités que chacun croyait encore vivantes et 
dont la disparition révéla aussitôt un grand vide, ce qui explique que la période 
ait pu être ultérieurement célébrée, dans une perspective nationaliste faisant 
fi des réalités de la société médiévale, comme celle de l’« indépendance » de la 
Catalogne.

Jusqu’en 987, les comtes catalans, tandis que les souverains francs les ignoraient 
chaque jour davantage, ne cessèrent de manifester à l’égard de la dynastie 
libératrice un profond légitimisme, dont témoignent le mode de datation des 
actes et les premières esquisses historiographiques, où les rois robertiens ne 
sont pas reconnus et sont au contraire systématiquement dénoncés comme 
illégitimes ; les règnes d’Eudes et surtout de Raoul sont explicitement assimilés 
à des périodes de vacance royale (Christo regnante, rege expectante ; fuit ipsa terra 
sine rege […]). Jusqu’à l’extinction de la dynastie carolingienne, l’éloignement 
royal, la raréfaction des diplômes et leur contenu de plus en plus formel et 
symbolique n’affaiblissent pas la conviction des comtes que l’ordre dans lequel 
ils vivent reste l’ordre carolingien, fondé sur une « libération » originelle et nourri 
par les préceptes royaux. Si les comtes imitent les rois, ils ne les remplacent ni 
ne les oublient.

Aussi est-ce tout naturellement qu’ils s’adressent à eux et les appellent au secours 
au lendemain de la catastrophe qui les atteint en 985. Les comtes de Barcelone 
avaient cru se mettre à l’abri de l’expansionnisme du califat de Cordoue en se 
plaçant sous sa protection dans une situation voisine de la vassalité. Mais la 
situation change radicalement lorsqu’en 981 Ibn Abi Amir Al‑Mansûr, véritable 
maître de Cordoue depuis l’avènement du faible Hisham II, proclame la guerre 
sainte contre les chrétientés ibériques. En 985, il lance une nouvelle expédition 
– la vingt-troisième de son « règne » – contre la Catalogne. Parti de Cordoue 
le 5 mai, il met le 1er juillet le siège devant Barcelone. Le lundi 6 juillet, la ville 
est prise d’assaut et incendiée, cependant que les habitants sont passés au fil de 
l’épée ou emmenés en captivité. Le comte Borrell n’imagine pas d’autre recours 
que son protecteur naturel, le roi franc. Une ambassade, dépêchée à Compiègne 
dans les premiers jours de 986, sollicite l’aide de Lothaire qui semble décidé à 
intervenir. La mort du roi, survenue le 2 mars, empêche toute initiative, et le 



130

règne de Louis V est trop bref pour que le jeune souverain mette sur pied une 
expédition à laquelle il semble lui aussi avoir songé.

C’est alors qu’intervient l’élection de Hugues Capet par les grands réunis à 
Senlis le 1er juin 987, suivie de son sacre à Noyon le 3 juillet. Quelle conséquence 
l’événement eut-il en Catalogne ? Si l’on en croit la lettre écrite par Gerbert au 
nom du roi en janvier-mars 988, Borrell aurait renouvelé son appel à l’aide au 
nouveau souverain. Dans la lettre écrite en son nom, Hugues promet son aide, 
mais assortit sa promesse de conditions difficilement acceptables, tant pour 
des raisons évidentes de géopolitique que parce qu’elles allaient à l’encontre 
d’une évolution plus que séculaire : il exigeait que Borrell s’engage à venir à sa 
rencontre en Aquitaine afin de lui prêter hommage (« si tu préfères obéir à nous 
plutôt qu’aux Ismaélites, envoie-nous avant Pâques des légats afin qu’ils nous 
assurent de ta fidélité »).

L’affaire en resta là ; la proposition du nouveau roi ne reçut pas de réponse ; ou 
plutôt, à notre avis, la lettre de Gerbert, si elle était autre chose qu’un exercice 
de style, prétendait répondre à la demande primitive de Borrell ; le conseiller 
de Hugues entendait assurer un minimum de continuité dans les affaires du 
royaume et prendre en mains celles restées en suspens ; mais c’était ignorer le 
légitimisme des comtes catalans ; il est plus probable que le second appel de 
Borrell est un mythe et que celui-ci a ignoré le nouveau roi, élu au mépris des 
droits de la famille carolingienne. La proposition d’aide était de toute manière 
bien tardive et imprudente ; au début de 988, les troupes d’al‑Mansûr avaient 
depuis longtemps quitté Barcelone, avec butin et prisonniers ; et Hugues aurait 
été dans l’incapacité de remplir sa promesse : en juin 988, Charles de Lorraine, 
le prétendant carolingien évincé, entrait en rébellion et s’emparait de Laon.

Toujours est-il que l’avènement de la dynastie nouvelle met un terme définitif 
à toute forme de relations entre Catalogne et royaume franc ; les rois capétiens, 
enfermés dans leur domaine, n’expédieront aucun diplôme au sud des Pyrénées 
et toute allusion aux préceptes royaux disparaît de la documentation locale ; 
seule continuera de figurer dans de pauvres annales et chroniques l’évocation 
de la figure quasi-mythique de Louis le Pieux, le roi libérateur, jusqu’à ce 
qu’elle soit remplacée par la date de 985 comme événement fondateur d’une 
histoire locale, sinon nationale. De manière plus nette et plus volontaire, sinon 
agressive, il apparaît que les Catalans ont formellement récusé l’« usurpation » 
survenue en 987 ; jusqu’à la fin du règne du premier Capétien, les scribes 
consentent à dater les documents d’après les années de règne du Capétien, 
mais précisent que le souverain qui règne, même s’il est parfois désigné du nom 
de roi, mais le plus souvent de simple régnant (Ugone regnante), n’est qu’un 
ancien duc (qui dux fuerat pridem, qui antea dux fuerat), donc un parvenu, et 
que son espace de règne se réduit à la Francia ; mieux, quelques documents 



131

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

catalans se hasardent à reconnaître comme souverain Charles de Lorraine, 
qui est in vinculis. L’avènement de Hugues Capet met bien un terme à toute 
présence royale en Catalogne, dans la vie politique contemporaine comme 
dans la construction idéologique et étiologique de la mémoire. Même si, par 
la suite, l’habitude reprend de dater les documents d’après les années de règne 
des souverains francs, la Catalogne vit désormais dans l’ignorance de tout ce 
qui touche au royaume, non seulement dans l’actualité des diplômes, mais aussi 
dans l’oubli des préceptes francs. Plus rien ne relie désormais la réalité catalane 
à la royauté qui se perpétue au nord des Pyrénées ; le concept d’indépendance, 
s’il est juridiquement inexact, décrit désormais une incontestable réalité de fait.

FAIRE LE ROI. UNE ROYAUTÉ PAR DÉFAUT (FIN XE-MILIEU XIE SIÈCLE)

La situation du comte barcelonais se modifie sensiblement au tournant du 
millénaire, dans la mesure où il cesse de bénéficier de la protection, même 
théorique, du roi franc et se trouve confronté aux conséquences concrètes de la 
souveraineté et en particulier, dans le cadre de la crise liée à la féodalisation de 
la société, amené à construire une nouvelle structure de pouvoir.

La « rupture » des années 987‑988 est le fruit d’une double défaillance : 
l’incapacité des derniers souverains carolingiens à répondre à l’appel à l’aide 
de leur vassal au lendemain du sac de Barcelone par al‑Mansûr en 985 et 
l’avènement, perçu comme une usurpation en Catalogne, de Hugues Capet au 
détriment des droits du dernier représentant de la famille carolingienne. 

Il est exclu de reprendre ici l’exposé de faits bien connus auxquels j’ai consacré 
plusieurs études ; je veux seulement souligner que les événements dans lesquels 
les autorités de la Generalitat de Catalunya ont vu la matrice de l’« indépendance 
politique » dont elles ont célébré le millénaire en 1988, ont entraîné quasi-
immédiatement deux conséquences étroitement connexes.

La plus spectaculaire, directement perceptible dans la documentation, est 
l’interruption définitive de la mémoire franque. L’ordre des Francs, les préceptes 
royaux ne sont plus désormais évoqués à l’appui d’une pratique ou pour justifier 
un droit. Au delà de l’an mil, on rencontre encore de temps à autre une allusion 
aux precepta royaux, mais ceux-ci sont désormais associés ou confrontés aux 
actes émanant d’autres autorités souveraines : souverains pontifes, évêques, 
comtes eux-mêmes… Le roi y est parfois explicitement désigné comme un 
souverain étranger (institutionem Francigeni regis) 55. L’ordre institutionnel et 
symbolique sur lequel reposait l’organisation des pouvoirs s’est brutalement 
dissipé à la fin du xe siècle.

55	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 155 (14 juillet 1007).



132

L’autre conséquence de la disparition de la tutelle franque est l’appropriation 
de la mémoire. Les comtes catalans construisent l’espace et le temps de leur 
souveraineté. Avant de pouvoir construire une histoire enracinée dans un 
néant originel, le désastre de 985 qui condamne la Catalogne à l’existence, ils 
explorent les racines historiques de la situation qui s’achève et développent l’idée 
d’une continuité/rupture entre la période franque et l’époque contemporaine ; 
s’impose au début du xie siècle l’idée que l’œuvre de libération inaugurée par 
Charlemagne a été reprise par Guifred et sa descendance ; les comtes héréditaires 
ont relayé et remplacé les Carolingiens défaillants. Cette idée, déjà implicite dans 
l’acte de consécration de 977, est explicitement développée dans le préambule 
d’un acte de 1058 à travers le thème de la rota mundi  56.

C’est parce qu’ils ne sont plus en mesure d’accomplir la mission eschatologique 
attachée à leur fonction que les rois francs doivent céder la place. Les mentions 
rémanentes des raids sarrasins, de la durée de l’occupation païenne, des victoires 
chrétiennes ponctuent désormais la documentation catalane. Les comtes y 
apparaissent clairement chargés d’une mission de dilatatio Christianitatis qui 
était au cœur même de l’idéologie carolingienne 57.

Souverains à part entière, non plus par mimétisme, mais par défaut de 
partenaire royal, les comtes barcelonais ne doivent plus seulement élaborer 
les moyens et les signes de leur souveraineté, mais aussi les buts et la finalité 
même de cette souveraineté. Ces buts sont doubles. Spirituels au premier 
chef, mais la conjoncture, celle de la disparition du Califat et du prélèvement 
des parias sur les taïfas successeurs, n’est guère favorable à leur expression. En 
revanche, la situation place au premier plan les objectifs politiques. La crise 
« féodale » survenue dans le second tiers du xie siècle menace directement le 
pouvoir comtal. Après avoir contenu et repoussé l’assaut de ses fidèles révoltés, 
le comte Ramon Berenguer Ier entreprend de reconstruire son pouvoir sur des 
bases nouvelles, féodales, au moyen de convenientiae négociées et de serments 
de fidélité entrecroisés 58. Il devient à son tour la clef de voûte d’un système 
politique, d’un ordre juridique qui lui permet de regrouper sous son autorité les 
diverses dynasties comtales jusque là dispersées. Il construit un État féodal. Le 
comte ne se juxtapose plus au roi ; il s’y substitue. Mais il n’est pas roi.

56	 Sur l’apparition du thème de la rota mundi au lendemain de l’an mil, voir M. Zimmermann, 
« La prise de Barcelone par al‑Mansûr et la naissance », art. cit.

57	 Le thème est clairement mis en valeur dans certains préambules d’actes de consécration 
abbatiale, où il est souligné que les comtes ont pris le relais des souverains francs dans la 
tâche d’expansion chrétienne.

58	 Sur les serments de fidélité écrits en Catalogne, voir M. Zimmermann, « Aux origines de la 
Catalogne », art. cit. Sur les convenientiae, voir P. Bonnassie, La Catalogne, op. cit., t.  II, 
p. 736-746 et M. Zimmermann, « Le serment vassalique », art. cit.



133

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

Certains textes contemporains évoquent explicitement, avec une netteté proche 
du cynisme, le transfert aux comtes souverains des droits et des compétences 
exercés auparavant par le roi. Dans le procès qui l’oppose en 1019 à la comtesse 
Ermessende pour l’alleu d’Ullastret, le comte Hug d’Empuriès l’énonce clairement : 
« Potestatem quam reges ibi pridem habuerunt iste Hugo comes ibi habebat » 59.

Plusieurs textes concernant les autres dynasties comtales, en particulier la 
famille barcelonaise, contiennent des propos très voisins. Le 16 mars 1023, 
Berenguer Ramon Ier intervenant dans un procès où est jugé un chanoine, lance 
une solennelle proclamation où il s’engage à maintenir l’intégrité des droits de 
l’église barcelonaise ; il se situe explicitement comme le successeur des rois :

Volo ut iusticia ne depereat set me aut meo assertore presente cito compleatur, 
conservatis nichilhominus cunctis quae sancti Patres ad honorem sancte Dei 
ecclesie statuerunt et cunctis institucionibus que reges et antecessores mei specialiter 
barchinonensi ecclesie et illis presentibus egerunt et annuerunt  60.

À d’autres moments, certains comtes introduisent subrepticement le qualificatif 
de regia pour caractériser certaines de leurs actions. En 977 déjà, à l’occasion de la 
fondation de Santa Maria de Serrateix, Oliba Cabreta et Miro Bonfill assimilent 
la dotation de l’abbaye à une regalis munificentia 61. En 1004, Ermengol d’Urgell 
nous apprend qu’il « règne » à l’égal du roi Robert ; Bernat de Besalu parle de ses 
regni proceres et Ramon Borrell lui fait écho en 1016 en insérant l’apex regni entre 
ses parentes et les anciens praecepta regalia comme origine des alleux abandonnés 
à Sant Feliu de Guixols 62. Ramon Berenguer Ier laisse introduire le roi dans la 
typologie des infracteurs menacés de la fureur divine (« ira Dei viventis super 
eum veniat, sive sit rex sive dux sive comes seu vicecomes seu pontifex sive etiam 
princeps […] ») et emprunte au vocabulaire politique carolingien une titulature 
proprement royale, sinon impériale, en particulier le titre d’augustus : « piissimus 
et serenissimus augustus noster domnus Reimundus gratia Dei comes et marchio » 63.

59	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 181 (26 août 1019).
60	 Arxiu Capitular de Barcelona, Libri Antiquitatum, I, 187.
61	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 122 (13 octobre 977). N’y sont-ils pas invités 

par le chapitre de la Loi gothique consacré aux donationes regie potestatis, qui est rappelé 
en préambule du document, « Idcirco invenimus in Libro Iudicum de donationibus regiae 
potestatis […] » ?

62	 « Et advenit nobis haec omnia tam per parentes quam per regni apice vel praecepta regalia 
[…] » (P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 173, 15 mai 1016).

63	 Le roi n’est plus désormais que l’un des protagonistes de la dramaturgie sociale illustrant les 
eschatocoles : « nullus rex, nullus dux, nullus comes, nulla persona ecclesiastica vel laica ». 
(F. Monsalvatje y Fossas, Noticias históricas, 26 vol., Olot, Impr. y Libr. de Ramon Bonet, 
1889-1919,  t. 2, app. 5, 977) ; « nullus, rex, nullus princeps, nullus marchio, nullus comes, 
nullus judex, nullus episcopus, neque ulla magna parvaque persona […]  » (P.  de  Marca, 
Marca hispanica, op. cit., app. 174, 1017).



134

Mais c’est bien le vocabulaire du pouvoir qui exprime le plus nettement la 
promotion « royale » des comtes catalans ; en témoigne l’accaparement du terme 
potestas, mot dont plusieurs études récentes ont montré qu’il caractérise, dans la 
fidélité à une tradition romano-gothique, le pouvoir souverain, celui du juge et 
du législateur 64. À partir de l’an mil, les actes de la chancellerie comtale exaltent 
de manière récurrente la potestas du comte et, dans les débats liés à la définition 
des devoirs féodo-vassaliques qui remplissent convenientiae et serments de 
fidélité, où le terme est régulièrement associé à dominium, de signification plus 
patrimoniale, il est rappelé que c’est le comte qui peut investir de la potestas et 
en permettre l’usage temporaire et conditionnel aux châtelains : « potestativos 
faciam vos, in vestro tradimus dominio et potestate, convenit ad eos Raimundus 
predictus quod donet eis potestatem de supradicto castro […] » 65. Le mot revient 
régulièrement dans les Usatges de Barcelone, qui fondent l’État féodal catalan 
en rappelant l’aptitude du seul prince à légiférer :

potestatem de suo castro […] nullo modo contradicat homo seniori suo […] (art. 39).
omni tempore in principum potestate deveniant […] (art. 65).
donent ei potestatem de ipsis castris[…] (art. 92).

Le terme y prend la forme d’une métonymie et suffit à désigner le prince, en 
l’occurrence le comte barcelonais :

et insuper donet ad potestatem tantum de suo avere (art. 59).
omnes homines […] ad potestatem venientes (art. 71) 66.

Pendant tout le règne d’Alphonse  II, les scribes catalans désignent 
fréquemment le nouveau roi au moyen de la périphrase potestas terrae pour 
laquelle ils manifestent une évidente prédilection : « contra omnes homines et 
feminas praeter potestatem terrae (1190), excepta potestate terrae (1195) » 67.

Plus explicitement, la potestas comtale est à plusieurs reprises qualifiée de regia. 
Au moment où elle achève sa seconde régence en 1038, Ermessende n’hésite pas 

64	 À ce sujet, voir P. Bonnassie, La Catalogne, op. cit., t. I, p. 137 sq. et M. Zimmermann, « Et je 
t’empouvoirerai (Potestativum te farei). À propos des relations entre fidélité et pouvoir en 
Catalogne au xie siècle », Médiévales, n° 10, printemps 1986, p. 17-36.

65	 M. Zimmermann, ibid.
66	 J.  Bastardas (dir.), Usatges de Barcelona. El Codí a mítjan segle  xii, Barcelona, Fundació 

Noguera, coll. « Textos i Documents », 6, 1984, p. 80, 102, 128, 94 et 108.
67	 Sur la progressive assimilation de la potestas, longtemps simple droit d’usage soumis 

au dominium seigneurial, à une pleine  souveraineté territoriale, symbole et attribut 
permanent du pouvoir princier, voir M. Zimmermann, « Et je t’empouvoirerai », art. cit., 
p. 34.



135

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

à évoquer sa regia protestas : « qui michi advenit per impignoratione et propter mea 
regia potestate aut per ullasque voces » 68.

Et c’est tout naturellement que le comte barcelonais reconnaît à plusieurs 
reprises détenir un « pouvoir royal ». Lorsqu’en 1107, Bernard III de Besalu 
et son beau-père Ramon Berenguer III de Barcelone se font une promesse 
mutuelle de donation de leur honneur au cas où ils viendraient à mourir sans 
enfant mâle, le souci d’exhaustivité pousse le premier, dans l’inventaire de son 
honneur, à revendiquer tous les droits attachés à la potestas regia :

omnem honorem meum cum omnibus comitatibus mihi subjectis […] et cum 
omnibus castris […] et cum omnibus abbatiis et ecclesiis et dominiis et stationibus 
et adempramentis et petris et montibus et vallibus et cum omnibus ad jamdictos 
comitatus pertinentibus, que regiae potestati quocunque modo debent congruere 
[…]  69.

Outre que l’inventaire établit clairement le comte en situation de dominus 
terrae, il propose une étroite correspondance entre comitatus et regia potestas. 

De même, la préface des Usatges reconnaît explicitement au comte le pouvoir 
de légiférer sur la base d’un article du Forum iudicum qui en fait l’apanage de 
la potestas regia :

constituit et misit usaticos cum quibus fuissent omnes querimonie et malefacta, in 
eis inserta, districte et placitate et iudicate atque ordinate seu eciam emendate vel 
vindicate. Hoc enim fecit comes auctoritate Libri Iudicis qui dicit : “Sane adiciendi 
leges, si iusta novitas causarum exegerit, principalis electio licenciam habebit”, “et 
potestatis regie discretione tractetur qualiter exortum negocium legibus inseratur”, 
et “sola vero potestas regia erit in omnibus libera, qualemcumque jusserit in placitis 
inserere penam”  70.

Les comtes ont-ils été tentés de franchir un pas de plus et – ne serait-ce 
qu’occasionnellement ou par inadvertance – de prendre le titre de roi ? Un 
document du 25 mars 1067, transmis dans le Liber Feudorum Maior, nous invite 
à le penser. Ramon Berenguer Ier s’y intitule en effet comite et regis de Barchinano. 
Il s’agit d’une donation à son cousin Ermengol d’Urgell, lui-même affublé d’une 
titulature emphatique : « Ego Bere[n]ger, comite et regis de Barchinano, donator 
sum tibi, Ermengol, comite Urgellensis et /marches de Balaguer […] » 71.

68	 Au sujet de l’utilisation de la formule potestas regia, voir M. Zimmermann, « Catalogne et 
regnum Francorum » ; « Naissance d’une principauté » ; « Et je t’empouvoirerai », art. cit.

69	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 338 (octobre 1107).
70	 J. Bastardas (dir.), Usatges de Barcelona, op. cit., p. 50.
71	 Liber Feudorum Maior. Cartulario real que se conserva en el Archivo de la Corona de Aragón, 

éd. F. Miquel Rosell, Barcelona, CSIC, 1945-1947, 2 vol.



136

Un siècle plus tard, le 29 avril 1157, au cours d’un procès l’opposant à Pere 
de Puigvert, le comte Ramon Berenguer IV récuse l’authenticité du document, 
parce que – entre autres choses – son aïeul s’y intitulait roi de Barcelone, alors 
qu’il ne l’était pas et n’occupait pas une position royale :

Ipsam vero scripturam quam Berengarius Raimundi fecerat Ermengaudo comiti 
urgellensi dicebat et credebat non esse, tum quia vocavit se regem Barchinone cum 
non esset nec locus regalis, tum quia erat rasa ad dampnum auctoris, tum quia 
non erat subsignata propria manu auctoris sicut in aliis scripturis facere solitus 
fuerat, tum quia fuerat facta scriptura ipsa in diebus Raimundi Berengarii vetuli 
patris Berengarii Raimundi secundum tenorem annorum sicut resonat in ipsa 
eadem scriptura, et etiam dicebat Berengarium Raimundi hunc honorem neque 
alium habuisse. Vivente patre suo, immo hanc eamdem scripturam si veram stare 
constiterit, factam fuisse post mortem Raimundi fratris sui quem ipse Berengarius 
injuste et fraudulenter occidi fecerat et ex hoc et propter hoc fuit convictus et 
comprobatus ad homicidam et traditorem in curia Eldefonsi regis Castellanorum 
sicut multi hujus terre homines noverunt. Dicens ob hoc dominus comes scripturam 
aliam quam Ermengaudus Arnallo Petri fecerat nec possessionem per vocem istarum 
scripturarum invalidarum possessam nullum valorem habere nec habuisse 72.

Bel exemple de critique textuelle associant critique interne et critique externe. 
Mais surtout rejet sans complaisance de toute velléité comtale d’usurper le titre 
royal. Rejet d’autant plus spectaculaire qu’il émane de Ramon Berenguer IV, 
marié depuis vingt ans à une héritière et père d’un futur roi. Cet exemple – faux 
patenté ou dérive terminologique – est unique. L’allusion, dans un document 
du 12 février 1079, au roi Sunyer (in vinea de Suniario rege qui fuit condam) 
n’est tout au plus qu’un hommage posthume au premier bienfaiteur de l’abbaye 
de Sant Benet de Bages.

Le comte de Barcelone n’est pas roi ; il ne revendique pas le titre royal, mais 
il se conduit en roi et remplit ce qui apparaît comme une mission royale. 
Ce comportement royal s’affirme au début du xiie siècle, une fois achevée 
la construction d’une monarchie féodale qui reste une monarchie comtale. 
Plusieurs faits en témoignent 73 :

– À partir de la fin du xie siècle, les comtes pratiquent une politique 
de resserrement lignager qui emprunte son modèle aux monarchies 

72	 Ibid.
73	 Je me contenterai de recenser les phénomènes dont la signification converge clairement et 

qu’expliquent une évolution et une pratique politiques qu’il est toutefois exclu de rappeler 
dans leur développement chronologique.



137

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

contemporaines. Plus de partage successoral : l’héritage patrimonial est réservé 
à l’aîné ; lorsque des terres étrangères ont été acquises au cours du règne, à 
commencer par la dot ou l’héritage de la comtesse (telle la Provence dans le cas 
de Ramon Berenguer III), elles servent à dédommager le puîné, qui y fonde sa 
propre dynastie, mais renonce à tout droit sur les terres patrimoniales.

– Les comtes poursuivent sans relâche une politique de rassemblement 
territorial. Les comtés vassaux tombés en déshérence réintègrent le domaine 
comtal et ne sont pas réinvestis. La titulature comtale s’enrichit à chaque fois 
d’un titre nouveau. La Catalogne se construit peu à peu.

– Les comtes pratiquent le mariage exogamique qui permet à la dynastie de 
nouer des alliances, de participer à une confrérie ou une communauté royale, 
éventuellement de récupérer des héritages où pourront être installés les fils 
puînés.

– Les comtes mènent une active politique d’expansion territoriale, tant au 
nord des Pyrénées, en Provence et Languedoc, qu’au sud, aux dépens des taïfas 
affaiblis. La difficile reconquête de Tarragone, dans le but de restaurer le siège 
épiscopal et par suite une province ecclésiastique propre à la principauté en 
formation, est l’exemple paradigmatique de l’entreprise de « libération » et de 
reconquête chrétienne assignée à la dynastie. La lutte contre les taïfas voisins 
devient un thème rémanent, sinon obsessionnel de la documentation ; dans 
un premier temps, elle prend la forme d’une tutelle politique justifiant le 
prélèvement des parias ; il est remarquable que cet espace de la souveraineté 
comtale (les parias de Hispania) est systématiquement inclus dans le champ de 
la fidélité vassalique 74. Avec la contre-offensive des Almoravides qui parviennent 
aux portes de Barcelone, la lutte contre les Sarrasins devient une préoccupation 
quotidienne, dont la portée religieuse est systématiquement soulignée. Lutter 
contre les Sarrasins contribue précisément à l’exaltation de la Sainte Église ; à 
partir de 1143, l’entreprise est formellement assimilée à la Croisade. Ainsi, au 
moment de l’institution de l’ordre du Temple par Ramon Berenguer IV, en 1143 
précisément : « ad defendendam occidentalem Ecclesiam quae est in Hispania, ad 
deprimendam et debellandam et expellendam gentem Maurorum, ad exaltandam 
sanctae Trinitatis fidem et religionem, ad exemplum militiae Templi Salomonis in 
Hierusalem, quae orientalem defendit Ecclesiam […] » 75. Il en résulte d’importants 
gains territoriaux (vallée moyenne et delta de l’Ébre, dans les années 1147‑1149) 
qui, en doublant sa superficie, achèvent la formation de la Catalogne.

Mais le mode d’intégration des territoires de la Catalogne nouvelle atteste 
un changement de la politique comtale ; alors qu’à diverses reprises au cours 

74	 P. Bonnassie, La Catalogne, t. II, op. cit., (ici p. 665-668 et p. 865‑867).
75	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 402 (1143).



138

du xie siècle, ont existé des tentatives pour créer un comté de Tarragone, lequel 
a formellement existé sur le papier (ou le parchemin !), la conquête de la vallée 
de l’Ébre ne donne pas naissance à de nouvelles entités territoriales, marches 
ou comtés ; la Catalogne nouvelle vient enrichir le patrimoine du seul comte 
barcelonais, qui ajoute tout au plus à sa titulature cumulative le titre de 
marchio Dertosae. Une logique centralisatrice, étatique et royale, l’emporte 
désormais. C’est l’autorité royale qui préside en 1173 à la publication par 
Alphonse II de constitutions de paix et de trêve valables pour l’ensemble de 
ses états : 

Divinarum et humanarum rerum tuitio ad neminem magis quam ad Principem 
pertinet ; nihilque tam proprium esse debet boni ac recti Principis quam injurias 
propulsare, bella sedare, pacem stabilire et informare, et informatam subditis 
conservandam tradere ; ut de eo non incongrue dici et praedicari possit quod a 
Principe Regum dictum est : ‘Per me Reges regnant et potentes scribunt justitiam’. Ea 
propter nos Ildefonsus Dei gratia Rex Aragonum, Comes Barchinonae, et Marchio 
Provinciae, publicae utilitati totius terrae nostrae consulere et providere satagens 
[…] 76.

Dans la première moitié du xiie siècle, les comtes barcelonais incarnent l’image 
d’un pouvoir de nature royale, animé d’un réel dynamisme mis au service de la 
foi. Comte par la grâce de Dieu, le comte barcelonais est aussi le miles Christi 
et le subiugator Hispaniae 77.

La Catalogne apparaît bien à cette date comme un objet politique original : 
regnum sans roi ayant à sa tête un non-roi doté de la regia potestas qu’il met au 
service de l’expansion chrétienne. Il n’est pas étonnant que, vue de l’extérieur, 
la Catalogne soit perçue comme un royaume et le comte comme un roi. Le 
rédacteur des Miracles de saint Benoît évoque l’existence d’un « royaume de 
Barcelone », abandonné au gouvernement collectif des quatre « ducs » de 
Besalu, Cerdagne, Urgell et Barcelone, ce qui, la terminologie mise à part, 
traduit une exacte connaissance de la réalité politique : « Haec Barcinonensis regni 

76	 P. de Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 466 (1173).
77	 « Ego Raimundus Berengarii comes gratia Dei et marchio Barchinonensis atque Hispaniae 

subiugator » (28  juillet 1145, Archivo Ducal de Cardona, legajo 173, copie du xixe siècle). 
Voir à ce sujet M. Zimmermann, « Rejet et appropriation de l’Hispania dans la Catalogne 
médiévale (xe-xiie  siècle)  », dans P.  Chastang  (dir.), Le passé à l’épreuve du présent. 
Appropriations et usages du passé du Moyen Âge à la Renaissance, PUPS, Paris, 2008, 
p. 139-167. Dans la même perspective, Ramon Berenguer IV n’hésite pas, dans un document 
daté du siège de Lérida, au cours de la conquête de la moyenne vallée de l’Ébre, à se faire 
appeler « nitor Hispaniae » (« consensu domini Raymundi Berengarii, comitis Barchinon. 
Regnique principis Aragonensis et gloriosissimi nitoris Hispaniae », avril 1149, J. Villanueva, 
Viage literario, op. cit., t. V, p. 253.



139

m
ichel zim

m
erm

ann     La souveraineté des com
tes de B

arcelone

quatuor duces comperientes, Bernardus Bisildunensium, Guierdus Cerdinensium, 
Raimundus Barcinonensium, Ermengaudus Urgillensium […] » 78.

Mais précisément, à regarder ce texte attentivement, on constate qu’il parle de 
regnum barcinonense et non de rex, et que quatre duces y exercent collégialement 
le pouvoir. Or, les comtes de Barcelone sont les premiers à définir comme 
un regnum le territoire de leur souveraineté, sans s’intituler rex pour autant : 
« advenit ad me Raymundo per apicem regni ; tam per parentes quam per regni 
apice » 79. « Ego Raymundus Dei gratia comes Barchinonensis […] in toto regno 
nostro », proclame solennellement Ramon Berenguer IV en 1160.

Quant à la mention des quatre duces, elle évoque assez exactement la situation 
de principauté inachevée qui est celle de la Catalogne au xie siècle. 

Un royaume sans roi. Un souverain qui n’est pas roi, mais à qui sont  
reconnues toutes les prérogatives royales. Un prince investi de la potestas 
regia, mais qu’aucun contemporain n’est disposé à décorer d’un titre qui n’est 
pas le sien. Souveraineté et royauté ne sont pas des réalités équivalentes ou 
interchangeables ; la royauté ne surgit pas fatalement au terme d’une « marche 
à la souveraineté ». Pleinement souverains, les comtes catalans se trouvent dans 
une situation analogique à la royauté. Mais ils s’accommodent parfaitement de 
dater leurs actes de chancellerie d’après les années de règne des rois francs.

C’est dans ce contexte que survient un événement imprévisible, l’union 
dynastique avec l’Aragon, concrétisée en 1137 par le mariage de Ramon 
Berenguer IV avec Pétronille, héritière du royaume, mariage qui sauve la 
couronne aragonaise en la réservant au fils appelé à naître de cette union. 
En 1162 celui-ci, Alphonse Ier (ou II) commence à régner sous la double 
titulature de comte de Barcelone et de roi d’Aragon. La perception qu’ont les 
contemporains de la souveraineté comtale ne risque-t-elle pas d’en être affectée ? 
L’image du souverain se trouvera-t-elle modifiée par cette soudaine promotion 
individuelle ? Le mariage aragonais qui fait du comte souverain un roi a-t-il 
modifié son image en Catalogne ? S’il est clair que l’union préserve le maintien, 
sur une base confédérale, d’une rigoureuse séparation entre Catalogne et Aragon 

78	 E. de Certain, Les Miracles de saint Benoît, écrits par Adrevald, Aimoin, André, Raoul Tortaire 
et Hugues de Sainte-Marie, réunis et publiés pour la Société de l’Histoire de France, Paris, 
Veuve J. Renouard, 1858 (réimpr. New York/London, Johnson Reprint Corporation, 1968).

79	 F. Monsalvatge y Fossas, Noticias históricas, vol. 20, doc. 1 (25 octobre 1006) ; P. de Marca, 
Marca hispanica, op. cit., app. 173 (7 mai 1016). L’usage du terme a dans un premier temps 
été également revendiqué par les autres dynasties comtales : ainsi celle de Besalú : «  in 
castrum Bisullunum ante suprascriptum comitem ante suosque regni proceres  » (P.  de 
Marca, Marca hispanica, op. cit., app. 151, 4 juin 1004).



140

(n’est-ce pas pour répondre à cette exigence que le terme même de Catalonia 
apparaît à cette date dans la chancellerie barcelonaise aussi bien que dans les 
sources historiographiques ?), il est tout aussi évident qu’elle a dû d’une certaine 
manière modifier, politiquement et idéologiquement, la situation et la personne 
même du comte-roi. L’onction qui fait du souverain un personnage sacré, le fait 
aussi que, comme roi d’Aragon, il devienne vassal du Saint-Siège, ne peuvent 
manquer d’influer sur son image. Gouvernant l’Aragon au nom de sa femme en 
attendant que celle-ci soit en âge de lui donner un héritier, Ramon Berenguer IV 
n’a jamais revendiqué un titre évoquant l’idée de la royauté ; il était princeps ou 
dominator regni Aragoniae, c’est-à-dire à la fois souverain et administrateur du 
royaume ; son pouvoir restait de nature profane, privé de la transcendance 
attachée à l’idée même de royauté. Mais quelle image nous donne à son tour 
son fils, comte de Barcelone devenu roi d’Aragon ? Un terrain d’approche 
particulièrement suggestif nous est offert par l’historiographie élaborée à 
l’abbaye de Ripoll, en particulier par les Gesta comitum barcinonensium, à la fois 
généalogie comtale et première véritable histoire de la Catalogne, qui s’enracine 
dans un récit étiologique des origines de la souveraineté comtale, fruit d’une 
émancipation présentée comme une rupture avec la royauté franque. Cette 
nouvelle métamorphose de la souveraineté catalane mérite à elle seule une étude 
attentive qu’il est exclu d’entreprendre ici.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

141

ADVENTUS REGIS.  
LE RETOUR À PIED D’UN ROI VAINQUEUR

Wojciech Fałkowski 
Université de Varsovie

Une mise en scène de l’entrée royale était un des moyens destinés à consolider 
le pouvoir et la position politique du souverain. Démontrer ainsi sa puissance 
et son efficacité servait à la fois des intérêts actuels et des plans échafaudés pour 
l’avenir. Chaque entrée cérémonielle était une occasion renouvelée de faire valoir la 
grandeur et la majesté royales. Elle servait aussi à instaurer une sorte de « dialogue » 
du roi avec ses sujets qui lui rendaient hommage avec joie et admiration tout 
en manifestant leur attachement à la royauté. L’entrée royale faisait office d’un 
magnifique spectacle auquel assistaient non seulement des représentants de la 
ville et de la cour, mais aussi tous les habitants et des visiteurs. Elle était censée de 
donner l’impression d’une parfaite harmonie régnant entre le roi et ses sujets qui, 
tout en rayonnant sur des personnes réunies à cette occasion, semblait témoigner 
des assises solides de l’État 1. Elle constituait un cadre particulièrement propice à 
glorifier le règne et faire montre de la générosité et de la bienveillance du roi. Le 
roi se montrait au milieu de la foule pour recueillir des hommages et des signes 
d’admiration dans une ambiance amicale et joyeuse. Ce qui semblait être imprévu 
et spontané était en fait parfaitement calculé et planifié.

L’entrée royale se transformait en une longue cérémonie ponctuée de rituels et 
de symboles de l’État, ainsi que quelquefois de déclarations solennelles et de gestes 
de fidélité. Elle constituait aussi un espace de communication avec les sujets et un 
moyen de former l’image publique de la monarchie à une grande portée et sans 
restrictions limitant l’accès au souverain 2. Destinée à faire reconnaître le pouvoir 

1	 Cf. R. Strong, Art and power. Renaissance festivals 1450‑1650, London, Boydell Press,1999, 
p.  42-44. Un répertoire des entrées royales à Paris au Moyen Âge tardif est fourni par 
B. Guenée, F. Lehoux, Les Entrées royales françaises de 1328 à 1515, Paris, Éditions du CNRS, 
1968.

2	 Cf. des remarques sur l’espace cérémoniel à l’époque moderne  : E.  Muir, Ritual in Early 
Modern Europe, Cambridge, Cambridge  UP, 1997, p.  255-256  ; voir aussi J.  Chrościcki, 
« L’espace cérémoniel », dans A. Ellenius (dir.), Iconographie, propagande et légitimation, 
Paris, PUF, 2001, p. 215-241, ici p. 230-235.



142

et l’autorité du roi par la ville et par les bourgeois, l’entrée royale permettait aussi 
d’obtenir l’hommage public rendu au roi et au royaume 3. La reconnaissance du 
pouvoir suprême n’était pas l’objet d’une cérémonie ou d’un acte politique à part, 
mais elle faisait partie intégrante de ce spectacle grandiose où le roi se montrait en 
public et communiquait directement avec des habitants de la ville 4. Ces derniers 
se précipitaient avec enthousiasme pour saluer le roi tout en exprimant à haute 
voix leur joie et leur estime. Cette ambiance de joie et de gaieté conférait aux 
obligations de nature politique et juridique des formes moins rigides et donnait 
aux comportements humains une allure plus spontanée et plus naturelle. Des 
liens entre le monarque et ses sujets semblaient être ainsi plus personnalisés et 
émotionnels, et la mémoire de l’événement se pérennisait dans la tradition locale, 
indépendamment de tous les résultats véritables obtenus lors de la cérémonie 5. 
Ainsi conçue, l’entrée royale devenait un événement mémorable longuement 
commenté, non sans influence sur le style de gouverner et sur l’évaluation du 
règne. En comparaison avec ce cérémonial joyeux organisé en l’honneur du 
souverain, le retour à pied d’un roi qui, après avoir remporté une victoire, se 
rendait d’une église à l’autre, plongé dans des prières et apportant des offrandes 
à des patrons saints fait une grande différence.

Pour tous les souverains de l’Europe chrétienne, l’entrée triomphale à Rome 
de Constantin le Grand, après sa victoire du Pont Milvius, servait de modèle 
de l’adventus regis. La mémoire de cet événement reste vivante au-delà du règne 
des empereurs successifs et se trouve à l’origine d’un cérémonial adopté dans 
l’État des Francs. Depuis l’année 311, un nouvel ordre politique s’appuie sur 
un règne simultané de deux souverains en Occident et de deux souverains en 
Orient. Les tentatives de conclure une alliance entre Constantin et Maxence, 
souverains les plus puissants d’Occident ayant échoué, un conflit armé entre eux 
devient inéluctable. Tous les deux conçurent des plans de guerre à une grande 
échelle 6. Constantin avait l’intention de s’emparer de toute la vallée du Pô 

3	 Voir l’analyse de l’entrée d’Henri  II à Paris en 1549 : L.M. Bryant, The King and the City in 
the Parisian Royal Entry Ceremony: Politics, Ritual, and Art in the Renaissance, Genève, 
Droz, 1987, p. 51-66. Voir également G. Kipling, Enter the King. Theatre, Liturgy, and Ritual in 
Medieval Civic Triumph, Oxford, Clarendon Press, 1998.

4	 Voir l’analyse de la symbolique employée pour la cérémonie de l’entrée et de l’accueil du 
souverain : C. de Mérindol, « Entrées royales et princières à la fin de l’époque médiévale : 
jeux de taxinomie, d’emblématique et de symbolique », dans B. Guenée, Les Entrées. Gloire 
et déclin d’un cérémonial, Biarritz, J&D Éditions, 1997, p. 27-47.

5	 L.M. Bryant, « La cérémonie de l’entrée à Paris au Moyen Âge », Annales ESC, 41, 1986, p. 513-
542.

6	 Le plan de guerre de Constantin est présenté par H.A. Drake, Constantine and the Bishops. 
The Politics of Intolerance, Baltimore (Md), Johns Hopkins UP, 2000, p. 165-178.



143

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

avant de prendre Rome. Les premiers combats eurent lieu près de Saxa Rubra, 
sur un terrain rocheux parsemé de chemins étroits, près d’un pont. Les armées 
s’affrontèrent le 28 octobre 312, jour du sixième anniversaire de l’instauration 
du pouvoir impérial de Maxence, date de bon augure pour la victoire de ce 
dernier. L’armée de Constantin approcha de la rivière de deux côtés, en livrant 
combat sur la via Flaminia pour attaquer l’ennemi de flanc, du côté de la via 
Cassia, et repousser des troupes qui défendaient le pont. En même temps, un 
pont sur les bateaux se rompit, pont construit spécialement par Maxence pour 
laisser passer son armée. Les bateaux avec des hommes armés disparaissaient 
sous l’eau. Le pont de pierre était trop étroit pour que des guerriers puissent 
passer. Repoussées par l’assaut, des compagnies entières furent englouties par 
la rivière ce qui augmentait encore la panique et finit par décider de la victoire 
de Constantin 7. Le lendemain, le roi vainqueur avec ses troupes entra à Rome.

Eusèbe de Césarée, dans sa description de la bataille du pont Milvius qu’il 
présente comme un combat final, se sert d’une analogie avec le passage des 
Israélites par la Mer Rouge 8. Dans l’Exode, Dieu a fait repousser à la mer des 
chars de l’armée du pharaon et des troupes égyptiennes ont été englouties par les 
vagues. Le chroniqueur  perçoit dans la même situation Maxence et ses soldats 
engloutis « comme une pierre » quand ils essayaient de traverser la rivière. Leur 
pont construit sur les bateaux s’écroula et « tous les soldats de l’ennemi de la 
chrétienté se sont noyés, l’empereur en premier, suivi de tous les indignes de 
son entourage et enfin de toute la compagnie de cavaliers 9. Pendant la fuite de 
l’Égypte, Moïse chante un cantique à la gloire de Dieu : « Je chanterai à l’Éternel 
car il a fait éclater sa gloire ; Il a précipité dans la mer le cheval et le cavalier » 10. 
Constantin aurait pu se servir des paroles semblables pour exprimer sa joie de la 
défaite de ses ennemis tandis que c’était Dieu qui était le souverain suprême et 
l’auteur de la victoire 11. Maxence y est présenté comme un tyran et persécuteur de 
la vraie foi qui a subi un châtiment sévère 12. Selon le récit d’Eusèbe, pendant son 
entrée triomphale à Rome, le roi vainqueur chantait la gloire de Dieu et la foule 

7	 Une description exhaustive de toute la campagne et de la bataille du pont Milvius est 
donnée par J. Holland Smith, Constantine the Great, London, H. Hamilton, 1971, p. 107-112.

8	 Eusèbe de Césarée, Histoire ecclésiastique, lib. IX, IX 5, éd. G. Bardy, Paris, Le Cerf, 1952-
1958, 3 vol., t.  III, p. 62. Exode, 15, 4-5 : « Il a lancé dans la mer les chars de Pharaon et 
son armée ; ses combattants d’élite ont été engloutis dans la Mer Rouge. Les flots les ont 
couverts : ils sont descendus au fond des eaux, comme une pierre ».

9	 Eusèbe, lib. IX, IX 7, éd. cit., p. 63.
10	 Exode, 15.1.
11	 La description de la vision de Constantin se trouve dans : Eusebius von Caesarea, Über das 

Leben Konstantins, éd. B. Bleckmann, H. Schneider, Turnhout, Brepols, 2007, lib. I, cap. 27, 
p. 180-183.

12	 D. De Decker, « La politique religieuse de Maxence », Byzantion, 38, 1968, p. 472-562, ici 
p. 525-544.



144

joyeuse l’accueillait comme libérateur, sauveur et bienfaiteur 13. Persuadé de l’aide 
divine, Constantin rendit hommage à Dieu pour ne pas permettre que des cris de 
joie et des louanges de la foule en fassent un seul vainqueur et héros. À cette fin, 
il fit placer le signe de la croix entre les mains d’une grande statue érigée en son 
honneur et fit graver au pied de la statue une inscription en l’honneur de la croix 
du Salut pour souligner le rôle de Dieu dans son triomphe 14.

Le retour de Constantin, par sa splendeur, s’inspire de la tradition des entrées 
impériales de l’Antiquité et de l’accueil réservé aux chefs du temps de la République : 
le populus Romanus se précipitait sur les routes pour les voir passer, le Sénat saluait 
le vainqueur et présentait ses hommages alors que des acclamations et des chants 
de la grande assemblée des citoyens contribuaient à l’exaltation générale 15. Une 
scène sur l’arc de triomphe représente Constantin dans un char au lever du soleil 
au-dessus de l’océan. S’il est probable que le souverain ait refusé de monter au 
Capitole et de rendre hommage aux divinités, il est certain qu’il n’a pas hésité à se 
faire nommer pontifex maximus et qu’il se vouait au culte de Sol Invinctus 16. Lors 
du cérémonial de l’entrée à Rome, prédominaient des éléments païens provenant 
des traditions de la Rome ancienne 17. Néanmoins, Constantin laissait clairement 
entendre au public que sa victoire était due à l’intervention de Dieu. Désormais, 
la symbolique de la nouvelle religion faisait partie intégrante du cérémonial de 
l’entrée du souverain vainqueur 18. Une interprétation la plus connue, décisive 
pour l’évolution ultérieure de ce rituel, est due à Eusèbe de Césarée 19.

13	 Eusèbe, lib. IX, IX, 9, p. 63.
14	 Eusèbe, lib. IX, IX, 10-11, p. 63-64.
15	 P. Dufraigne, Adventus Augusti, Adventus Christi. Recherche sur l’exploitation idéologique 

et littéraire d’un cérémonial dans l’antiquité tardive, Paris, Institut d’études augustiniennes, 
1994, p. 250. Une description succincte de l’entrée de Constantin se trouve chez Eusèbe, 
Über das Leben Konstantins, éd. cit., lib. I, cap. 39, p. 196-199.

16	 G. Dagron, Empereur et prêtre. Étude sur le « césaropapisme » byzantin, Paris, Gallimard, 
1996, p. 141-168.

17	 Sur l’intégration des éléments païens et chrétiens dans le rituel et dans la titulature des 
empereurs voir J. Straub, « Divus Alexander – Divus Christus », dans id. (dir.), Regeneratio 
Imperii. Aufsätze über Roms Kaisertum und Reich im Spiegel der heidnischen und christlichen 
Publizistik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1972, p. 178-194.

18	 La mémoire des modèles romains durait encore longtemps : Isidore de Seville, Etymologiarum 
libri XX, lib. XVIII, cap. 2, dans : PL, éd. J.-P. Migne, vol. 82, Paris, 1850, col. 642A : « Erat 
autem apud Romanos mos ut triumphantes quadrigis veherentur  ; Quicunque autem 
in conflictu vicisset, palma aurea coronabatur  ». J.W.  Smit, «  The Triumphant Horseman 
Christ  », dans Mélanges Christine Mohrmann, Utrecht, Spectrum Éditeurs, 1973, p.  172-
190, a attiré l’attention sur les représentations du Christ dans l’époque tardive de la Rome 
ancienne comme un cavalier vainqueur ou comme un cocher du char tiré par les apôtres ou 
tout le peuple.

19	 S.G. MacCormack, Art and Ceremony in Late Antiquity, Berkeley, University of California 
press, 1981, p. 37-38, cite un fragment de Vita Constantini (IV, 15) où l’auteur souligne la foi 
profonde de l’empereur et ses mérites dans la propagation de la religion chrétienne.



145

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

Le chroniqueur attribue le triomphe du roi à l’appui reçu de Dieu et compare 
son sauvetage du peuple à celui de Moïse 20. Des remerciements, des louanges et 
des laudes s’adressaient en premier lieu au Créateur qui veillait sur son peuple 
et vint au secours du monarque pieux. La victoire remportée dans la bataille 
décisive n’était pas au fond un véritable triomphe d’un chef militaire, mais venait 
d’une profonde foi et de la confiance mise en Dieu. Ainsi l’adventus, en tant que 
cérémonie politique qui avait pour but d’obtenir l’approbation du peuple et des 
élites, se transformait en un cérémonial religieux malgré tous ses résidus païens 
et toutes les réminiscences d’un ancien modèle des entrées impériales 21. Notons 
que Constantin n’entre pas à pied mais, selon une coutume ancienne, il arrive 
en char, entouré de ses guerriers marchant à pied ainsi que de ses cavaliers.

Pendant le règne de Charlemagne, l’entrée du roi vainqueur dans une ville 
conquise subit une modification significative. Une occasion se présente après la 
guerre gagnée contre le roi des Lombards, Didier 22. Un conflit de plus en plus 
apparent depuis la prise du pouvoir par Charles finit par aboutir à une guerre 
à l’automne 773 23. Le roi des Francs traversa les Alpes et dans une campagne 
efficace et brillante il s’empara de l’Italie. La première ville conquise était Vérone 
où s’était réfugiée la veuve de Carloman, frère de Charles. La ville de Pavie où 
s’enferma le roi avec sa cour fut assiégée par la suite. Les Francs dominèrent 
toute l’Italie du Nord et la conquête d’un seul endroit défendu par le roi Didier 
n’était qu’une question du temps. L’état de siège durait presque depuis six mois 
quand Charles décida d’y laisser toute son armée et de se rendre avec sa femme 
et son entourage le plus proche à Rome pour y passer les fêtes de Pâques 24. 
Selon des récits provenant de l’entourage du roi, ce dernier a entrepris ce voyage 
pour des raisons religieuses (causa orationis) 25. Au bord du lac Bracciano, à 

20	 Les origines de la légende hagiographique de Constantin sont analysées par A.  Wilson, 
«  Biographical Models. The Constantinian period and beyond  », Constantine. History, 
Historiography and Legend, London/New York, Routledge, 1998, p. 107-135.

21	 P. Dufraigne, Adventus Augusti, op. cit., p. 459-461.
22	 J. Favier, Charlemagne, Paris, Fayard, 1999, p. 193-198 ; A. Barbero, Carlo Magno. Un padre 

dell’Europa, Roma, Laterza, 2000, p. 31-38.
23	 Voir l’analyse de la situation politique et militaire : L. Duchesne, Les premiers temps de l’État 

pontifical, Paris, Fontemoing, 1898, p. 6770 ; aussi T.F.X. Noble, The Republic of St Peter : 
The Birth of the Papal State, 680-825, Philadelphia, Pennsylvania UP, 1984, p. 140-148.

24	 Annales Regni Francorum, MGH, SS rer. Ger., éd. G.H. Pertz, Hannover, Hahn, 1895, p. 36 
(année 773)  : « Et Papiam civitatem usque pervenit et Desiderio incluso ipsam civitatem 
obsedit. Ibique dominus Carolus in sua castra natalem Domini celebravit et pascha in 
Roma ». Cf. P. Llewellyn, Rome in Dark Ages, New York, Praeger, 1971, p. 234-235.

25	 Chronicon Laurissense breve, éd. H. Schnorr von Carolsfeld, Neues Archiv, 36, 1910, p. 31 : 
«  Carlus Papiam civitatem obsedit, nullum ingredi vel egredi permittit. Interim Carlus 
orationis causa ad limina sancti Petri pergit ».



146

trente lieues de la ville, Charles fut accueilli par des iudices, des officiers et des 
fonctionnaires de la suite du pape qui allèrent au-devant du roi avec la croix et 
la bannière 26. Le samedi saint, le 2 avril 774, le roi s’approcha de la ville à une 
distance d’une lieue. Il y trouva des troupes en  pleine armure, accompagnées 
de groupes de garçons qui brandissaient des branches de palmier et d’olivier, 
chantaient des laudes et des hymnes de bienvenue. Au moment où le roi est 
apparu, ils arboraient le signe de la croix, selon un usage réservé aux exarques 
et aux patriciens 27. L’accueil se fit selon un cérémonial qui comprenait à la fois 
des éléments de la liturgie du dimanche des Rameaux, des hommages rendus 
par des patriciens et des applaudissements réservés au souverain qui arrivait. 
Le rituel de l’entrée solennelle intégrait ainsi des coutumes religieuses, des 
prescriptions liturgiques et le protocole des audiences du pape.

À l’approche de la foule, Charles descendit du cheval et se rendit à pied, avec 
toute sa cour, à l’église Saint-Pierre. En haut de l’escalier menant au vestibule 
l’attendait le pape Hadrien Ier. Le roi monta l’escalier à pied, en déposant un 
baiser à chaque marche. Il rencontra le pape et tous les deux entrèrent dans l’église 
en disant des louanges de Dieu. Les prêtres chantaient l’hymne : « Benedictus 
qui venit in nomine Domini ». Toutes les personnes réunies approchèrent de 
la confession de saint Pierre et s’agenouillèrent, en disant des prières à haute 
voix et en déposant des offrandes votives pour remercier Dieu pour un aussi 
grand succès. L’entrée cérémonielle s’est conclue par la prière d’action de grâce 
adressée au saint patron,  intervenu auprès de Dieu pour obtenir pour les Francs 
une victoire éclatante. Plus tôt, Charles avait renoncé à une partie du cérémonial 
consacré par l’usage et il s’approcha de l’église à pied. Il poursuivit la dernière 
étape du chemin à genoux, pour manifester en public son humilité et son entière 
soumission. Plus tard, il se rendit dans la ville et le même jour il pria dans la 
basilique Saint-Jean-de-Latran 28.

Un joyeux emportement de la foule et le triomphe de l’armée victorieuse se 
voient   subordonnés au recueillement pieux et à la gravité religieuse. Au lieu 
d’une entrée triomphale et d’une manifestation de la puissance et de la majesté 

26	 Liber Pontificalis, édité par L. Duchesne, Paris, de Boccard, 1955 (désormais : LP), p. 496-
497.

27	 Ibid., p. 497 : « Et dum adpropinquasset fere unius militario a Romana urbe, direxit universis 
scolas militiae una cum patronis simulque et pueris qui ad didicendas litteras pergebant, 
deportantes omnes ramos palmarum adque olivarum, laudesque illi omnes canentes, cum 
acclamationum earunden laudium vocibus ipsum Francorum susceperunt regem ; obviam 
illi eius sanctitas dirigens venerandas cruces, id est signa, sicut mos exarchum aut patricium 
suscipiendum, eum cum ingenti honore suscipi fecit ».

28	 Sur la ressemblance de cette entrée de Charlemagne avec une ancienne coutume selon 
laquelle le roi visite les églises (circuitus per civitatem) attire l’attention P. Willmes, Der 
Herrscher « Adventus » im Kloster des Frühmittelalters, München, W. Fink, 1976, p. 131.



147

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

royales nous avons affaire à une cérémonie quasi-religieuse, en partie fermée dans 
un espace sacré, qui change totalement de caractère. Il n’y a plus de références 
explicites des traditions antiques. Il n’y a plus d’allusions aux triomphes des 
empereurs s’exprimant par des cortèges d’esclaves, des démonstrations des 
butins de guerre ou des oraisons vaniteuses 29. On n’y voit pas d’attributs du 
vainqueur : de couronne de laurier, de trompettes de combat ou de bannières 
conquises sur l’ennemi, trophées d’un chef d’armée qui rentre dans la gloire 
après avoir remporté un grand succès. Ce n’est que deux mois plus tard que 
le triomphe est fêté avec éclat, cum hymnes et laudibus, lors de l’entrée à Pavie, 
après la prise de la ville 30. La transformation de l’ambiance du spectacle et de sa 
signification idéologique lors de l’entrée à Rome est très profonde et évidente. 
L’entrée royale prend le caractère d’une procession ad limina sanctorum, d’une 
rencontre avec des saints qui avaient obtenu la victoire pour le roi auprès du 
Créateur, en signe de grâce et de protection toute particulière 31. La période de 
Pâques favorisait la recherche des correspondances entre l’arrivée de Christ à 
Jérusalem et celle de Charles à Rome afin d’y attribuer un caractère sacré 32. 
L’accueil avec des branches d’olivier aux portes de la ville ne pouvait être décidé 
que par le pape soucieux de rendre à son sauveur tous les honneurs possibles. 
Une ressemblance avec l’entrée à Jérusalem s’imposait. Dans ces circonstances, 
l’humilité de Charles devait être visible et convaincante pour écarter tout 
soupçon du péché de vanité et d’orgueil. Le triomphe de Christ étant d’une 
autre nature que des exploits de guerre des chefs militaires, le souverain des 
Francs se présenta devant saint Pierre comme un humble serviteur, apportant 
sa victoire en offrande. Ernst Kantorowicz a raison d’affirmer que le psaume 
Benedictus qui venit traduit tout le sens idéologique de l’entrée préparée en 
l’honneur du souverain 33. Il est à noter que c’est à cette occasion que Charles 
reçoit pour la première fois une confirmation de son statut exceptionnel et des 

29	 H. Halfmann, Itinera principum: Geschichte und Typologie der Kaiserreisen im Römischen 
Reich, Stuttgart, F. Steiner Verl., 1986, chap. « Kaiserreisen als Politikum », ici p. 143-148.

30	 Chronicon Laurissense breve, p.  31. Cf. Les remarques de M.  McCormick, Eternal Victory. 
Triumphal Rulership in Late Antiquity, Byzantium and the Early Medieval West, Cambridge, 
Cambridge UP, 1986, p. 374.

31	 Annales Mettenses priores, MGH, SS rer. Ger., édités par B.  de  Simson, Hannover, 1905, 
p. 61 (année 774) : « Revertente cum Dei auxilio, intercedentibus beatis apostolis Petro et 
Paulo, glorioso Carolo rege a Romana urbe, ad Papiam venit ».

32	 E. Dinkler, Der Einzug in Jerusalem, Ikonographische Untersuchungen im Anschluß an ein 
bisher unbekanntes Sarkophagfragment, Opladen, Westdeutscher Verlag, 1970, ici p. 31-
36 ; F. Gerke, Christus in der spätantiken Plastik, Berlin, F. Kupferberg, 1941, en particulier 
chap. III : « Victoria Christi », p. 35-52.

33	 E. Kantorowicz, « The King’s Advent and the Enigmatic Panels in the Doors of Santa Sabina », 
The Art Bulletin, 26, 1944, p. 217 ; réimpression dans Selected Studies, éd. M. Cherniavsky 
et R.E. Giesey, New York, Locust Valley, 1965, p. 52.



148

droits allant au-delà du canon des prérogatives royales. Dominer un peuple 
devient un acte sacré accompli au service de Dieu. La victoire sur un champ de 
bataille devient à la fois une confirmation des grâces obtenues et une expression 
de la piété proprement dite. Il est significatif que la cérémonie se soit conclue 
par la déposition des offrandes votives à l’église.

Une analogie élucidant le phénomène du retour à pied après une victoire est 
offerte par l’arrivée du roi Henri III à Ratisbonne après la campagne hongroise 
en 1044 34. Au mois de juillet, le roi remporta une victoire éclatante sur l’armée 
hongroise qui fut anéantie dans la bataille de Ménfő 35. Tous les grands hongrois 
qui s’opposaient à Henri n’ont pas hésité à lui prêter serment d’allégeance. Lui-
même, la bataille terminée, se rendit immédiatement à Székesfehérvár pour 
introniser son propre candidat à la couronne 36. L’écho de sa victoire a eu un 
grand retentissement dans toute l’Europe et elle a été interprétée comme un 
signe évident de la grâce divine. Raoul Glaber fait remarquer que l’armée du roi, 
moins nombreuse, bénéficiait de la lumière éclairant le champ de bataille tandis 
que l’armée ennemie plongeait dans les ténèbres. Le chroniqueur rapporte 
qu’Henri s’est fait accompagner de nombreux évêques et prêtres non armés 
qui priaient pour son succès. La mort de nombreux ennemis et l’importance 
du butin de guerre lui ont permis par la suite de renouveler son royaume. La 
victoire a donné l’occasion à son retour triomphal 37.

Le chroniqueur s’étend sur la bataille et sur la victoire en attirant l’attention 
sur l’intervention de Dieu en faveur du monarque chrétien.

À la fin du combat, le sol se jonchait de cadavres, les évêques, les prêtres, les 
grands et les autres guerriers éminents furent saisis, la lance dorée du roi fut 
arborée et l’armée rejoignit joyeusement le camp après une grande victoire. 
Ensuite, l’empereur, pieds nus et vêtu d’une simple robe de laine se prosterna 

34	 E.  Steindorff, Jahrbücher des Deutschen Reichs unter Heinrich  III, Leipzig, Duncker und 
Humblot, 1874, t. I, p. 202 sq., E. Müller, Das Itinerar Kaiser Heinrichs III. (1039 bis 1056), 
Berlin, E. Ebering, 1901, p. 31-52.

35	 Sur le règne et la politique d’Henri  III, cf. R.  Schieffer, «  Heinrich  III (1039‑1056)  », dans 
H. Beumann (dir.), Kaisergestalten des Mittelalters, München, C.H. Beck Verlag, 1991, p. 98-
115 ; E. Boshof, « Das Reich in der Krise. Überlegungen zum Regierungausgang Heinrichs III. », 
Historische Zeitschrift, 228, 1979, p. 265-287 ; F. Prinz, « Heinrich III. Seine widersprüchliche 
Beurteilung und deren Gründe », Historische Zeitschrift, 246, 1988, p. 529-548.

36	 G.  Kristo, Histoire de la Hongrie médiévale, Rennes, PUR, 2000, t.  I, p.  50-53  ; P.  Engel, 
The Realm of St. Stephen, 895-1526, London, I.B. Tauris, 2001, p. 29.

37	 Rodulfi Glabri Historiarum, lib. V, cap. 23, éd. J. France, Oxford, Clardon press, 1889, p. 246-
248  : «  Postmodum vero gens Hungrorum, iam secundo predicto regi rebellis existens, 
adversus eundem preliari disposuit. Contra quam egressus, licet impar numero, confidens 
tamen in Dei auxilio confligere cum ipsis non timuit. […] Capta vero preda hostium, ac regno 
ut primitus ceperat ordinato, triumphanter rex devenit ad propria ».



149

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

devant le bois vivifiant de la croix. Le peuple et ses chefs ont fait la même chose. 
Ils ont tous rendu hommage à celui qui leur donna une merveilleuse victoire 
sans répandre leur sang 38.

L’expédition terminée, Henri III rentre au pays et se rend à Ratisbonne.

Il n’a pas connu de goût du jour avant qu’il ne visite toutes les églises à pied, 
pieds nus, vêtu d’une modeste robe de laine (in laneis). Il fit revêtir les autels de 
nappes déposées en offrande. Jamais cette ville n’avait vu une aussi grande foule 
de riches et de pauvres, entendu tant d’hymnes d’action de grâce chantés par 
des prêtres, des moines et des religieuses 39.

Le retour après un grand triomphe de guerre se faisait dans une ambiance de 
recueillement pieux, ce qui, sans empêcher de manifester la joie et de saluer le 
chef militaire, soumettait la cérémonie aux rituels religieux. Henri III rentre 
comme un humble pèlerin, visitant des églises à pieds nus et s’adonnant aux 
prières dans les sanctuaires des saints patrons 40. Il faisait montre de sa propre 
piété et il exprimait en public sa gratitude pour la victoire remportée. L’entrée 
royale devenait ainsi un pèlerinage aux lieux de culte ayant pour but d’obtenir 
la protection des saints et de réaffirmer l’humilité du roi qui devait le conduire 
à une véritable grandeur 41.

L’ordo du sacre du xe siècle par l’abbé Rathold mentionne le roi David qui a 
accédé à la grandeur grâce à son humilité 42. En outre, le même ordo se conclue par 
une cérémonie de bénédiction des bannières destinées à mener le roi aux victoires 

38	 Annales Altahenses maiores, éditées par G.H.  Pertz, MGH, SS rer. Ger., Hannover, Hahn, 
1868, p.  41  : «  Terram innumeris cadaveribus operiunt  ; lancea Regis deaurata capitur, 
episcopi, capellani, principes, alii complures retrahuntur  ; tandemque nostri, nimiae 
caedis pretaesi, ad castra sua ovantes sunt regressi. Denique caesar, discalciatus et laneis 
ad carnem indutus, ante vitale sanctae crucis lignum procidit, idemque populus una cum 
principibus fecit, ipsi reddentes honorem et gloriam, qui illis dederat tantam victoriam, tam 
mirificam, tam incruentam ».

39	 Ibid. : « ipse domum rediit et Radasponam venit. Non prius gustavit ea die quippiam, quam 
templa omnia nudis pedibus et in laneis circuivit et altaria templorum singulis paliis vestivit. 
Non visa prius in ea urbe tanta divina exultatio plaebis et prinicipum, tam devota clericorum 
et monachorum et virginum Christi laudatio ».

40	 Cf. K. Schreiner, « „Nudis pedibus”. Barfüßigkeit als religiöses und politisches Ritual », dans 
G.  Althoff, Formen und Funktionen öffentlicher Kommunikation im Mittelalter, Stuttgart, 
J. Thorbecke, 2001, p. 53-124, ici p. 102-107.

41	 Cf. L.  Bornscheuer, Miseriae regum. Untersuchungen zum Krisen- und Todesgedanken in 
den herrschaftstheologischen Vorstellungen der ottonisch-salichen Zeit, Berlin, de Gruyter, 
1968, en particulier p. 68-82 et 197-207 où est présentée l’analyse de la grandeur obtenue 
par la voie de l’humiliation, humiliatio–exaltatio.

42	 “Ordo Ratoldi”, Ordines coronationis Franciae. Texts and Ordines for the Coronation of Frankish 
and French Kings and Queens in the Middle Ages, édités par R.A.  Jackson, Philadelphia, 
Pennsylvania UP, 1995, t. I, p. 181 : Consecratio regis, David humilitate exaltatus.



150

magnifiques sur les ennemis, à l’instar des monarques de la Bible, Abraham et 
David 43. Au début du règne, on apprenait au roi l’attitude qu’il devait prendre 
afin de remporter des véritables succès uniquement grâce à Dieu. Le triomphe 
de guerre d’Henri III a été offert à Dieu, le véritable auteur de la victoire qui d’en 
haut observait les actions de tout le peuple chrétien. Dans cette perspective, le roi 
n’est qu’un humble exécuteur des tâches qui lui sont confiées et qu’il s’efforce de 
remplir au mieux. Le roi exprime sa gratitude encore sur le champ de bataille, en 
s’agenouillant au pied d’une croix comme pénitent pieux et un humble exécuteur 
des verdicts de Dieu. Le retour à la ville en habit de pèlerin glorifiait la royauté, ainsi 
perçue dans un contexte de toute la mission accomplie par le roi vainqueur.

Après sa remarquable victoire sur les Teutoniques près de Grunwald, le 
15 juillet 1410, Ladislas II Jagellon entreprit une tournée à travers son État, 
en commençant par les provinces de la Couronne pour achever son voyage 
aux confins de l’est et du sud du Grand-Duché de Lituanie 44. Il revint dans 
la capitale, à Cracovie, au bout de presque une année et demie, au mois de 
novembre 1411. Tout d’abord, il se rendit dans une église célèbre dite Na Skałce 
pour rendre hommage au patron du Royaume, saint Stanislas. Le chroniqueur 
Jan Długosz met l’accent sur le fait que le monarque se proposait de visiter 
tous les sanctuaires des saints à Cracovie, c’est-à-dire de se rendre aussi à l’église 
Saint-Florien et à l’église Saint-Wacław. Après l’adoration des reliques, le roi, 
précédé de bannières conquises dans la bataille de Grunwald, se dirigea au palais 
(ad arcem Cracovienses) en passant par la cathédrale pour y déposer des trophées 
de guerre 45. L’accueil était imposant. Des bannières et des signes des chevaliers 

43	 Ibid., p. 200 : benedictio vexilli. Le cérémonial est daté vers 980. Cf. P.E. Schramm, Der König 
von Frankreich. Das Wesen der Monarchie von 9. bis zum 16. Jahrhundert, Weimar, Böhlau, 
1939, t.  I, p. 117-120, qui considère que ce cérémonial fut employé seulement pendant le 
sacre de Louis VI en 1108.

44	 Sur la structure et le fonctionnement de la Pologne sous les Jagellons voir W. Fałkowski, 
« Centres and Structure of Power in late medieval Poland », dans C. Ehlers (dir.), Places of 
Power, Deutsche Königspfalzen, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 2007, t. 8, p. 263-
275. Pour le contexte général, cf. A. Gieysztor et al., Histoire de Pologne, éd. Warszawa, 
Éd. scientifiques de Pologne, 1971.

45	 Johannis  Dlugossii Annales seu Cronicae incliti Regni Poloniae, lib.  XI, Varsaviae, 1997, 
p. 186-187 : « Wladislaus Polonie rex Cracoviam pedester in die sancte Catherine, sanctorum 
Stanislai, Venceslai et Floriani limina visitaturus, magna prelatorum et baronum multitudine, 
vexilla et signa Cruciferorum in magno prelio capta ferencium extensa, comitatus et opidum 
Kasimiriense primum ingressus, in Rupellam venit. Ubi adoratis sanctorum reliquiis, in arcem 
Cracoviensem ad ecclesiam maiorem, precedentibus eum vexillis Cruciferorum, ascendit 
et in ecclesia maiori sancti Stanislai Cracoviensis omnia Cruciferorum banderia in signum 
magnifice victorie deposuit, que et in hunc diem, illic a dextris et a sinistris pendendo, 
magnum propriis et exteris prebendo spectaculum, regium triumphum et Cruciferorum 
cladem assidue ostentat ».



151

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

teutoniques y étaient exposés comme témoignages du triomphe du roi. Dans le 
même récit, le chroniqueur mentionne la décision du monarque de proclamer 
le jour de la victoire comme fête nationale, célébrée dans tout le royaume pour 
que « les pères apprennent à leurs fils, leurs petits-fils et leurs arrière petits-fils 
et ainsi de suite pour que ce jour fut gravé dans la mémoire à tout jamais » 46.

Ladislas II Jagellon rentra à pied. À l’encontre d’un très ancien usage provenant 
des entrées triomphales des vainqueurs, il ne rentra pas à cheval ou en char, 
mais fit son entrée dans la ville à pied (pedester). Malgré toute la joie et la 
fierté qu’inspirait la victoire, le retour à pied de Ladislas II Jagellon ressemblait 
plutôt à un pèlerinage aux saints patrons du Royaume qu’à un adventus regis 
solennel selon des règles anciennes. Arborées devant le roi, les bannières prises 
sur l’ennemi évoquaient la victoire et attiraient l’attention sur ses dimensions 
politiques et militaires. En revanche, la modestie de l’entrée royale soulignait le 
caractère religieux de cet événement 47.

Les intentions du roi polonais deviennent plus claires si l’on analyse son 
entrée à Cracovie vingt ans plus tard, durant l’hiver 1432. Ladislas II Jagellon 
rentra alors de la Ruthénie, après une campagne de guerre difficile et longue de 
plusieurs mois qui avait pour but de mettre fin aux rivalités internes entre les 
familles princières ruthènes. Le Jagellon essaya en vain de stabiliser la situation 
de conflit entre deux adversaires principaux, et n’ayant pas obtenu de résultats, 
il fit intervenir dans les combats des troupes polonaises. Le 30 novembre 
1432 eut lieu une grande bataille près de Kopestrzyn, au bord de la rivière 
Murachna, terminée par l’anéantissement des troupes ruthènes. « Ayant appris 
une si magnifique victoire sur les ennemis de la foi et les siens, le roi s’adonna 
de nouveau aux prières et sa joie était si grande que l’étaient auparavant ses 
craintes ». Ce succès rétablit le pouvoir suprême du roi sur les terrains occupés 
par des rebelles et restaura son autorité dans tout le Grand-Duché de Lituanie. 
Le chroniqueur Jan Długosz rapporte que Ladislas II Jagellon, qui attendait à 
Lvov les nouvelles du champ de bataille, y a envoyé de riches et nombreux dons 
en tissus et en argent et ordonné de chanter dans toutes les églises de la ville 
Te Deum laudamus pour célébrer la victoire et montrer sa grande fierté et joie 48. 

46	 Ibid., p. 187 : « Sancitum autem tunc fuit et universali decreto a Wladislao rege ab omnibus 
statibus ecclesiasticis et secularibus sentencia et consensu institutum, ut Divisionis Apostolorum 
dies solenni agatur et feriata in universo Regno Polonie celebritate doceantque patres suos filios, 
nepotes, pronepotes et successores ut diem illum observent colantque memoria sempiterna ».

47	 Notons les formules employées (signum magnifice victorie, regium triumphum) qui 
définissaient le prestige et l’importance de la victoire.

48	 Johannis Dlugossi Annales, lib. XI (1432), éd. cit., p. 76 : « ut plena certitudo triumphi tunc 
habita esset et leticia magna in populo exorta, iussu eciam regis Te Deum laudamus ora 
ecclesiarum resonatrent. Isque sermo confestim diffusus in Polonie Regnum, universos 
exultacione et gratulacione replevit ».



152

Ensuite, il partit à Cracovie où il arriva le jour de Noël. Les processions de toutes 
les églises allèrent au-devant du roi pour l’accueillir comme souverain vainqueur 
qui avait accompli ses devoirs envers la patrie. Le monarque descendit de cheval 
et se joignit à la procession à la tête de sa suite et des cavaliers de son entourage. 
Il fit son entrée dans la ville, précédé de bannières et de signes conquis lors 
des combats. « Il n’entra au palais qu’après avoir remercié le Seigneur dans de 
nombreuses églises pour sa victoire, en priant et en faisant l’aumône. Avant 
que les trophées ne soient déposés au trésor et que le souverain n’entre au 
palais, un cortège solennel traversa la ville pour annoncer à tous le grand succès 
de la monarchie » 49. Le chroniqueur ne laisse aucun doute : le retour du roi 
s’accompagne de visites dans de nombreuses églises (multarum ecclesiarum 
limina) où le monarque se rend à pied. Encore une fois, après une brillante 
victoire dont l’importance et la signification se voient rehaussées, le souverain 
descend de cheval pour suivre un parcours jalonné de sanctuaires des saints. La 
joie et la fierté de la victoire s’accompagnent de la ferveur religieuse et des prières 
ardentes faites devant une foule d’habitants. Le cérémonial mis en place après 
la victoire sur les Teutoniques est réitéré et, comme auparavant, il fait associer 
des composantes glorifiant le chef militaire et sa victoire aux signes de piété et 
d’humilité du roi implorant Dieu.

Le retour à pied après une victoire était destiné à démontrer une grande 
humilité d’un roi que Dieu avait envisagé dans ses plans et à travers duquel il 
faisait montre de sa puissance. La piété manifestée à cette occasion changeait le 
caractère de l’apparition publique du roi en transformant un modèle classique 
d’adventus en une cérémonie de caractère plus sacré d’occursus, de rencontre avec 
des tuteurs de la dynastie, du royaume et de tout le peuple chrétien 50. L’arrivée 
dans une ville s’accompagnait d’une cérémonie religieuse importante qui fêtait 
le triomphe et réaffirmait la loyauté des foules tout en évoquant la dimension 
intemporelle de tous les actes du souverain 51. Pour le roi, c’était une occasion de 
manifester d’une part l’obéissance chrétienne et de l’autre, faire valoir sa propre 

49	 Ibid., «  De ipse ex equo descendens, pedibus sequendo processiones, urbes cum 
notabli procerum et nobilium caterva ingressus est, signis hostium in prelio captis eum 
precedentibus  ; nec prius regiam intravit, donec multarum ecclesiarum limina adiens, 
gracias Altissimo pro concessa victoria precibus et elemosinarum largicione persolveret ».

50	 Cf. C. Gnilka, « Gabenzug der Städte bei der Ankuft des Herrn. Zu Prudentius, Peristephanon 4, 
1-76 », dans H. Keller, N. Staubach (dir.), Iconologia Sacra. Mythos, Bildkunst und Dichtung 
in der Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas Festschrift für Karl Hauk, Berlin/New York, 
De Gruyter, 1994, p. 27-30.

51	 J.W.  Bernhardt, Itinerant Kingship and Royal Monasteries in Early Medieval Germany, 
c.  935‑1075, Cambridge, Cambridge  UP, 1993, p.  293, fait remarquer que le séjour des 
rois allemands dans les monastères situés sur leur parcours fixe donnaient une occasion 
excellente pour organiser des entrées cérémonielles des rois en tant que manifestation de 
leur pouvoir et puissance.



153

w
ojciech fałkow

ski     A
d

ventus reg
is. Le retour à pied d’un roi vainqueur

position privilégiée quant au salut éternel. Elle légitimait la gouvernance et 
renforçait l’autorité personnelle du souverain 52. L’entrée royale gagna en durée. 
Elle comportait plusieurs visites pieuses aux sanctuaires, plusieurs passages et de 
nombreuses apparitions du roi devant la foule. Le comportement religieux s’y 
mêlait aux scènes caractéristiques pour des audiences publiques et des entrevues 
ouvertes où le roi accordait sa grâce aux sujets. Une entrée bien planifiée selon 
un parcours fixe, soigneusement mise en œuvre d’après un scénario uni, se 
transformait en une longue traversée de l’espace urbain.

L’arrivée solennelle devenait ainsi une marche du roi à travers la ville, circuitus 
per civitatem, en vue de s’adonner aux prières d’action de grâce, de déposer des 
offrandes votives et de rendre hommage aux saints patrons. En même temps, 
il s’agissait de démontrer clairement que c’était Dieu lui-même qui agissait à 
travers le roi qui n’était que l’exécuteur des volontés divines. Des symboles 
propres aux traditions de la Rome ancienne ont complètement disparu pour 
laisser la place aux références liturgiques et aux contenus bibliques. L’arrivée à 
pied signifiait le détachement de l’adventus chrétien des traditions antiques et 
faisait référence au modèle idéal d’un souverain capable de relire avec humilité 
et mettre à profit des signes venus des cieux. Sans perdre sa majesté, le monarque 
devenait pius dominus, qui, dans l’ambiance du succès s’applique à mettre en 
scène les vertus d’un chef militaire pieux. La victoire remportée dans une 
bataille ne pouvait plus désigner un roi – celle-ci n’étant pas une légitimation 
suffisante pour l’accession au trône – mais la grâce et son signe manifeste, sous 
forme de succès de guerre, donnaient au règne un caractère eschatologique tout 
particulier 53. Il fallait cependant manifester crainte et reconnaissance.

Le modèle dont le roi Ladislas II Jagellon s’est servi provenait d’une ancienne 
tradition royale. Elle s’appuyait sur l’idéologie monarchique du temps des 
Carolingiens qui consolidait le pouvoir patrimonial du roi censé recevoir 
directement du créateur sa sagesse et ses connaissances. Le souverain restait un 
chef spirituel de ses sujets du fait qu’il était le seul à connaître et à comprendre 
les réalités terrestres. De grandes victoires qu’il remportait en étaient une 
confirmation. Le monarque humble et profondément dévoué à Dieu suivait 
une destinée qu’il était le seul à connaître. Il y était prédestiné par son titre et 

52	 Cf. D.A. Warner, « Ritual and Memory in the Ottonian Reich: The Ceremony of Adventus », 
Speculum, 76, 2001, p. 277 qui souligne l’importance des visites dans les églises dans la 
période ottonienne.

53	 Cf. Des remarques sur la désacralisation de la victoire : J. Le Goff, « Le roi dans l’occident 
médiéval  : caractères originaux », dans A.J. Duggan (dir.), King and Kingship in Medieval 
Europe, London, King’s College London Mediaeval Studies, 1993, p.  10. Sur le caractère 
eschatologique de l’entrée royale, voir E. Kantorowicz, « The King’s Advent », art. cit., ici 
p. 58.



154

par sa mission reçue le jour du sacre. Le cérémonial d’un retour à pied après 
une victoire devait réaffirmer sa foi profonde et la protection divine sur le roi et 
sur son peuple. Ceci renforçait son prestige, permettait d’arbitrer les litiges et 
d’atténuer les divisions au sein de l’élite de l’État. Il est difficile de juger à quel 
point la conformité du cérémonial du Moyen Âge tardif avec son archétype 
carolingien était réalisée à l’époque, mais il était l’intention du monarque de 
propager une telle interprétation.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

155

NONDUM ENIM COMPLETE SUNT INIQUITATES YSPANORUM, 
OU L’HAGIOGRAPHIE AU SERVICE DE L’HISTOIRE GÉNÉRALE. 

L’ÉPISODE DE LA VENUE DE MAHOMET EN ESPAGNE  
(VITA SANCTI ISIDORI, BHL, 4486, VERS 1200)

Patrick Henriet 
EPHE, Section des sciences historiques et philologiques

En 1675, le bollandiste Godefroy Henschenius proposa dans le premier tome 
d’avril des Acta Sanctorum l’édition princeps d’une Vita sancti Isidori d’origine 
léonaise (BHL, 4486) 1. Ce long texte anonyme n’est certainement pas de Lucas 
de Tuy, contrairement à ce que l’on n’a parfois supposé. Anonyme, il peut 
maintenant être assez précisément daté de l’extrême fin du xiie ou des premières 
années du xiiie siècle 2. Comme c’était classiquement le cas chez les bollandistes, 
Henschenius avait obtenu le texte d’un correspondant local, en l’occurrence 
le grand érudit Nicolas Antonio († 1684) 3. Cette Vita mêle divers épisodes 
légendaires relatifs à la vie d’Isidore (ainsi son voyage à Rome et sa rencontre 
avec Grégoire le Grand), des lettres du prélat sévillan, une épitaphe 4, une hymne 
et diverses pièces. Le jésuite espagnol Faustino Arévalo, qui édita les œuvres 
d’Isidore à la fin du xviiie siècle, reproduisit ce texte en en excluant les lettres 
et c’est cette version tronquée qui peut aujourd’hui se lire dans la Patrologie 

1	 AASS, Apr. I, Anvers, 1675, p. 330-351.
2	 Le terminus post quem de 1185 est proposé de façon convaincante par J. C. Martín, « El corpus 

hagiográfico latino en torno a la figura de Isidoro de Sevilla en la Hispania tardoantigua y 
medieval (ss. vii‑xiii) », Veleia, 22, 2005, p. 187-228, ici p. 202-206. Je proposerai bientôt 
dans une autre publication, sur la base d’un texte encore inédit, la date ante quem de 1206.

3	 Nicolas Antonio (1617-1684) est l’auteur de deux œuvres posthumes très importantes  : la 
Bibliotheca hispana vetus, Roma, A. de Rubeis, 1696 (rééd de l’éd. de 1788 : Madrid, 1996) 
et la Bibliotheca hispana nova, Roma, A. de Rubeis, 1692 (rééd. de l’éd. de 1788 : Madrid, 
1996), qui répertorient et commentent les auteurs hispaniques d’Auguste à 1500 puis à partir 
de 1500. Il a aussi été l’un des tout premiers à critiquer les fausses chroniques dont il est 
question infra : voir son œuvre également publiée à titre posthume par G. Mayàns i Siscàr, 
Censura de historias fabulosas, Valencia, A. Bordazar de Antazu, 1742 (rééd. Madrid, 1999).

4	 Éditée de façon critique par J. C.  Martín, «  El Epitaphium Leandri, Isidori et Florentinae 
(ICERV, 272) o la compleja transmisión de un texto epigráfico. Nueva edición y estudio », 
Euphrosyne, 38, 2010, p. 139-163.



156

latine 5. Qui veut étudier la Vita sancti Isidori dans toute sa cohérence doit donc 
encore se reporter aujourd’hui aux Acta sanctorum. Cependant Henschenius 
lui-même n’avait pas donné un texte totalement complet. En effet, à la fin d’un 
chapitre consacré aux miracles opérés par Isidore lors de son retour de Rome, il 
avait intégré la note suivante :

On avait inséré ici plusieurs choses relatives à la prédication de Mahomet 
en Espagne, et comment, averti par le diable, il retourna en Afrique en 
raison de l’arrivée de saint Isidore. Nicolas Antonio juge cela faux et 
rajouté. Tamayo discute cette question et crie à la vaine croyance sans 
une pointe de vérité, de même que Morales, Padilla, Mariana et d’autres. 
C’est la raison pour laquelle nous avons éliminé ce passage de cette Vita, 
principalement car on peut lire un résumé de ces récits chez Lucas de Tuy, 
au livre 3 de sa Chronique, sous le roi Sisebut et à l’ère 674 ; de même dans 
la chronique de Maxime à l’année 606, chez Liutprand à l’année 607, ainsi 
que chez d’autres auteurs récemment inventés, comme si quelque gloire en 
revenait à l’Espagne. Mais pourquoi, en revanche, quelque prédicateur de 
la dépravation mahométane ne serait-il pas passé d’Afrique en Espagne à 
l’époque d’Isidore et, promptement découvert, n’aurait-il pas été poussé à 
prendre la décision de fuir 6 ?

On voit bien qu’Henschenius dépend ici complètement d’Antonio. Si c’est 
sans doute lui qui a choisi d’éliminer le passage incriminé, il reprend au savant 
érudit espagnol quelques unes des références érudites que celui-ci lui avait très 
certainement fournies 7. Nous reviendrons bientôt sur ce point. Auparavant, 
avant de commenter puis d’examiner brièvement la postérité de ce texte 

5	 F. Arévalo, Sancti Isidori Hispalensis […] opera omnia, Roma, Typis Antonii Fulgonii, 1797-
1804, 7 vol.,  t. II, p. 452-492, reproduit dans PL, 82, col. 19 A-53 B.

6	 «  Sequebantur nonnulla inserta de Mahometis praedicatione in Hispania, et quomodo a 
diabolo monitus sit recedere in Africam, propter adventum sancti Isidori, quae falsa et ad-
scititia censet Nicolaus Antonius. Disputat de iis Tamajus, qui opinionem vanam et sine 
apice veritatis adstructam clamitat cum Morales, Padilla, Mariana et aliis. Quare nos ea 
ex hac Vita eliminamus, maxime quia compendium hic relatorum legi potest apud Lucam 
Tudensem, lib. 3 Chronici sub Sisebuto rege et aera 674 ; item apud Maximum, in Chronico 
ad annum 606 ; Luitprandum, ad annum 607, et similes auctores nuper excogitatos, quasi 
ex inde Hispaniae accederet aliqua gloria. Quidni tamen Mahometicae pravitatis seminator 
aliquis, tempore Isidori ex Africa in Hispaniam trajecerit, matureque detectus, coactus sit sibi 
fuga consulere ? », éd. AASS, Apr. 1, p. 340, C‑D, n. e.

7	 Je comprends que c’est Henschenius et non Antonio qui a coupé le passage. Il n’est cependant 
pas possible de le vérifier car ni les archives des Bollandistes ni la Bibliothèque royale de 
Belgique (qui ont hérité d’une partie des Collectanea des Bollandistes) ne conservent les 
documents du dossier isidorien. Je remercie vivement Robert Godding qui m’a aimablement 
renseigné sur ce point.



157

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

étonnant qui avait été censuré au nom de la vérité historique, il convient de le 
lire en nous appuyant sur l’édition récemment publiée par José Carlos Martín 8.

Alors que le bienheureux prélat était en chemin, les guérisons et les pluies 
l’accompagnaient. Comme il se trouvait à proximité de la ville de Séville, on 
lui fit savoir qu’un certain Mahomet, grand scélérat, corrompait ceux qui 
l’écoutaient de sa bouche vipérine pleine d’idées nouvelles. Il lui fut également 
rapporté que depuis son départ, un serpent d’une taille extraordinaire, dépassant 
le volume d’une grosse poutre, avait réduit à la désolation de nombreuses zones 
proches de la ville en dévastant les alentours de sa gueule crachant des flammes. 
Ayant entendu cela, le saint, fortement attristé, envoya des serviteurs afin 
qu’ils lui amenassent Mahomet, ou bien, dans le cas où il refuserait de venir 
spontanément, qu’ils le gardassent enchaîné jusqu’à son arrivée, lui-même leur 
fournissant les liens destinés à contenir ses maléfices. Cependant le Diable, qui 
fait le siège du genre humain, apparut à Mahomet transfiguré en ange de lumière 
et lui dit : « Très cher, Isidore le séducteur, notre adversaire, notre ennemi et 
celui des nôtres en toutes choses, est présent. Retire-toi donc rapidement des 
limites de l’Espagne, car ni toi ni même les anges de Dieu, ne pouvons supporter 
sa présence ». Mahomet lui répondit : « Quelle est donc cette nouveauté, que 
les anges du seigneur sont incapables de supporter la présence d’un homme 
mortel » ? Le Diable rétorqua : « En aucun cas n’appelle cela une nouveauté, 
mais plutôt une antiquité dont il est garanti qu’elle vient du fond des âges. En 
effet le premier homme, qui avait été fait à l’image de Dieu, qui se trouvait en 
contact avec la totalité de la création et auquel de saints anges avaient été assignés 
pour sa protection, fut expulsé du paradis à la suite d’un piège du Diable, et les 
anges de Dieu n’ont absolument rien pu faire pour lui. Même Jésus Christ, ce 
grand prophète, harcelé par le même Diable et saisi par l’urgence, ne pouvant 
plus supporter ses persécutions, pria Dieu afin qu’il l’arrachât à la mort. Et 
en quoi les saints anges l’aidèrent-ils ? C’est le Seigneur qui prit son Christ et 
l’arracha au mal ». Mahomet dit alors : « Ces choses, affirmes-tu, ont été faites 
par le Prince des Esprits, mais Isidore est un homme et vous le craignez » ? Le 
Diable lui répondit : « Isidore n’accomplit pas ces actions en tant qu’homme, 
car c’est le Prince des Esprits qui agit à travers lui. Reconnais donc que lorsque 

8	 J. C.  Martín, «  El corpus  », art.  cit., p. 227-228 (en attendant le texte de sa future édition 
de la Vita sancti Isidori), avec quelques minuscules variantes qui ne méritent pas d’être 
mentionnées. J’ai par ailleurs présenté en un ensemble ininterrompu ce qu’il a proposé 
en plusieurs paragraphes, afin de suggérer que l’épisode de Mahomet et celui du serpent, 
comme je m’en explique un peu plus loin, forment une seule et même histoire dans l’esprit 
du narrateur, qui les présente d’ailleurs ensemble au début de la séquence narrative : Isidore 
combat le mal et l’hérésie sous toutes ses formes, et il les élimine de l’Hispania à son retour 
de Rome. Je ne prétends pas que ce choix soit le seul possible.



158

le peuple d’Israël sortit d’Égypte grâce à Balaam, fils de Beor, le diable lui ferma 
la route, de telle sorte que le Seigneur donna seulement au bout de quarante 
ans la terre jadis promise, ce qu’il s’était engagé à faire en quarante jours » 9. 
Mahomet répondit : « Le pouvoir du diable est donc tel qu’il puisse résister 
même à Dieu » ? Le Diable lui répondit : « Nullement, mais il est un juste juge, 
s’il en est ; il l’a créé entre les astres comme étoile du matin, et il lui a permis de 
se livrer de temps à autre à ses opérations, afin que les justes fussent éprouvés 
par ses persécutions comme l’or dans la fournaise et transportés dans des délices 
éternelles de lait et de miel, alors que les impies, en punition de leurs mauvaises 
actions, seraient éternellement punis dans de nombreux tourments par celui 
auquel ils se sont attachés ». Mahomet : « Si tu savais déjà que je ne tirerais 
aucun bénéfice en raison de la présence de cet Isidore, pourquoi as-tu dit que 
j’obtiendrais pour toi tout le peuple hispanique » ? À ceci le Diable répondit : 
« J’ai su par une révélation divine qu’il séjournerait dans l’Église romaine, et que 
par la suite il ne reviendrait pas, mais on voit parfois changer les projets de la 
volonté divine, tantôt en raison de la méchanceté des hommes, tantôt par l’effet 
de la pénitence. En raison de la méchanceté des hommes, comme pour les fils 
d’Israël repoussés hors de la Terre promise : ‘Les iniquités des Amorrhéens et des 
Phérésens », dit l’Écriture 10, « ne sont en effet pas encore achevées, de telle sorte 
que celui qui vit dans la souillure se souillera plus encore’ 11 et sera pour cette 
raison jugé plus durement. Par l’effet de la pénitence, comme avec le peuple de 
Ninive, dont le Seigneur eut pitié car il fit pénitence 12. Veuille donc maintenant 
cesser d’être incrédule à mes paroles, et d’ici, gagne vite l’Afrique et prépare-toi 
à y enseigner mes préceptes à un peuple nombreux. En effet, les iniquités des 
habitants de l’Hispania ne sont pas encore terminées ». Après avoir dit ceci, le 
Diable disparut. Convoquant les siens, Mahomet leur raconta tout cela dans 
l’ordre. Ceux-ci lui dirent : « N’as-tu donc pas entendu comment lors de son 
retour il a rétabli les santés et rendu au monde la pluie longtemps absente ? 
Prends garde à ne pas désobéir à la parole de Dieu, à ne pas tomber entre les 
mains d’Isidore et à ne pas être jugé très sévèrement. En effet, il a abandonné 
toute compassion humaine et il entre en fureur à la façon d’une ourse à laquelle 
on a enlevé ses enfants » 13. Voilà pourquoi épouvanté, Mahomet hâta sa fuite, 
parvint en Afrique et séduisit une innombrable multitude d’Ismaélites par sa 
prédication criminelle. Arrivant à Cordoue, les envoyés du bienheureux prélat 
ne trouvèrent pas celui qu’il cherchaient. Poursuivant jusqu’à la mer, après 

9	 Voir Nombres 13, 26 et 14, 33‑34.
10	 Genèse 15, 16
11	 Apocalypse 22, 11.
12	 Voir Jonas 3, 5-10.
13	 Allusion à 2 Rois, 17, 8, Proverbes 17, 12 et Osée 13, 8.



159

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

avoir capturé certains des siens, ils s’en retournèrent. Comme le saint docteur 
cheminait en un endroit où se trouvait un dragon, alors qu’il parvenait dans un 
lieu qui est appelé Sainte-Eulalie, un animal monstrueux apparut, une vision 
d’horreur, dont la bouche faisait entendre avec un crépitement de flammes un 
son semblable à un torrent furieux débordant de son lit 14. Le saint exhorta les 
siens à ce que, abandonnant toute peur, ils allassent audacieusement vers lui 
en se protégeant par le signe de notre rédemption. Alors qu’ils approchaient, 
le dragon qui, plein de fureur, allait à leur rencontre, baissant la tête, demeura 
immobile comme s’il acceptait l’autorité de celui qui commande. Le saint lui 
dit : « Au nom de Jésus Christ fils de Dieu, je t’ordonne d’aller dans un lieu où tu 
ne nuiras à aucune créature ». À ces mots, dans un grand vacarme accompagné 
de sifflements, le serpent recula et ne reparut jamais 15.

14	 Sur l’origine jacobéenne de cet épisode, voir infra, n. 19.
15	 «  Profectus inde beatus antistes, egritudinum curaciones simul et pluvie comitabantur 

eum. Veniente autem eo haud procul ab Yspalensi urbe, nunciatum est ei quod quidam 
celeratissimus Machometus inauditarum opinionum vipereo ore inficeret audientes. 
Perlatum est etiam quod ab eius discessu, draco incredibilis magnitudinis magne trabis 
quantitatem excedens, flammivomo ore circumquaque devastando, plura suburbia redegerat 
in solitudinem. His auditis sanctus, nimium mestus, misit apparitores qui Machometum ad 
se ducerent, et si nollet venire spontaneus, vinculis astrictum, ipse eis tradens ligamina ad 
eius maleficia conprimenda, suo adventui reservarent. Sed humani generis circumventor 
diabolus, transfigurans se in angelum lucis, apparuit Machometo dicens  : “O dilecte mi, 
adversarius noster adest Ysidorus seductor, nobis et omnibus nostris per omnia inimicus. 
Velociter ergo ab Yspanie confinibus abscede, quod eius presenciam nec tu nec etiam angeli 
Dei possumus sustinere”. Cui Machometus : “Quid est hoc”, inquid, “novitatis, quod angeli 
Domini mortalis hominis presenciam sustinere non valent ?” Contra diabolus : “Nequaquam 
hoc novitatis dixeris, sed primive astrue antiquitatis. Nam primus homo qui ad similitudinem 
Dei factus fuerat et in se totius mundi contulit conectionem, cui sancti angeli deputati erant 
ad custodiam, de paradiso eiectus est circumventione diaboli mediante, et angeli Dei in nullo 
eum penitus iuvare potuerunt. Christus etiam Ihesus propheta magnus ab eodem diabolo 
fatigatus, necessitate conpulsus, oravit Deum ut erueret eum a morte, eius persecuciones 
ferre non sustinens. Quid utique ei sancti angeli profuerunt ? Sed tulit Dominus Christum 
suum et eruit eum a malo”. “Ista”, inquid Machometus, “a Principe spirituum facta sunt ut 
asseris, sed Ysidorus homo est et vos eum timetis” ? Respondit ei diabolus : “Non operatur 
hoc Ysidorus in hoc quod homo, quia spirituum Princeps operatur in eo. Recognosce ergo 
quod in egressu israhelitici populi ex Egipto per Balaam filium Beor, demon iter populi 
inpedivit, ut quod Dominus quadraginta diebus se facturum spoponderat, vix quadraginta 
annis repromissam olim terram contulerit”. Dicit ei Machometus : “Tante ergo virtutis est 
diabolus, ut etiam Deo resistere possit”? Respondit ei diabolus : “Nequaquam, sed iustus 
iudex cum sit, et eum sicut Lucifer inter astra creaverit, permitit eum ad tempus suas exercere 
operaciones, ut iusti eius persecucionibus velut aurum in fornace probati, ad eternas lactis 
et mellis delicias transferantur, impii autem ex repromissione malorum operum ab eo 
cui adheserunt diris tormentis eternaliter puniantur”. Machometus ad eum : “Et si huius 
Ysidori instancia me minime proficere praesciebas, quare totam gentem yspanicam per me 
te lucraturum dixisti”? Ad hoc diabolus ait  : “Ex divina relacione cognovi eum in romana 
Ecclesia remansurum et ulterius eum hunc minime reversurum, sed proposita voluntatis 
divine aliquando inmutari videntur, quandoque propter nequiciam hominum, quandoque 



160

Ce texte mériterait sans doute un commentaire plus long que celui que je 
proposerai ici. Il m’a cependant semblé avoir toute sa place dans un recueil dédié 
à Michel Sot car il se situe à mi-chemin entre le genre hagiographique et le genre 
historiographique, ainsi que suffit à le prouver sa postérité, entre chroniques et 
légendiers. Par ailleurs il illustre parfaitement l’adage selon lequel « le mieux est 
l’ennemi du bien » : en effet, dans le contexte de la Contre-Réforme, Antonio 
et les Bollandistes travaillaient à débarrasser le catholicisme de ses légendes 
non fondées. Ils déployèrent à cet effet l’érudition que l’on sait au service de la 
Vérité historique. Leur choix peut donc être perçu comme le signe d’un progrès. 
Néanmoins, jusqu’à une date récente, l’historien contemporain ne pouvait 
qu’éprouver une grande frustration en lisant la note de Henschenius qui le 
privait d’un texte aussi remarquable. Il lui était du coup impossible d’apprécier 
pleinement les buts et les attendus de la Vita sancti Isidori. Commençons donc 
par ce dernier point.

Le culte d’Isidore de Séville est tardif et ne se met véritablement en place 
qu’après la translation des restes du saint depuis la Séville musulmane vers la 
ville chrétienne de León, capitale du royaume du même nom (1063). Entre 
cette date et le milieu du xiiie siècle, deux récits de la translation, la Vita 
qui nous occupe et un long recueil de miracles furent écrits à León, textes 
anonymes à l’exception du Liber miraculorum, dû à Lucas de Tuy 16. Il faut 

propter penitenciam. Propter nequiciam, ut protelacio dande terre promissionis filiis 
Israhel : ‘Nondum enim’, ait scriptura, ‘complete sunt iniquitates amorreorum et ferezeorum, 
ut qui in sordibus est sordescat magis et inde amplius iudicetur’. Propter penitenciam, ut 
in populo ninivitico, cui penitencia mediante dominus misertus est. Nunc ergo noli existere 
incredulus verbis meis, sed festinans hinc vade in Affricam, docensque ibi precepta mea in 
gentem magnam futurus. Nondum enim complete sunt iniquitates Yspanorum”. Et his dictis 
diabolus disparuit. Convocatis itaque suis, Machometus cuncta eis narravit per ordinem. 
Cui dixerunt  : “Nonne audisti qualiter in suo regressu perficit sanitates et sublatam diu 
pluviam redit mundo ? Considera ne sis inobediens ori Domini et incidas in manus Ysidori et 
durius pertracteris. Omni enim humana deposita conpassione, sevit in huiusmodi veluti ursa 
raptis fetibus”. Exterritus itaque Machometus acceleravit fugam, atque in Affricam veniens 
innumeram Hysmaelitarum multitudinem nefariis predicationibus seduxit. Venientes autem 
missi beati antistis Cordubam et quesitum non invenientes, ad mare usque prosequentes, 
quibusdam de suis captis, reversi sunt. Sancto doctore, ubi draco erat parante itinere, 
accedente autem eo in locum qui sancta Eulalia vocatur, apparuit orrende visionis 
inmanissima belua, ex cuius ore quasi inundantis torrentis rapidissimi cum flamarum 
crepitu sonus audiebatur. Ortabatur vero suos sanctus ut depulso timore, muniti nostre 
redempcionis signo, aucdacter accederent. Appropinquantibus illis, draco qui sevissimus 
occurebat, demisso capite, stetit quasi praeceptum sustinens inperantis. Cui sanctus: “In 
nomine”, ait, “Ihesu Christi filii Dei, praecipio tibi ut eas in locum ubi nulli noceas creature”. 
Ad haec serpens cum sibilis et strepitu ingenti recedens, nusquam conparuit ».

16	 Voir B. de Gaiffier, « Le culte de saint Isidore de Séville. Esquisse d’un travail », dans 
M. C. Díaz y Díaz (dir.), Isidoriana. Estudios sobre san Isidoro de Sevilla en el xiv centenario 
de su nacimiento, León, Centro de estudios San Isidoro, 1961, p. 271-283 ; P. Henriet, « Rex, 
lex, plebs. Les miracles d’Isidore de Séville à León (xie-xiiie siècles) », dans M. Heinzelmann, 



161

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

encore ajouter plusieurs pièces mineures à cet ensemble conséquent 17. Le grand 
écrivain sévillan, véritable père de l’Église hispanique, fut alors décrit sous des 
vêtements qui, bien souvent, n’avaient rien à voir avec la tradition. Représentant 
par excellence de l’âge d’or wisigothique, il était à même d’alimenter un discours 
politique « néo-gothique » dont les hagiographes léonais firent bon usage. 
Désormais thaumaturge, le Doctor Hispaniarum était aussi directement engagé 
dans la lutte contre l’islam péninsulaire, ce qui, d’un point de vue doctrinal, était 
considéré comme un des aspects de sa lutte contre tout type de déviance. C’est la 
raison pour laquelle il nous semble que le court épisode du serpent qui suit celui 
de Mahomet ne doit pas en être forcément séparé, rien n’y invitant d’ailleurs 
dans le récit 18. Le dragon, clairement emprunté à l’hagiographie jacobéenne, 
est présenté comme produisant des sons accompagnés de flammes alors que 
Mahomet séduit ses victimes « par ses discours vipérins et remplis d’opinions 
inédites » 19. Derrière les expressions topiques, on comprend qu’il n’y a sans 

K.  Herbers, D.  Bauer (dir.),  Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, 
Deutungen, Stuttgart, F. Steiner, coll. « Beiträge zur Hagiographie », 3, 2002, p. 334-350 ; 
J. C. Martín, « El corpus », art. cit.

17	 Voir J. C.  Martín, Scripta de Vita episcopi Hispalensis episcopi, Turnhout, Brepols, 
CCSL, 113 B, 2006.

18	 Mais je reconnais bien volontiers que le choix de la séparation, qui est celui de 
J. C. Martín, « El corpus », art. cit., p. 227-228, avec un § 19a et un § 19b, est sans doute tout 
aussi légitime. Voir supra, n. 8.

19	 Le passage du dragon présente des similitudes qui ne peuvent être le fruit du hasard avec 
l’hagiographie jacobéenne et plus précisément semble-t-il avec des versions de la Translatio 
de saint Jacques originaires de Fleury et de Gembloux. La question est complexe et je réduis 
ici les références au strict minimum en renvoyant à B.  de  Gaiffier, «  Notes sur quelques 
documents relatifs à la translation de saint Jacques en Espagne », dans Analecta Bollandiana, 
89, 1971, p. 47-66, et M. C. Díaz y Díaz, « La Epistola Leonis pape de translatione sancti Iacobi 
in Galleciam  », Compostellanum, 43, « En camino hacía la gloria. Miscelánea en honor de 
Mons. Eugenio Romero Pose », dir. L. Quinteiro Fiuza, A. Novo, 1999, p. 569-587. La plupart 
des textes sont donnés en annexe dans ce dernier article (p. 558-568). Pour le récit de la 
translation originaire de Fleury, voir A.  López Ferreiro, Historia de la santa A.M.  Iglesia de 
Santiago de Compostela, Santiago, Impr.  del Seminario conciliar central, 1898, 4  vol., t.  I, 
p. 197-198. Dans l’épisode qui nous intéresse, les disciples de saint Jacques inhument le corps 
de celui-ci sur le Mont Illicinus et doivent mettre en fuite un dragon qui occupait les lieux. 
L’arme utilisée, le signe de la croix, est la même que dans la Vita Isidori. Dans la version de 
Fleury (BHL, 4058), le dragon est qualifié d’immanissimus et plus loin de bellua, il est décrit 
insibilans. Celui d’Isidore est une inmanissima bellua qui s’enfuit cum sibilis. Le terme bellua 
n’apparait pas dans la version de Gembloux (BHL, 4068), mais le dragon y est immanissimus 
et surtout l’épisode se termine par le même « et nusquam comparuit » que dans la Vita sancti 
Isidori. Le texte est différent dans la version de la Translatio donnée par le Codex Calixtinus au 
milieu du xiie siècle (BHL, 4061). Sous réserve d’une recherche plus approfondie, on est donc 
en droit de penser que l’auteur de la Vita sancti Isidori a disposé d’une version de la Translatio 
dont dépendent aussi bien le texte de Fleury que celui de Gembloux mais qui, sauf erreur de 
ma part, ne correspond exactement à aucune version connue. Cette petite trouvaille pourrait 
confirmer la remarque suivante de M. C. Díaz y Díaz : « no querría excluir la posibilidad de que 
la aproximaciones temáticas de ambas piezas (= Fleury et Gembloux) se debieran a una fuente 



162

doute là, dans l’esprit du narrateur, que deux manifestations assez voisines du 
même mal, l’hérésie. En rentrant à Séville, Isidore nettoie la Péninsule de toute 
déviation doctrinale 20. Il est plus que jamais présenté comme un personnage 
clé dans l’histoire de l’Hispania, une histoire qui, depuis le ixe siècle, s’articulait 
dans toutes les chroniques autour d’un point nodal qui était évidemment ce que 
l’on appela ultérieurement la « perte de l’Espagne », soit la conquête musulmane 
de 711 et l’« occupation » qui s’ensuivit. À la fin du xiie siècle, cependant, 
aucun texte n’était encore allé aussi loin que la Vita. Le schéma providentialiste 
expliquant la conquête musulmane de l’Espagne était alors présent dans toutes 
les chroniques et chacun le connaissait : les péchés des derniers rois wisigoths 
avaient entraîné un châtiment divin dont les sarrasins avaient été l’instrument 21. 
Mais en nous montrant comment l’intervention d’Isidore retarde le passage de 
la Péninsule sous le joug agaréen (passage envisagé par Mahomet sur le mode de 
la conversion et non sur celui de l’expédition militaire), l’auteur nous renvoie à 
un moment de la domination wisigothique au cours duquel la sainteté d’Isidore 
suffit à éloigner le châtiment de Dieu. L’action du saint engage le destin de 
toute la communauté hispanique, comme le montre un autre passage de la Vita, 
que l’on retrouve à peu près sous la même forme dans l’Historia translationis, 
laquelle doit être très légèrement postérieure à la Vita. Ces quelques lignes, non 
censurées cette fois, semblent faire écho au texte qui nous occupe ici. Après 
avoir donné leurs lois aux rois goths et imposé la « discipline ecclésiastique » 
(législation, donc, civile et canonique), le saint prédit que lorsque le peuple 
goth délaissera ses préceptes, il sera frappé par le glaive des ennemis, par la 
famine et par la peste : trois maux qui étaient assurément associés à l’invasion 
musulmane, comme le montre une description de la situation de l’Hispania 
pendant l’invasion que l’auteur de la Vita connaissait pour l’avoir lue dans le 
premier récit de la translation 22. Le Diable lui-même participe du plan divin 

legendaria compostelana común », dans « La Epistola Leonis pape », art. cit., p. 532. Notons 
enfin qu’une version conservée à Rome dans la Bibliotheca Casanatense (BHL, 4061b) donne 
aussi inmanissimus et nusquam comparuit. Les emprunts de l’hagiographie isidorienne au 
dossier jacobéen sont bien attestés par ailleurs.

20	 Je me permets de renvoyer sur ce point à P. Henriet, « Hagiographie léonaise et pédagogie 
de la foi  : les miracles d’Isidore de Séville et la lutte contre l’hérésie (xie-xiiie  siècle)  », 
dans D.  Baloup  (dir.), L’Enseignement religieux dans la couronne de Castille. Incidences 
spirituelles et sociales (xiiie-xvie siècles), Madrid, Casa de Velázquez, « Collection de la Casa 
de Velázquez, 79 », 2003, p. 1-28 (certaines datations ont été affinées depuis ce travail).

21	 Sur ce schéma en contexte léonais et en grande partie d’après les textes « isidoriens », id., 
«  Perte et récupération de l’Espagne. Les constructions léonaises (xie-xiiie  siècle) », dans 
P. Chastang (dir.), Le passé à l’épreuve du présent, Paris, PUPS, 2008, p. 119‑135.

22	 Récit de la fin du xie siècle : PL, 81, col. 40B (« omnes incolas ferro, flamma, fame consumptos »). 
C’est donc la Vita sancti Isidori qui marque le début de l’Isidore « prophète », lequel connut 
une longue carrière. On a vu que le texte de la Vita est repris dans l’Historia translationis, 



163

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

puisque dans son discours à Mahomet, faisant assurément allusion au désastre 
qui devait survenir moins d’un siècle plus tard, il précise : « Les iniquités des 
Hispaniques n’ont pas encore atteint leur terme » 23.

Si la Vita Isidori innove en décrivant une rencontre frustrée entre Isidore et 
Mahomet, son auteur n’est cependant pas le premier à imaginer que ce dernier 
séjourna en Espagne. Il est vrai que la chronologie, qui faisait du prophète de 
l’islam le contemporain de l’époque wisigothique et d’Isidore, s’y prêtait bien. 
Ainsi, deux Artes lectoriae des années 1086-1087, respectivement composés par un 
Magister Seguinus et par Aimery de Gastine, prétendaient que Mahomet, appelé 
pour l’occasion Ocin, avait été envoyé en Espagne par un Osius papa 24. Ces noms 
se retrouvent dans une œuvre antimusulmane déjà attestée à la fin du xe ou au 
début du xie siècle, le Tultusceptrum de libro domni Metobii, sans que l’on sache 
par quel biais ces informations purent être transmises 25. On notera aussi que 
le Tultusceptrum mettait déjà en scène, comme ensuite la Vita sancti Isidori, un 

éd. J.A. Estévez Sola, Chronica Hispana saeculi xiii, Turnhout, Brepols, CCCM, 73, 1997, t. I,1, 
p.  144. Quelques années plus tard, déjà, Lucas de Tuy donnait le texte d’une prophetia 
Isidori dans laquelle on lisait entre autres : « Inde cadent Goti bellis, et barbarus hostis / 
Vos premet innumera clade, timore, fame  » (voir  Chronicon mundi,  III, 3, éd.  E.  Falque, 
Turnhout, Brepols, CCCM,  74, 2003, p.  165. Sur Isidore prophète à la fin du Moyen Âge 
et à la Renaissance, jusque dans les milieux morisques prophétisant la victoire de l’islam 
par la bouche du saint sévillan, voir L.  López Baralt, « Las problemáticas “profecías” de 
San Isidoro de Sevilla y de Ali Ibnu Yebir Alferesiyo en torno al Islam español del siglo xvi : 
tres aljofores del ms Aljamiado 774 de la Biblioteca Nacional de Paris », Nueva Revista de 
filológia hispánica, 29, 1980, p. 343-366 (deux prophéties isidoriennes pro-islamiques et 
une prophétie pro-chrétienne). Un aljofor est une prophétie.

23	 Voir infra, n. 15.
24	 Magister Seguinus. Ars lectoria. Un art de lecture à haute voix du onzième siècle, éd. J. Engels, 

C.H. Kneepkens, H.F. Reijnders, Leiden, E.J. Brill, 1979, p. 124 : « A Christo nato usque ad transitum 
Ocin quem Sarraceni Maumitum dicunt, quem Osius papa ad Hispanias direxit corrigendi gratia 
anni sescenti decem ». On notera que ce magister Seguinus, qui semble originaire du Centre-
Ouest de la France, est allé en Espagne, en tout cas dans la région de l’Èbre : « hic Hiberus 
ipse est fluvius maior Hispanie, unde ipsa dicta est Hiberia. Hunc ergo fluvium cum transirem, 
memini me quodam ligneo ponte medio mortem pavisse », ibid., p.  170), et H. F. Reijnders, 
« Aimericus de Gastine, Ars lectoría (2 prologues et début du traité) », Vivarium, 9, 1971, p. 119-
137 ; ibid., 10, 1972, p. 41-101, 124-176, ici p. 141 (Anno Christi DCVII obiit Ocin diaconus, quem 
Sarraceni Maumitum uocant, qui ab Osio papa ad Hispanias missus legatione officii fungens, sed 
deceptus decepit, anni CCCCLXXVIII). Textes cités par A. d’Ancona, « La leggenda di Maometto 
in Occidente », Giornale Storico della Letteratura Italiana, 13, 1889, p. 199-281, ici p. 245-246 
(rééd. actualisée par A. Borruso, Roma, 1994, ici p. 65-66), et G. González Muñoz, « La leyenda 
de Mahoma en Lucas de Tuy », dans M. Pérez González (dir.), Actas del III Congreso Hispánico de 
Latín Medieval, León, Universidad de León, 2002, p. 347-358, ici p. 354.

25	 Sur ce texte, voir M.  C.  Díaz y  Díaz, «  Los textos antimahometanos más antiguos en 
códices españoles  », Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge,  37, 1970, 
p.  149-168 (avec édition du Tultusceptrum p.  163-164) et K.B.  Wolf, «  The Earliest Latin 
Lives of Muhammad », dans M. Gervers, R. Jibran Bikhazi (dir.), Conversion and Continuity: 
Indigenous Christian Communities in Islamic Lands, Eighth to Eighteenth Centuries, Toronto, 
Pontifical institute of mediaeval studies, 1990, p. 89-101.



164

dialogue entre Mahomet et Satan déguisé en ange de lumière 26. Peu de temps 
après ces Artes lectoriae, soit au début du xiie siècle, la célèbre Chronique du Pseudo 
Turpin (dont on rappellera que le plus ancien manuscrit est hispanique) précisait 
que Mahomet avait lui-même fabriqué la célèbre idole de Cadix 27. L’idée de la 
venue du fondateur de l’islam en Péninsule était donc dans l’air. C’est cependant 
l’auteur de la Vita qui l’associe pour la première fois à la personne d’Isidore. Son 
récit eut une longue postérité et donna lieu à bien des discussions. On notera 
cependant qu’il fut toujours réduit à l’essentiel (Mahomet est contraint de repartir 
en Afrique car Isidore s’apprête à l’emprisonner), sans doute car le dialogue 
avec le Diable déguisé en ange de lumière était complexe : il fallait en effet bien 
comprendre que Satan, désireux d’abuser Mahomet, s’exprimait non comme un 
rebelle mais comme un fidèle du seigneur, alors qu’Isidore était présenté dans les 
passages en discours direct comme un représentant du mal 28.

Il n’est pas surprenant de constater que les premiers textes à mentionner cet 
épisode sont léonais. Dans les années qui suivirent la rédaction de la Vita, un 
autre auteur anonyme rédigea une Historia translationis dans laquelle il signalait 
que Mahomet avait été « honteusement expulsé d’Hispania à l’époque de sa 
prédication » 29. La première chronique à mentionner cette histoire est celle 
de Lucas de Tuy (années 1230), sans doute la principale figure dans l’histoire 
du culte isidorien. Lucas ne fait pas allusion à ces événements dans son gros 
recueil de miracles, mais en revanche, dans son Chronicon mundi, il signale à 
deux reprises la venue de Mahomet en Espagne en présentant le rôle d’Isidore 
conformément à ce qu’il avait lu dans la Vita 30. Lucas donne en même temps 

26	 À la fin du xiie siècle, ce thème était courant dans les textes latins. Outre le Tultusceptrum, on 
signalera au ixe siècle Euloge et Alvar de Cordoue, et ultérieurement la Passio de Nunilo et 
Alodia. Il est aussi présent hors de la Péninsule, ainsi au xiie siècle chez Hugues de Flavigny 
(éd.  G.H.  Pertz, MGH, SS,  VIII, Hannover, Verlag Hahnsche Buchhandlung, p.  323)  : voir 
G. González Muñoz, « La leyenda de Mahoma », p. 351 et n. 10.

27	 Chronique du Pseudo Turpin, cap. 4, éd. K. Herbers, M. Santos Noia, Liber sancti Jacobi. 
Codex Calixtinus, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 1998, p. 203, et G. González 
Muñoz, « La leyenda de Mahoma », art. cit., p. 354.

28	 Cf. par exemple supra, n. 36 à propos des choix de Rodrigue de Cerrato.
29	 « […] eorum Macometo per omnia inimicum, qui etiam sue predicationis tempore ab eo ab 

Yspania turpiter est eiectus », éd. J.A. Estévez Sola, dans Historia translationis sancti Isidori, 
Turnhout, Brepols, CCCM, 73, 1997, t. II, 4, p. 154.

30	 On trouvera la bibliographie relative à Lucas de Tuy dans l’édition du Chronicon mundi par 
E. Falque (voir infra, n. 22) Voir II, 80, p. 160 (« Ipso tempore Mahumet ab Yspania turpiter 
fugatus in Affrica nequiciam nefarie legis stultis populis predicavit ») et surtout III,5, p. 168 : 
« Hec dicens, quedam signa et miracula magicis artibus fecere nitebatur. Verumtamen, ut 
fertur, diabolus transfigurans se in angelum lucis, quedam ei predicebat futura. Unde est 
ut in exordio sue subdole predicationis adiret Yspaniam et Cordube sue perditionis sectam 
doceret. Dicebat enim Ihesum Christum Dominum de virgine esse natum operatione Spiritus 
Sancti, non tamen esse Deum. Quod cum beatissimo patri Ysidoro nunciatum fuisset, qui 
tunc revertebatur a romana curia, confestim misit ministros, qui caperent eum. Sed diabolus 



165

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

une légitimité nouvelle à cet épisode, puisqu’il l’intègre à un passage présenté 
comme une chronique d’Ildephonse de Tolède († 667), chronique inconnue par 
ailleurs et dont absolument tout porte à croire qu’il en est le véritable auteur 31. La 
venue de Mahomet n’est donc plus attestée par un hagiographe anonyme mais 
par un quasi-contemporain d’Isidore, archevêque de Tolède, lui-même saint et 
réputé pour ses divers écrits, dont tout particulièrement le traité sur la virginité 
de Marie. Le succès de cette histoire dans les chroniques aurait néanmoins pu 
s’arrêter là, car quelques années plus tard, dans l’autre grande chronique hispano-
latine du xiiie siècle, l’archevêque de Tolède Rodrigo Jiménez de Rada († 1247), 
attentif lecteur de Lucas, choisit de taire cet épisode qui, il est vrai, était tout à la 
gloire de Séville et n’apportait rien à Tolède 32. Il semble cependant qu’à la fin du 
Moyen Âge, certaines traductions interpolées de l’œuvre de Rada aient accueilli 
l’histoire qui nous occupe 33. Quoi qu’il en soit, à partir de la fin du xiiie siècle 

Machometo aparuit et quam citius fugeret, imperavit. Machometus autem post fugam in 
Affricam et Arabiam innumerabiles plebes seduxit, et regno adepto, cum Hismaelitis qui 
credebant eum ab ore Gabrielis archangeli leges quas eis tradebat, recipere, romanum 
imperium fortiter devastabat ». Traduction castillane du passage, mais sans commentaire, 
dans E. Falque, « La vida de Mahoma en las fuentes cristianas medievales: Lucas de Tuy », 
Philologia Hispalensis, 14, 2, 2000, p. 211-216.

31	 Sur cette falsification (présentée par beaucoup comme telle depuis Jean-Baptiste Pérez 
au xvie  siècle), voir le panorama historiographique d’E. Falque dans son introduction au 
Chronicon mundi, p. XLIX-LV et les remarques de P. Linehan, History and the Historians of 
Medieval Spain, Oxford, Clarendon Press, 1993, p. 358, p. 363, p. 376‑377.

32	 Sur la dimension pro sévillane et pro léonaise de l’œuvre de Lucas et la dimension pro 
tolédane de celle de Rada, voir G.  Martin, Les Juges de Castille. Mentalités et discours 
historique dans l’Espagne médiévale, Paris, Klincksieck, 1992, et P. Linehan, History and 
the Historians of Medieval Spain, op. cit.

33	 Lorenzo Ramírez de Prado fait allusion dans ses notes à la chronique du Peudo Liutprand à 
un manuscrit sévillan contenant une traduction supplémentée de la chronique de Rada. Le 
chapitre 102 contiendrait l’histoire d’Isidore et Mahomet : « Iisdem fere verbis D. Rodericus 
archiepiscopus Toletanus, in sua Historia Hispano sermone scripta, quae tertia parte auctior 
est Latina, cap.  102, quam ex antiquo autographo, apud monasterium divi Hieronymi 
Carthusiensis Hispali, religiosis donato, marchionis de Tarifa munificentia intercedente, 
desumendam curavi » (repris dans PL,  136, col. 973-975). Je n’ai pas trouvé ce passage, 
peut-être construit à partir de la Estoria de España d’Alphonse X, mais ma recherche est 
restée superficielle. Le manuscrit auquel il est fait allusion n’est en tout cas pas le 331/143 
de la Bibliothèque universitaire de Séville, qui provient pourtant aussi de la bibliothèque 
du manuscrit de Tarifa (manuscrit consultable en ligne) et qui donne une traduction de 
Rada. Le chapitre 102 ne contient pas l’épisode qui nous intéresse. Le manuscrit auquel 
fait allusion Ramírez de Prado avait d’ailleurs 468  folios selon le jésuite Juan Pineda qui 
l’a décrit en 1627 (voir B. Sánchez Alonso, « Las versiones en romance de las crónicas del 
Toledano  », dans Homenaje ofrecido a Menéndez Pidal, Madrid, Hernando, 1925, 3  vol., 
t.  I, p. 341-354, ici p. 353), alors que le 331/143 de Séville en a 203. Sur les traductions 
en langue vernaculaire de Rada, voir D. Catalán, E. Jerez, « Rodericus » romanzado en los 
reinos de Aragón, Castilla y Navarra, Madrid, coll. « Fuentes cronísticas de la Historia de 
España,  10  »,  Fundación Ramón Menéndez Pidal, 2005, qui mentionne p.  646, n.  26, le 
ms. 331/143 de la bibliothèque universitaire de Séville.



166

et malgré Rada, celle-ci connut un grand succès. À n’en pas douter, la raison 
majeure de cette situation doit être cherchée dans la grande Estoria de España 
rédigée sous les ordres et dans l’entourage d’Alphonse X de Castille († 1284). La 
place dévolue dans cette longue chronique à Mahomet est considérable : peut-
être n’a-t-on pas assez prêté attention au fait que jamais sans doute une œuvre 
en langue vernaculaire n’avait aussi longuement parlé de Mahomet 34. Pour ce 
qui est du retour d’Isidore et de la fuite du fondateur de l’islam, la Estoria traduit 
presque mot à mot le Chronicon mundi de Lucas 35. Ce faisant, elle donne à ce texte 
d’origine hagiographique un caractère officiel. Parallèlement, celui-ci poursuivait 
tranquillement sa carrière dans les manuscrits hagiographiques. On le trouve 
ainsi dans le légendier abrégé du dominicain Rodrigue de Cerrato 36, dans celui 
du franciscain Juan Gil de Zamora 37, ou encore dans celui du chanoine Bernard 

34	 Primera Crónica General de España, éd. R. Menéndez Pidal, Madrid, ed. Gredos, 1977, 2 vol., 
t. I, chap. 465, 260b‑261a ; 466, 261a ; 467, 261a‑b ; 469, 262 a‑b ; 471, 263a ; 472, 263a ; 
475, 264a ; 478, 265a‑266b ; 483, 267b‑268b ; 486-489, 269a‑272a ; 493-494, 273a‑275a. 
Il y a là au total une quantité considérable d’informations sur Mahomet, certainement la 
plus importante collectée alors en castillan et peut-être en langue vulgaire. Les sources sont 
diverses et mériteraient une étude systématique.

35	 « Despues desto passo ell a Espanna e fuesse pora Cordova, et predigo y aquella su mala 
secta ; e dizie les en su predicacion que nuestro Sennor Ihesu Cristo que nasciera de virgen 
por obra dell Spiritu Sancto, mas non que fuesse el Dios. Quando esto sopo el buen padre 
sant Esidro, que llegara estonces de la corte de Roma, envio luego sus omnes a Cordoua 
quel prissiesen et ge le leuassen ; mas el diablo appararescio a Mahomat, e dixol que se 
partiesse daquel logar  ; ell estonces saliosse de Cordoua et fuxo e passo allend mar, e 
predigo en Aravia et en Affrica, et enganno y et coffondio muchos pueblos ademas, assi 
como oy en dia ueedes, et tornolos a su creencia por que les prouaua et les affirmaua 
aquello que les dizie por la ley de los judíos et de los cristianos. E aun dizie les, et fazie ge 
lo creer, que tod aquel que mata a su enemigo et aun aquell a que matan sus enemigos, 
que luego se ua derechamientre a paraíso ; e dizie les que al paraíso era logar muy sabroso 
et muy delectoso de comer et de beuer, et que corrien por y tres ríos ; uno de uino, otro de 
miel, e otro de leche ; e que auran los que y fueren mujeres escosas, non destas que son 
agora en este mundo, mas dotras que uernan después, e auran otrossi complidamientre 
todas las cosas que cobdiciaren en sus coraçones. Mas agora dexamos aquí de fablar de 
Mahomat et diremos de Luyba, rey de los godos ». Ibid., cap. 478, 266a‑b.

36	 Rodrigue de Cerrato : texte édité dans PL, 81, col. 76-81. Rodrigue suit de près la Vita sancti 
Isidori mais il la résume et fait en particulier des coupes dans le dialogue entre Mahomet 
et le Diable. On perd de vue le fait que Mahomet croit parler à un ange du Seigneur. En 
conséquence, Rodrigue de  Cerrato donne l’image d’un Mahomet sectateur du démon, 
alors que la Vita sancti Isidori donne celle d’un hérétique croyant détenir la vérité. Sur 
Rodrigue, A. Dondaine, « Les éditions du Vitas sanctorum de Rodéric de Cerrato », Studia 
Anselmiana, 63, 1974, p. 225-253, et M. Bassetti, « Per un’edizione delle Vitae sanctorum 
di Rodrigo del Cerrato », Hagiographica, 9, 2002, p. 72-159 (La Vita Isidori n’est présente 
que dans deux des trois manuscrits, Londres et Madrid, mais pas dans celui de Ségovie ; 
voir tableau ibid. p. 140). Il existe une thèse non publiée : F. Vilamil Fernández, Rodrigo de 
Cerrato. Vitas sanctorum. Estudio y edición, Santiago de Compostela, 1992.

37	 En attendant l’édition du légendier dans son ensemble par J. C. Martín, la Vita sancti Isidori 
est déjà disponible dans id., « La Vita b. Hysidori de Juan Gil de Zamora: editio princeps », 



167

patrick henriet     N
ond

um
 enim

 com
plete sunt iniquitates Yspanorum

de Brihuega, qui retranscrit quant à lui l’épisode et la Vita dans leur intégralité 38. 
Les bréviaires ont certainement joué un rôle important dans la divulgation de 
cette histoire même si, pour avoir une idée précise de leur rôle en la matière, tout 
reste à faire. Je me contenterai ici de donner le texte de la leçon correspondante 
dans un bréviaire manuscrit sévillan du xve siècle :

Veniente autem procul [sic] a civitate Yspalensi, notum sit ei quod pessimus 
Machometus inauditarum opiniorum ore vipereo tamquam membrum diaboli, 
confecerat audientes. Qui mittens nuncios ut ipsum apprehenderent, tunc fugiens 
Machometus, ultra mare transivit 39.

Sous réserve d’inventaire, on peut supposer que l’histoire de la déconfiture de 
Mahomet figura aussi dans des bréviaires non sévillans, voire non espagnols : 
elle est ainsi attestée dans le bréviaire d’Évora, publié à Lisbonne en 1548 par 
l’humaniste portugais Andrès Resende 40.

L’épisode de l’échec de Mahomet en Hispania est passé de l’hagiographie à 
l’historiographie. La première version, celle de la Vita sancti Isidori, date de la 
fin du xiie siècle. D’une structure narrative plutôt compliquée, elle doit être 

Cahiers de recherches médiévales,  16, 2008, p.  119-133  : «  Veniente autem eo procul ab 
Hyspalense ciuitate, Machometus qui tunc erat in Yspania, cognito eius aduentu, accelerauit 
fugam atque in Affricam ueniens maximam Ysmaelitarum multitudinem suis predicacionibus 
seduxit. Nam diabolus transfigurans se in angelum lucis apparuit Machometo dicens  : 
O dilecte mi, aduersarius noster adest Hysidorus, nobis et omnibus nostris per omnia 
inimicus. Velociter ergo ab Hyspanie finibus abscede, quod eius presenciam nec tu nec 
angeli poterunt sustinere ». On notera le procul en lieu et place du haud procul de la Vita, 
une erreur qui se retrouve dans le bréviaire de Séville dont il est question infra, p. 163.

38	 Pour le légendier de Bernard de Brihuega (non abrégé),  Salamanque, Biblioteca 
Universitaria,  2540 (xve  siècle), fol.  233-233v. Sur Bernard de Brihuega et son légendier, 
R. Beer, « Los cinco libros que compiló Bernardo de Brihuega por orden del rey D. Alfonso 
el Sabio », Boletín de la real Academia de la Historia,  11, 1887, p. 363-369 et M. C. Díaz 
y  Díaz, «  La obra de Bernardo de Brihuega, colaborador de Alfonso  X  », dans Strenae. 
Estudios de filología dedicados al profesor Manuel García Blanco, Salamanca, Universidad 
de Salamanca, 1962, p. 145-161 ; J. Pérez-Embid Wamba, Hagiología y sociedad en la España 
medieval. Castilla y León (siglos xi-xiii), Huelva, Universidad de Huelva, 2002, p. 255-302.

39	 Paris, BnF,  latin 982 (bréviaire de Séville du xve  s.), fol.  251bis. Voir V.  Leroquais, Les 
Bréviaires manuscrits des bibliothèques publiques de France, Paris, Protat frères, 1934, 
6 vol., t. II, p. 454-58. Procul, contre haud procul pour la Vita (ce qui a beaucoup plus de 
sens) : voir supra, n. 37.

40	 Je n’ai pu consulter cette œuvre mais je m’appuie sur Johannes Vasaeus, Rerum Hispaniae 
memorabilium annales, Coloniae, apud Ludovicum Alectorium & hæredes Jacodi Soteris, 
1577, p.  399 (anno 605)  qui donne ainsi ses sources  : «  ex Fortalitio fidei et Breviario 
Eborensi  ». J.  de Tamayo y  Salazar, Anamnesis vive commemoratio omnium sanctorum 
hispanorum, Lyon, Borde, 1652, II, p. 493,  cite aussi un bréviaire de Zamora (« […] quibus 
adhaerent breviaria antiqua Eborense et Zamoranum »). B. de Gaiffier, « Le bréviaire d’Évora 
de  1548 et l’hagiographie ibérique  », Analecta Bollandiana,  60, 1942, p.  131-139, a bien 
montré la tendance de Resende « à manipuler les textes et même à en forger de toutes 
pièces » (p. 137).



168

comprise comme un effort pour renforcer le culte léonais d’Isidore en associant 
très étroitement celui-ci, par son action contre Mahomet mais aussi par ses 
prophéties sur la future invasion, au destin de la Péninsule. Elle relève donc 
d’une histoire générale et presque « nationale » qui, si elle n’est normalement 
pas le propre de l’hagiographie, était déjà très présente dans le dossier isidorien 
au point d’en être sans doute l’un des traits distinctifs. On est ici dans cette 
zone particulièrement poreuse où, comme le savent bien ceux qui s’occupent 
d’hagiologie, les genres historiographique et hagiographique voient leurs limites 
s’estomper. Par la suite, cette histoire fut reprise par différentes chroniques 
et acquit un statut légitime dans les textes en langue vernaculaire. En termes 
de vraisemblance, elle ne semble pas avoir posé de problème particulier au 
Moyen Âge. À partir de la deuxième moitié du xvie siècle, elle fut de plus en plus 
souvent rejetée par divers historiens espagnols soucieux de rigueur puis, au terme 
d’un processus de va et vient entre les deux genres, par les bollandistes. C’est une 
autre histoire, que l’on espère poursuivre ailleurs. On mesure donc bien, à partir 
d’un modeste exemple qui n’a été présenté ici que superficiellement, combien 
il est parfois difficile de différencier trop radicalement les deux grands modes 
de construction du passé au Moyen Âge puis encore à l’époque moderne : 
l’hagiographie et l’historiographie.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

169

« GROSSES PIERRES » ET « VIEUX MANUSCRITS » :  
LE ROI ARTHUR À L’ABBAYE DE LA CRÊTE

Alain Rauwel 
Université de Bourgogne

Parmi les notes manuscrites du P. Vignier (non le Vignier oratorien, le célèbre 
faussaire 1, mais le Vignier jésuite, son cousin 2, auteur de la Décade historique 
du diocèse de Langres 3) recueillies par son ami Philibert de La Mare et passées à 
Févret de Fontette 4, on rencontre un petit dossier des plus tantalisants relatif à 
une abbaye aujourd’hui bien oubliée de la Haute-Marne : La Crête 5. La Crête fut 
un grand monastère du « vieux pays cistercien », fondé dès 1121 dans la filiation 
de Morimond. Il n’en reste aujourd’hui que de très maigres vestiges, au creux 
d’un vallon ombreux, qu’une courageuse association tente d’arracher à la ruine. 
Dans ce cadre très romantique, on n’est guère surpris de l’incipit aux allures 
fantaisistes du dossier Vignier : extrait d’un vieux manuscript dont l’autheur fait 
estat d’avoir esté envoyé colliger tous les monuments et antiquités de Lorraine. Cet 
auteur inconnu, de date incertaine, rédacteur d’une pièce conservée on ne sait 
où, décrit l’abbatiale rustique après avoir rappelé l’origine du toponyme. La 
Crête se dirait a multitudine cristarum ibidem inventarum. Qu’est-ce que crista ? 
Originellement, le panache d’un oiseau puis, par assimilation, celui d’un casque 
et enfin, la partie valant pour le tout, le casque lui-même 6. La Crête est donc 

1	 J.-L. Quantin, « Jérôme Vignier, critique et faussaire janséniste ? », Bibliothèque de l’École des 
chartes, t. 156, 1998, p. 451-479.

2	 Cf. la généalogie des Vignier dressée par M. Belotte, Histoire de Bar-sur-Seine des origines 
à 1789, Dijon, 2003, tableau G.

3	 Sur l’œuvre historique du P. Vignier, voir A. Rauwel, « Clergé savant et mémoire épiscopale : 
le diocèse de Langres du xviie au xxe s. », dans F. Bougard et M. Sot (dir.), Liber, gesta, histoire. 
Écrire l’histoire des évêques et des papes de l’Antiquité au xxie  siècle, Turnhout, Brepols, 
2009, p. 437-447.

4	 BnF, coll.  Moreau  791, fol.  64. Ces papiers n’ont échappé ni à J.  Laurent et F.  Claudon, 
Les Diocèses de Langres et Dijon, Paris/Ligugé, Abbaye Saint-Martin, A. Picard, coll. « Archives 
de la France monastique  », 12, 1941, p.  353  ; ni à A.  Bondéelle-Souchier, Bibliothèques 
cisterciennes dans la France médiévale, Paris, Éditions du CNRS, 1991, p. 154-155.

5	 Haute-Marne, arr. de Chaumont, canton d’Andelot.
6	 Ernout et Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine, Paris, Klincksieck, 1985, 

4e éd., p. 151.



170

le lieu des casques. Le mystère de cette étymologie serait levé par valde antiqua 
littera qua dictus collator rerum lotharingicarum se dicit vidisse et legisse […]. Dans 
ces lettres, on lirait que cristas illas fuisse militum occisorum tempore Hannorum 
(sic), quo tempore regnabat Arthurus magnus rex, et pro rei memoria magnam, 
inquit, vidi iconam, quam Merovi esse asserunt. L’intrusion brutale des Huns et 
du roi Arthur en ce bout du monde laisse le lecteur stupéfait, mais il n’est pas 
au bout de ses surprises.

Le collator poursuit en effet la description de l’église et signale que les deux 
chapelles situées à droite et à gauche du chœur abritent deux tombeaux hors 
du commun. À gauche, dans la chapelle Saint-Jean-Baptiste, on verrait le 
tombeau d’un nommé Léger, avec gisant et inscription. Le gisant serait bien 
digne de figurer un « grand prince », puisqu’il est supposé mesurer 15 pieds, 
soit tout de même un peu plus de cinq de nos mètres… L’épitaphe est encore 
plus extraordinaire. Léger y est désigné comme nepos du grand Arthur (magni 
Arthurii) et même, pour que nul ne s’y trompe, abnepos d’Uterpendragon. 
Il serait inhumé là parmi « beaucoup de représentants de la nation bretonne 
(Brittanica gens), non de petite naissance mais de sang illustre », au milieu 
de « presque toute sa parentèle » (quasi totam meam parentelam), tombé « par 
amour de la justice, à cause de la perversité des Huns et de la discorde semée 
par les Vandales », l’an du Seigneur 448. À ses côtés seraient les corps de son 
père, nommé comme lui Léger, de son frère Lucius et de ses fils, et encore ceux 
de Mérovée « fils de Clodion le chevelu roi des Francs » (Meroveum Claudii 
capillosi regis Francorum filium) et de Théodoric roi des Wisigoths (Thidricum 
Vicegothorum regem).

À droite du chœur, la chapelle serait sous le vocable de saint Fulgence : nul 
autre qu’un disciple de saint Jérôme qui serait venu en val de Rognon au ve siècle 
pour y fonder, en mémoire de l’installation palestinienne du saint docteur, un 
ermitage dédié à Notre-Dame de Bethléem. Là se verrait la sépulture d’une 
femme dont on indique la date de mort, 458 ; du nom de Suzanne, elle serait 
l’épouse de Léger et la fille de Sylvus, rex Albaniae, c’est-à-dire roi d’Écosse 7. 
Plus étonnant encore, au-dehors et à peu de distance, à l’emplacement même du 
mythique champ de bataille, on pourrait voir la tombe de Mérovée lui-même ! 
Le manuscrit se termine toutefois par la décevante et laconique annotation : 
« on m’y envoya de Nancy pour en savoir la vérité […]. J’y fus en 1658 […]. 
Je n’y vis aucune marque de telle sépulture, ni même tombeau ou épitaphe 
beaucoup remarquable ».

7	 Sur la mythologie du royaume d’Écosse, voir la fascinante étude de M.-B. Barrière, « De Brutus 
à Britannia  : Troyens, Romains et saints dans le Moyen Âge britannique », Méditerranées, 
no18‑19, 1999, p. 92-94 et 102‑104.



171

alain rauw
el     « G

rosses pierres » et « vieux m
anuscrits » : le roi A

rthur à l’abbaye de La Crête

N’y aurait-il que les quelques lignes du Moreau 791 que l’on conclurait au 
canular ou à l’hallucination – bref, à « la folle du logis » qu’invoquait à ce propos 
l’abbé Petermann, curé-doyen de Vignory, dans le cartulaire de La Crête qu’il 
avait préparé et qui est resté à l’état de tapuscrit à la Bibliothèque du Séminaire 
de Langres. Mais il y a le P. Saleur ! Jacques Saleur, de l’Observance franciscaine, 
auteur de manuels pieux, a été gardien du couvent de Nancy, custode de Lorraine, 
ministre provincial de 1637 à 1642 8. Il a publié à Nancy en 1663 une Clef ducalle 
de la sérénissime, très-auguste et souveraine maison de Lorraine, qui prétend à rien 
moins qu’à établir la descendance troyenne et césarienne des ducs de Lorraine, 
ouvrage par ailleurs aussi savant que curieux, « plein de légendes » au jugement du 
positiviste Pfister. Au livre II, « Abrégé des actions des ducs de Lorraine de la seconde 
famille […] », Saleur disserte sur la descendance du roi Clodion le Chevelu, dont 
le fils aîné est chez lui Clodebaude. À sa première apparition, ce Clodebaude 
se contente de participer avec Aetius à « la bataille des Champs Cataloniens où 
Attila fut deffait et Mérové (sic) réduit en fuite et enfin tué avec quantité de la 
noblesse françoise » 9. Mais quelques pages plus loin, dans les éclaircissements du 
chapitre, les choses se précisent singulièrement : la bataille a eu lieu « dans la plaine 
de Châlon en un lieu qui s’appelle à présent la Crete, assez voisin d’Andelot en 
Bassigny, où j’ay passé et considéré quantité d’anciennes sépultures des princes 
qui périrent en ce combat : voyez le Collecteur des Antiquités de Lorraine » 10 – le 
même donc que le collator rerum lotharingicarum de Vignier. Encore quelques 
pages pour en savoir davantage : lorsque Saleur traite longuement « des familles 
descendantes en ligne féminine de la maison de Lorraine », le premier cas qui le 
retient est celui des comtes de Boulogne. C’est là que fait retour le Léger de La 
Crête, comme père d’un Aymé 11, époux de Lucille, fille de Wambert, lui-même 
descendant de Clodion. Et cet Aymé devient comte de Boulogne ! Il est pourtant 
évident que notre forgerie fait référence à Bologne, modeste bourgade voisine de 
La Crête, mais qui eut son heure de gloire comme capitale du pagus de Bolenois 
et siège d’un lignage comtal. Saleur, en glissant d’une lettre, est passé du plateau 
de Langres aux rivages de la Manche 12. Pour le reste, tout y est : « Artus roy 

8	 C. Schmitt, « Figures franciscaines en Lorraine », Mémoires de l’Académie de Metz, 1993, p. 128.
9	 Clef ducalle, p. 35-36.
10	 Ibid., p. 43.
11	 On remarquera que, dans la version de l’épitaphe du manuscrit parisien, les deux fils de 

Léger s’appellent Theodorus et Thidricus.
12	 Dans la « Charte des ducs et princes de la seconde famille de Lorraine », dépliant inclus 

face à la p. 35 de la Clef ducalle, un mastic rend obscure la notice de cette Lucille. Grâce à 
l’exemplaire des Bénédictins de Nancy (conservé à la BM de cette ville sous la cote 50 040), 
enrichi d’observations manuscrites in fine, on sait toutefois que le texte correct portait bien 
« comte de Boulogne ». Léger (ici appelé « Leodigaire ») aurait épousé « Gama, sœur du roy 
d’Angleterre », qui est la Suzanne écossaise de la description du collator.



172

d’Anglettere », la nécropole de La Crête où, écrit le Cordelier, « j’ay veu plusieurs 
vestiges considérables des magnifiques tombeaux anciennement érigés dans une 
abbaye fondée en cette place » 13, et même l’épitaphe latine, mais dans une version 
considérablement raccourcie et si différente de celle des papiers Vignier qu’il est 
totalement exclu que l’une soit la copie de l’autre.

Surtout, alors que l’auteur de la postille anonyme portée au dossier de la 
collection Moreau n’a rien vu en 1658, le P. Saleur, qui publie en 1663, a tout vu 
– on se demande d’ailleurs comment, puisqu’il affirme dans son avertissement au 
lecteur ne travailler plus que « par une main et des yeux empruntés ». Son réseau 
de confrères et de correspondants inclut le P. Vignier, qu’il cite dès la p. 9 de sa Clef 
et à plusieurs autres reprises. Il s’appuie aussi sur Richard de Wassebourg (1482-
après 1549), archidiacre de Verdun et auteur des Antiquités de la Gaule Belgique, 
dont le nom figure de même dans le dossier de la BnF, mais c’est à faux, car le 
passage de l’histoire de Mérovée concernant la grande bataille contre les Huns la 
situe explicitement aux Champs catalauniques 14. Tout cela n’aide pas à déterminer 
qui pouvait bien être le « collecteur » anonyme. Le seul détail signalé dans les notes 
de Vignier est que « le manuscrit est entre les mains de très noble personnage 
M. Rousselot de Hedival à Nancy » : on comprend l’intérêt que Gérard Rousselot 
d’Hedival († 1662) pouvait lui porter, puisqu’il était fils par la cuisse gauche des 
ducs de Lorraine, né des amours de François II et de Reine de Pompery. 

Le même dossier fait une troisième apparition parmi les papiers d’un 
compilateur langrois du début du xixe siècle, l’abbé Mathieu. Au tome VIII 
de ses Mémoires, monuments antiques, inscriptions, chartes, titres, biographies, 
généalogies, écrits divers et fragments pour servir à la composition de l’histoire 
ecclésiastique et civile du pays langrois et de celle des anciens Lingons 15, Mathieu a 
inséré une pièce qu’il dit « envoyée par le maire d’Andelot en 1808 » et qui se 
veut l’« extrait d’un antique manuscrit qui, en l’an 1772, existoit en l’abbaye de 
La Crête près Andelot ». Dans ce texte, le collator du manuscrit de Paris refait 
son apparition, porteur des récits relatifs à saint Fulgence, à la sépulture de Léger 
(avec une épitaphe encore différente), à celle de Suzanne, au « lieu où tous ces 
princes furent occis », etc. Si l’on doit croire le stemma de Mathieu, il y aurait 
donc eu, à côté de la copie transmise à Vignier sous Louis XIV, une autre copie 

13	 Clef ducalle, éd. cit., p. 60.
14	 Au xixe siècle encore, E. Jolibois, qui dit un mot du « roman » de La Crête, La Haute-Marne 

ancienne et moderne, Chaumont, 1858, p. 285, le voit produit par un auteur « qui aurait 
copié les annales des évêques de Verdun  »  : ce ne peut être que Wassebourg, qui est 
en partie le continuateur de Laurent de Liège (G. Waitz, dans MGH, SS,  t. 10 p. 488). Les 
Antiquités sont présentées comme « extraites des vies des évêques de Verdun, ancienne 
cité d’icelle Gaule ».

15	 Bibliothèque diocésaine de Langres.



173

alain rauw
el     « G

rosses pierres » et « vieux m
anuscrits » : le roi A

rthur à l’abbaye de La Crête

conservée à La Crête même un siècle plus tard. L’histoire de la bataille mythique, 
ou plus exactement du transfert des Champs catalauniques en Haute-Marne, 
s’était donc un peu diffusée, et il vaut du coup la peine de chercher d’où elle 
pouvait venir et sur quoi elle pouvait s’appuyer.

On serait tenté, bien sûr, de poser que le but de cet étonnant montage 
est la glorification du ou des lignages nobles de la contrée. La tentation est 
d’autant plus grande que le diocèse de Langres est la patrie d’une autre forgerie 
généalogique sans complexes : la Chronique de Grancey. Ce texte est encore plus 
sidérant que le roman de La Crête : L. Delisle s’en indignait encore 16. Comme 
par hasard, les copies qui en existent, toutes modernes, sont conservées dans le 
fonds Vignier (BnF fr. 5310), dans le fonds La Mare (BnF fr. 4945) et, jadis, au 
Petit Séminaire de Langres 17. Certains avaient même attribué la paternité du 
récit à Vignier 18. On y découvre, en vrac, que l’ancien royaume de Bourgogne 
était peuplé de géants ; qu’« au temps de l’Incarnation de Notre-Seigneur », 
Hélène, fille du roi des Éduens et dame de Grancey-le-Château, épousa le fils 
du soudan de Babylone ; que leur petit-fils fut saint Remi de Reims et leur 
petite-fille une certaine Élisabeth, ancêtre à la fois du pape saint Grégoire et de 
saint François d’Assise 19 ; que ledit saint François vint prêcher à la dédicace de 
l’église Sainte-Madeleine de Villey, village où avaient été enterrés Hélène et son 
babylonien d’époux 20. Tout cela présenté comme rédigé au début du xive siècle, 
mais qu’il y a lieu de croire nettement postérieur 21.

Toutefois, dans le cas de La Crête, on aurait du mal à identifier le commanditaire 
occulte, ou le destinataire intéressé, du récit : comme on l’a vu, seuls les comtes 
de Bologne y apparaissent en première ligne ; or, le lignage, très prestigieux au 
ixe siècle si l’on suit les identifications du chanoine Chaume 22, s’efface comme 
tel dès le xie ; ce sont les sires de Sexfontaine qui prennent le titre de comte en 

16	 « On a peine à se figurer les écarts d’imagination auxquels s’abandonnent les généalogistes 
de la maison de Grancey » : Histoire littéraire de la France, Paris, Didon, t. 32, p. 265.

17	 Faute de mieux pour l’heure, il faut se reporter à E. Jolibois, La Roue de fortune ou chronique 
de Grancey, roman généalogique écrit au commencement du xive siècle, Chaumont, 1857, 
qui n’a pourtant rien à voir, ni de près ni de loin, avec une édition de cet étonnant dossier. 

18	 Biographie universelle de Michaud, Paris, Delagrave, 1856, t. 43, p. 383.
19	 Mémoire sur l’alliance de la famille de saint François d’Assise avec celle de Grancey, 

Dijon, 1653, réédité à Nancy en 1864 dans la collection des «  Facéties et curiosités 
bibliographiques ».

20	 En un site «  où il y avait de nombreux sarcophages de pierre  » (E.  Jolibois, La Roue de 
fortune, op. cit., p. 5) : on verra que le détail a son importance.

21	 Comme l’avait bien senti L. Delisle : not. cit. p. 267. Contra, M. Chaume, « Fondements historiques 
de la Chronique de Grancey », Mémoires de l’Académie de Dijon, t. 106, 1937, p. XXI.

22	 M. Chaume, Les Origines du duché de Bourgogne, Dijon, Académie des Sciences, Arts et 
Belles Lettres, 1925, 4 vol., t. 1, p. 183 n. 2 : Guibert et Lambert « collatéraux des Gui et des 
Lambert de Spolète ». M. Chaume a esquissé ailleurs la topographie du pagus Boloniensis : 
ibid., t. II/3, p. 960-965.



174

Bolenois 23, et après eux les Saint-Belin qui sont seigneurs de Bologne. En outre, 
cela n’expliquerait pas pourquoi la figure mythique retenue est celle d’Arthur. 
Il convient donc de chercher ailleurs.

Un cas comparable, à l’autre extrémité de la Bourgogne, s’impose alors : celui 
de Saint-Émiland au diocèse d’Autun 24. Comme l’ont montré J. Berlioz et 
J.‑L. Eichenlaub en une étude exemplaire, Étienne de Bourbon s’y fait dès 
le xiiie siècle le témoin d’un récit local lié à la matière de Bretagne : « ibi 
pugnaverunt Romani cum familia Arturi et infinites milites fuerunt hinc inde 
occisi » – rien moins qu’Arthur, Yvain, Gauvain ou Erec 25. On pouvait donc, 
à la fin du Moyen Âge, mettre en relation un site très secondaire avec les héros 
les plus prestigieux du cycle arthurien, qu’ils aient été connus seulement par la 
poésie ou par la narration de Geoffroy de Monmouth, qui fut abondamment 
copiée. Dans la contrée même où se situe La Crête, la grange d’Allofroy, 
dépendant de l’abbaye d’Auberive, aurait été, selon Dom Guillou, au cœur d’un 
récit en vers composé par un moine de l’endroit autour d’un thème identique, 
la victoire d’Arthur sur les Romains 26. Notre forgerie traduit d’ailleurs une 
bonne connaissance de l’univers arthurien : par le recours à Uterpendragon père 
d’Arthur, bien sûr, mais aussi par une mention aussi laconique que suggestive 
portée (quand ?) en marge du dossier copié par Mathieu : Leodegarius seu 
Tristan…, Tristan est de fait le fils de Blanchefleur, sœur du duc de Tintagel, 
mari légitime d’Ygerne, la mère d’Arthur : il est donc bien le nepos du grand 
roi, et même son nepos ex sorore, comme le porte la version courte de l’épitaphe 
dans le manuscrit de Langres.

Le feu qui a produit toutes ces fumées ne serait-il pas pourtant, plutôt 
qu’historique, archéologique ? À Saint-Émiland, ce sont de toute évidence 
les nombreux sarcophages conservés dans le pays qui ont stimulé la verve des 
indigènes, ou peut-être d’un érudit de passage. Le P. Chifflet rapportait aux 
Bollandistes : « l’on tient par tradition que les sépulcres miraculeux de belles et 
grosses pierres qui s’y voyent encore aujourd’hui furent en un instant dressées et 

23	 Le « comte Aymon » des Annales de Saint-Bénigne (éd. G. Waitz, P. Kilon, dans MGH, SS, t. 5, 
p.  40) est assimilable au sire de Sexfontaine grâce à la Chronique dijonnaise qui situe 
le monastère de ce nom « ante suum castrum » (éd. Bougaud, p. 174)  ; voir G. Chevrier, 
M. Chaume, Chartes et documents de Saint-Bénigne de Dijon, Dijon, Analecta Burgindica, 
1943, t. 2, p. 78-79. Les sires de Sexfontaine font partie des bienfaiteurs de La Crête : voir 
I. Lambert, L’Abbaye de La Crête, 1121-1300, maîtrise, Dijon, 1984.

24	 Saône-et-Loire, arr. d’Autun, canton de Couches.
25	 J. Berlioz, J.-L. Eichenlaub, « Les tombeaux des chevaliers de la Table ronde à Saint-Émiland ? 

Recherches sur un exemplum du dominicain Étienne de Bourbon », Romania, 109, 1988, 
p. 20.

26	 E. Guillou, « Auberive : esquisse historique », Cahiers haut-marnais, 23, 1950, p. 113.



175

alain rauw
el     « G

rosses pierres » et « vieux m
anuscrits » : le roi A

rthur à l’abbaye de La Crête

posées sur les corps des chrétiens qui furent tués en cette bataille » 27. À Allofroy, 
le toponyme est La Combe-au-sang et « de nombreux sarcophages mérovingiens 
affleurent auprès de la chapelle » 28. Nous revenons ainsi au champ de bataille 
voisin de l’abbaye de La Crête. Mathieu n’avait pas su le retrouver (« ce lieu n’est 
pas connu en ce pays-ci »). Le collator du xviie siècle, lui, y avait été conduit mais 
n’y avait rien vu que de grosses pierres. Il y a fort à parier que ces grosses pierres sont 
la clef de l’énigme. Dans le relevé systématique des sites archéologiques de la 
Haute-Marne, La Crête apparaît pour deux mentions dignes de nous retenir : 
des sépultures non datées en un lieu-dit que l’onomastique locale connaît 
comme L’Homme-mort 29, et un tumulus redécouvert en 1965 « qui présente 
des traces de fouille très anciennes » 30. Il est bien probable que la découverte 
fortuite d’inhumations, sans doute avec du mobilier, a éveillé les curiosités au 
point de susciter le « grand récit » flatteur qui nous occupe. Même les visions du 
P. Saleur s’accordent assez bien avec cette hypothèse : s’il affirme d’abord avoir 
vu les « anciennes sépultures des princes » 31, il précise ensuite qu’il s’agissait de 
« plusieurs vestiges considérables » 32 – et de gros blocs érodés peuvent fort bien 
sembler les ruines de monuments très antiques.

Le scénario du Bassigny ne serait alors que la répétition locale d’un phénomène 
bien connu en des sites plus fameux. Sans parler des Aliscans et de Saint-Seurin 
de Bordeaux 33, les sarcophages de Quarré-les-Tombes en Bourgogne du nord 34, 
qui intriguent les historiens depuis longtemps 35, sont ainsi présentés dans 
le Girart de Vienne du xive siècle comme tombés du ciel pour accueillir les 
corps des guerriers morts à la bataille opposant Girart et Charles le Chauve à 

27	 Collectanea bollandiana, 136, Bruxelles, Bibliothèque des Bollandistes, cité par Berlioz et 
Eichenlaub, « Les tombeaux des chevaliers », art. cit., p. 43.

28	 Dom Guillou, « Auberive : esquisse historique », art. cit.
29	 Étant bien entendu que, comme le savent les toponymistes, beaucoup des Hommes-morts 

du cadastre ne sont qu’un Orme-mort.
30	 P. Ballet, La Haute-Marne antique, Chaumont, 1971, p. 163. Je remercie vivement M. Bernard 

Boillon de m’avoir indiqué ce répertoire, après m’avoir fait découvrir, il y a bien des années, 
le site de La Crête. Voir aussi, J.-J. Thévenard, La Haute-Marne, CAG, 52/1, p. 238.

31	 Clef ducalle, éd. cit., p. 43.
32	 Ibid., p. 60.
33	 M.  Lauwers a consacré un excellent paragraphe au rapport entre cimetières et légendes 

épiques dans son maître-livre Naissance du cimetière chrétien, Paris, Aubier, 2005, p. 180-
186.

34	 Yonne, arr. d’Avallon, c.-l. de canton. Bibliographie abondante. Voir notamment P. Perrin, 
« Le problème des sarcophages-cénotaphes du haut Moyen Âge : à propos de la nécropole 
de Quarré-les-Tombes, site d’une bataille légendaire  », dans La Chanson de geste et le 
mythe carolingien : mélanges R. Louis, Saint-Père-sous-Vézelay, 1982, t. 2, p. 823-836.

35	 L. Bocquillot, Dissertation sur les tombeaux de Quarrée [...], Lyon, Marcellin Duplain, 1724. 
Sur l’auteur  : A.  Rauwel, «  Le chanoine Bocquillot, un liturgiste de petite ville  », dans 
Mélanges C. Lamarre, sous presse.



176

Vaubeton 36. À proximité immédiate de Vézelay, L. Mirot, puis R. Louis, ont 
pu mettre des toponymes Le martrat ou Le charnier en rapport avec la tradition 
de la bataille 37. Même interprétation, en Poitou, pour le site mérovingien de 
Civaux. Dans tous ces cas, il faut tenir ferme, comme le pensait R. Louis, que 
le texte, littéraire ou plus humble, s’adapte au donné visuel pour en lancer une 
interprétation cohérente avec le projet global du récit ou la mémoire locale. Dès 
le Moyen Âge, donc, des objets archéologiques mystérieux posèrent question à 
des esprits fertiles, qui firent appel à toutes les ressources de l’histoire savante et 
du roman pour en proposer des lectures recevables 38.

Reste à proposer une date. La légende autunoise, on l’a vu, est médiévale. 
Certains ont admis que le xive  siècle ait pu produire de grands cycles 
généalogiques comme celui de Grancey. Le xve siècle en a été indubitablement 
fécond 39. Mais il semble que la conjonction d’un archéologisme naissant, fondé 
sur l’interprétation intempérante de vestiges indistincts, et du donné légendaire 
celtisant, soit le propre du xvie siècle 40. Comment ne pas penser ici au traité 
De l’origine des Bourgongnons du doyen de Chalon Pierre de Saint-Julien de 
Baleure (1581) ? Le savant ecclésiastique y découvrait dans le sol, après avoir fait 
« terrailler et bescher es champs », les preuves que les anciens « Bourgongnons » 
avaient eu une puissante capitale, détruite par les Romains et dont les vestiges 
avaient servi à bâtir les villes du duché. Jusqu’à plus ample informé (car l’enquête 
n’est pas close, loin de là), il a donc fallu attendre la Renaissance pour que le roi 
Arthur vînt à La Crête.

36	 V. 4269.
37	 R. Louis, L. Mirot, « La bataille de Vaubeton dans la légende épique et dans l’histoire », 

Romania, 58, 1932, p. 509-519.
38	 J. Berlioz, J.-L. Eichenlaub, « Les tombeaux des chevaliers », art. cit., p. 34.
39	 Voir un exemple parfaitement décrypté  : T.  Deswarte, «  Les Forestiers de Flandre  : aux 

origines d’une légende », L’Information historique, 56, 1994, p. 45-50.
40	 Magistrale analyse du Doyen Jean Richard, «  Au temps de la celtomanie  : comment un 

historien bourguignon du xvie  siècle voyait les migrations des Burgondes », Deutschland 
und Frankreich in der frühen Neuzeit : Festschrift H. Weber zum 65. Geburtstag, München, 
R. Oldenburg, 1987, p. 163-186. Voir aussi A. Rauwel, « Les premiers “antiquaires” dijonnais », 
dans Mélanges P. Choné, sous presse.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

177

DES LÉGENDES CHEVALERESQUES  
DANS UNE HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE.  

ORDERIC VITAL ET LES CAPTIFS DE L’ORIENT

Dominique Barthélemy 
Université Paris-Sorbonne

Auteur d’une Histoire qu’il déclarait lui-même ecclésiastique 1, Orderic Vital 
(vers 1075-1142) s’avère en effet, au long de treize livres particulièrement 
denses, constamment soucieux de mettre en valeur l’aide de Dieu à tous les 
efforts des Chrétiens, la puissance des saints, le mérite des princes pacificateurs 
et des prélats réformateurs. Il stigmatise en même temps les combats frivoles 
(tels les premiers tournois, ou « exercices de chevalerie ») et les fêtes profanes 
des chevaliers de l’an 1100 : il veut les éloigner du jongleur et de la putain 2, et 
il les appelle à la conversion et à la croisade, en vue de leur salut éternel et pour 
le bien de l’Église. Nul doute que son optique ne soit bien, fondamentalement, 
celle d’un ecclésiastique. On reconnaît le moine de Saint-Évroul d’Ouche et sa 
vision du monde proche de celle des Clunisiens 3.

Cependant, en son Histoire exceptionnellement foisonnante d’anecdotes et 
souvent vibrante de la joie de raconter, s’infiltrent régulièrement des récits de 
chevaliers. Ils intéressent Orderic Vital, qui est plutôt un narrateur né qu’un 
historien critique, et il les intègre, non sans doute sans filtrage ni réélaboration, 
mais assez fidèlement tout de même pour introduire, entre diverses pages de son 
œuvre, certaines discordances 4. Ainsi les premiers tournois, décriés en principe 
pour leur côté « sanglant », peuvent-ils devenir de belles démonstrations de 
vaillance. Cela fait à la limite, moins un livre d’auteur à l’instar de ceux de 
Raoul Glaber, de Guibert de Nogent ou de l’abbé Suger, qu’une sorte de caisse 

1	 The Ecclesiastical History of Orderic Vitalis, éd. et trad. M. Chibnall, Oxford, Clarendon Press, 
1969-1980 (abrégé désormais OV), 6 vol., t. V, p. 190.

2	 Par l’exemple d’Anseau de Maule : OV, III, p. 182.
3	 Hans Wolter, Ordericus Vitalis  : ein Beitrag zur kluniazensischen Geschichtsschreibung, 

Wiesbaden, F. Steiner, 1965.
4	 L’absence de sélection systématique et la capacité constante d’émerveillement devant son 

sujet caractérisent bien Orderic Vital : David Bates, Normandy before 1066, London/New York, 
Longman, 1982, p. 236.



178

de résonnance dans laquelle s’entendent des récits et évaluations produits et 
diffusés dans l’interaction entre des moines, des clercs, des chevaliers et même 
des dames 5.

Lorsqu’il en vient à la première croisade, au livre IX (qu’il rédige en 1136-
1137), Orderic Vital emprunte beaucoup au livre de Baudri de Bourgueil (et 
de Dol). Il reconnaît sa dette envers lui, et confesse qu’il l’a abrégé (ou en 
fait adapté, en brouillant plusieurs fois la chronologie). Comme Baudri a lui-
même retravaillé l’Histoire anonyme (Gesta Francorum), cela ferait d’Orderic 
Vital un auteur de troisième main, s’il n’avait introduit, à plusieurs reprises, des 
éléments tirés de « ceux qui ont connu les peines et les périls » de la croisade et 
de l’Orient 6. Lorsqu’il évoque ensuite l’Outremer, spécialement aux livres X 
et XI, c’est aussi d’après des témoins, tels le prince Bohémond d’Antioche ou le 
chevalier Gervais de Dol-de-Bretagne.

Du coup, Orderic Vital prend place dans le groupe des chroniqueurs qui 
introduisent, en pleine histoire véridique, des éléments de légende. Une 
question étant de savoir si ceux-ci dépendent de poèmes en langue vulgaire, 
de versions primitives des chansons de croisade ou du cycle du roi. Ne donne-
t-il pas, au « Turc » Firouz qui livre Antioche à Bohémond en 1098 7, le nom 
de « Datien » qui se retrouve dans la Chanson d’Antioche, texte de légende et 
de grossissement épique ? Surtout, les récits de captifs comme Bohémond et 
Gervais ont paru naguère entretenir des rapports très étroits avec la Chanson 
des Chétifs, troisième élément du cycle de la croisade, que l’on date aujourd’hui 
des années 1140 (très précisément 1149 ?) en y voyant une coproduction de la 
France et de l’Orient latin 8.

Explicitement, Orderic Vital entérine l’idée que la croisade fut à la fois 
« pèlerinage » et occasion de chevalerie 9 – au risque de s’écarter, comme d’autres, 
de l’optique du décret de Clermont (1095) qui n’accordait l’amnistie aux 
croisés qu’à condition de ne rechercher ni la gloire ni le gain. Or cette double 
recherche est bien représentée dans l’Histoire ecclésiastique d’Orderic Vital si 
l’on considère l’ensemble de ses apports propres. Ceux-ci concernent plusieurs 
fois les Byzantins : sur eux, il témoigne souvent (mais non toujours) à charge, 
ce qui trahit alors ses liens avec Bohémond. Mais ces apports concernent avant 
tout des chevaliers issus des régions proches de l’abbaye de Saint-Évroul (du 
domaine royal à la Bretagne). Leur destinée de Croisés est en général édifiante : 

5	 OV, IV, p. 216-218 (sur Isabelle de Conches).
6	 OV, V, p. 188.
7	 Ibid., p. 86.
8	 L’œuvre est éditée par Geoffrey M. Myers, The Old French Crusade Cycle, t. V., Les Chétifs, 

Alabama, Alabama UP, 1981.
9	 OV, V, p. 322.



179

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

la mort de Gautier de Poissy vaut un miracle à l’armée affamée 10, Ilger Bigod, 
un bon Normand, acquiert de précieuses reliques 11, Eudes Harpin, vicomte de 
Bourges, tiré de sa captivité égyptienne au prix d’une rançon, décide de se faire 
moine 12, sans parler du renégat Hugues Bunel, dont Orderic révèle seul l’aide 
qu’il donne aux assiégeants de Jérusalem, et par là le retour au christianisme 13.

À vrai dire, Orderic Vital semble assez fasciné par les franchissements de la frontière 
interethnique, interconfessionnelle. Ne s’arrête-t-il pas volontiers sur le ralliement 
de « Datien »-Firouz à Bohémond, ou sur le paysan qui aide Joscelin d’Édesse, 
en 1123, dans sa cavale 14 ? Assurément ces itinéraires vont dans le bon sens, mais 
qui sait quelles idées de changement habitent parfois certains Croisés ? Certains 
d’entre eux rêvent d’aller voir et d’être vus de l’autre côté. Orderic Vital lui-même 
partagerait-il un peu de cet intérêt, sans même se l’avouer comme tel ? Il a du moins 
un goût prononcé pour les histoires de Francs passés au service des Turcs, soit par 
tactique de conquête comme Baudouin de Boulogne à Édesse en 1098 15, soit au 
cours d’une captivité pour travailler à leur élargissement, tels Bohémond en 1103 16 
ou Gervais de Dol avec quatre autres chevaliers, devenus peut-être mercenaires 
dans Bagdad en 1123-1124 17. Et cela n’a pas manqué de faire envisager, par l’école 
méthodique, des liens entre ces récits et l’épopée française des Chétifs 18.

Encore y a-t-il des différences notables. D’abord, les héros ne sont pas les 
mêmes. Les captifs (chétifs) de l’épopée n’ont apparemment pas d’existence 
historique, sauf le vicomte Eudes Harpin. Or précisément, l’Eudes Harpin 
d’Orderic Vital (et de l’histoire) n’apporte aucune aide armée à l’ennemi : il 
est libéré sur rançon et renonce à porter les armes « séculières », alors que celui 
de l’épopée des chétifs s’engage au service de son geôlier musulman – avant de 
revenir, in extremis, à la croisade. Ensuite, dans l’histoire des Cinq (Gervais 

10	 Ibid., p. 30.
11	 Ibid., p. 168-170. Il est magister militum de Bohémond n. 1106 : p. 170, n. 1.
12	 Ibid., p. 350-352 (suivant le conseil du pape).
13	 Ibid., p. 156-158 (c’était un proscrit, comme meurtrier de Mabille de Bellême).
14	 Ibid., p. 86, et VI, p. 114.
15	 Ibid., p. 118-128, où Orderic prend le seigneur arménien Thoros pour un « chef des Turcs ».
16	 Ibid., p. 354-380. Il est certain que Bohémond passe alors un pacte d’alliance avec le 

Danishmend, mais en fait il ne combat pas avec ou pour lui (Jean Flori, Bohémond d’Antioche, 
chevalier d’aventure, Paris, Payot, 2007).

17	 OV, VI, p.120-122 (voir mon article, « Entre Bagdad et Brocéliande : l’aventure orientale de 
cinq chevaliers francs (1119-1124) », dans D. Barthélemy, M. Sot (dir.), L’Islam au carrefour 
des civilisations médiévales, Paris, PUPS, 2012.

18	 Claude Cahen, La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté franque 
d’Antioche, Paris, Geuthner, 1940, p.  569-576 (p.  574, sur l’histoire des cinq chevaliers, 
dont «  il est impossible de ne pas être frappé de la similitude avec le thème central des 
Chétifs ») et « Le premier cycle de la croisade (Antioche-Jérusalem-Chétifs) » (1957) repris 
dans Turcobyzantina et Oriens chistianus, London, Variorum reprints, 1974, qui est une note 
sur le livre de S. Duparc-Quioc, Le Cycle de la croisade, Paris, Champion, 1955.



180

de Dol et ses compagnons) telle que la retransmet Orderic Vital, il ne s’agit pas 
de se battre contre les ennemis personnels du geôlier turc, ou contre un dragon, 
pas même d’exorciser des lions comme le font les chétifs, mais de se pavaner dans 
Bagdad, d’y être les phénix de la garde du sultan et d’y faire rire les jeunes filles, 
d’être en somme comme messire Gauvain, très peu avant la lettre 19.

Le lien entre ces récits et l’épopée, que l’on sait désormais un peu ultérieure, 
doit être moins de filiation (dans un sens ou l’autre) que d’apparentement. 
Orderic Vital compose dans le temps de la genèse de l’épopée, il y a alors des 
thèmes dans l’air et pour les récits sur l’autre côté, un public captif ! Les divers 
récits de captivités dans les chroniques et les chansons ont entre eux quelques 
motifs communs, et elles les agencent à chaque fois un peu différemment, elles 
produisent des variantes 20.

Il nous est difficile pourtant de contredire l’école méthodique, lorsqu’elle 
démasque le mensonge des légendes chevaleresques et l’oppose à des pages plus 
véridiques. Il est vrai qu’Orderic Vital, chaque fois qu’il raconte en ses livres, même 
sous le contrôle de tout un environnement social, un raid, une tractation ou un 
combat de chevaliers en France, opère une sélection, une qualification. Est-ce qu’il 
ne construit pas une version plaisante de la bataille de Brémule, d’une authenticité 
partielle ? Et au rebours, est-ce que, pour « légendaire » que soit l’histoire des Cinq, 
ceux-ci ne sont pas allés tout de même servir à Bagdad ? Il y a un fond de vérité 
dans la légende orientale et une légende en germe dans le récit sur Brémule. Pour 
autant ne cédons pas à la tentation de déconstruire entièrement toute critique 
« positiviste », comme c’est trop souvent la mode actuelle. Je distinguerai ici, sans 
état d’âme, l’histoire de la légende, avant d’évoquer successivement les grandes 
structures des récits de captivités orientales et l’accent propre, quasiment courtois, 
que met Orderic Vital dans certains.

19	 Ou comme déjà l’Achille courtois ou le Diomède, du Roman de Troie, de Benoît de Sainte-
Maure ? Celui-ci date des abords de 1165, trente ans après ce livre d’Orderic dans lequel est 
évoquée l’histoire de Troie (OV, VI, p. 120). La belle Persane semble connaître, autant que les 
cantilènes épiques, l’histoire latine des origines troyennes, et qui sait ? Le cousinage entre 
les Francs et les Turcs : Histoire anonyme de la première croisade, éd. et trad. L. Bréhier, 
Paris, Champion, 1924, p. 50 : leur sagacité, leurs aptitudes guerrières et leur vaillance sont 
indescriptibles et « ils se disent de la race des Francs », après le pseudo-Frédégaire. Voir 
Cl. Cahen, « Frédégaire et les Turcs », dans Économies et sociétés au Moyen Âge. Mélanges 
offerts à Édouard Perroy, Paris, Publications de la Sorbonne, 1973, p. 24-27.

20	 Selon Marjorie Chibnall, le récit du jeune Gervais semble sorti « d’une primitive Chanson 
des Chétifs », dans son édition, OV, VI, p. XXIII, où elle observe aussi qu’en ce qui concerne 
les engagements contre «  l’Infidèle », en Espagne et en Orient, «  la tradition héroïque a 
rapidement occulté les faits », p. XXII, l’index renvoie donc, à propos de Gervais, à « ses 
actions légendaires ». Mais l’inverse (la Chanson des Chétifs sortie, aux années 1140, de ce 
type de récits), est-il impensable ?



181

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

L’ÉLÉMENT HISTORIQUE

Les chevaliers français ont une expérience des négociations entre captifs et 
geôliers, comme de la rançon – souvent occultée cependant ou évoquée très 
discrètement, en raison de son côté peu honorable. Dès l’an mil, on a vu des 
prisonniers devenir gendres de l’adversaire qui les avait pris, et se battre à ses 
côtés. C’est si commun, dans le royaume capétien, qu’il n’y a pas de quoi en faire 
une épopée ! Et que les récits de miracles de saints sont socialement opérants 
pour occulter certaines manœuvres ou sceller des réconciliations. Il existe en 
France de puissants mécanismes de freinage des hostilités entre chevaliers. 
Les conflits entre ceux qui ne sont pas partis en croisade en donnent diverses 
illustrations. Orderic Vital en est lui-même l’un des meilleurs narrateurs, au 
Maine et au Vexin, et il en esquisse même une analyse sociologique 21.

Mais la guerre intrasociétale est une chose, celle menée contre des « barbares » 
comme les Gallois peut être beaucoup plus barbare 22. Et que dire de la guerre 
sainte, intersociétale ? Le principe étant d’y tuer sans état d’âme et d’y mourir 
pour le salut de son âme, à quoi bon se laisser capturer pour sauver sa vie, ou 
faire soi-même des captifs ? D’autant que les adversaires turcs des croisés sont 
de rudes guerriers 23. Ils coupent des têtes et les brandissent comme trophées, 
vite imités par les Croisés devant Antioche. Dans leurs propres guerres civiles, 
intrasociétales, les Turcs ont parfois, mais pas toujours, les mêmes ménagements 
que les chevaliers de la France post-carolingienne dans les leurs 24. 

Cependant la croisade est aussi une occasion de faire des exploits chevaleresques, 
Orderic Vital l’admet lui-même 25, comme toute la société occidentale. Survivre 
avec de la gloire et du gain est donc un objectif important, spécialement pour 
les conquérants d’Édesse et d’Antioche, un Bohémond, un Baudouin. Ceux-là 
ne se précipitent pas vers Jérusalem, ils ont les pieds sur terre (et à l’étrier). Ils 
manœuvrent davantage contre Byzance que contre les Turcs. Ils se refusent à 
massacrer les élites adverses, tant ils préfèrent gagner des rançons, des tributs, 
jusqu’à des ralliements, ou être épargnés eux-mêmes en cas de pépin. Et ils 
trouvent parfois des partenaires musulmans pour jouer le jeu.

21	 OV, VI, p. 240 (à propos de la bataille de Brémule, livrée en août 1119).
22	 OV, IV, p. 136-144, et le beau livre de Matthew Strickland, War and Chivalry: The Conduct and 

Perception of War in England and Normandy, 1066‑1217, Cambridge, Cambridge UP, 1996.
23	 Abbès Zouache, Armées et combats en Syrie (491/1098-569/1174). Analyse comparée des 

chroniques médiévales latines et arabes, Damas, Institut français du Proche-Orient, 2008, 
p. 724 (rappelant les massacres de civils musulmans perpétrés par les Turcs lors de leurs 
conquêtes du xie siècle).

24	 The Chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period from al-Kāmil fi’l-ta’rīkh, part  I, 
trad. D.S. Richards, Alderschot, Ashgate, 2006, p. 112 (des ménagements de captifs, et un 
meurtre).

25	 OV, V, p. 322.



182

Il existe d’ailleurs dans l’Orient une tradition d’échange de prisonniers et de 
rançons, entre Byzance et les Arabes (notamment les Hamdanides) 26. Elle paraît 
survivre en faveur d’Eudes Harpin et s’appliquer entre les princes d’Antioche ou 
comtes d’Édesse et les émirs ou atabegs, leurs voisins, spécialement dans la période 
d’établissement des seigneuries franques, qui correspond au temps des divisions 
dans le sultanat seldjoukide (1098-1128) 27. À ce moment, les rivalités internes 
(entre proches) sont telles qu’il devient possible et utile d’instrumentaliser des 
alliances avec le noble étranger, pour lequel on professe de l’estime. La captivité 
subie par Bohémond d’Antioche (1100-1103) se termine donc par un accord 
de principe avec le Danishmend – accord en vérité dont il n’est pas mauvais 
que des récits de miracle et de séduction rehaussent un peu l’éclat et cachent 
l’aspect financier. Les deux captivités de Baudouin II, comme comte d’Édesse 
(1104-1108) puis roi de Jérusalem (1123-1124) s’achèvent aussi par des pactes, 
le premier débouchant sur une véritable coalition guerrière (connue par les 
historiens arabes), le second sur un reniement rapide de sa parole par le roi 
Baudouin II, au préjudice de certains des otages qu’il a laissés, mais en faveur 
d’une autre alliance musulmane (chiite). Dans tous les cas, la détention n’était 
pas assez rigoureuse pour gêner les tractations. En un sens donc, la guerre de 
voisinage en Syrie turco-arméno-franque jusqu’à Zengi (1128) ressemble à celle 
de la France féodale : les conflits en ont la viscosité et le côté interactif. Pour un 
émir ou un sultan, il est d’ailleurs habituel d’enrôler des étrangers à leur service, 
s’ils ont des aptitudes reconnues, comme ce fut peut-être le cas vers 1123-1124 
pour le groupe des Cinq.

Pourtant, le sort des captifs reste largement plus pénible et moins assuré qu’en 
France. Ils ne sont pas tous graciés, certains sont vendus, d’autres mis au travail, 
parfois au supplice dans des exhibitions publiques (côté musulman) comme 
dans Alep en 1119. Dans son récit sur les captifs de 1123, détenus à Kharput 
sur l’Euphrate, Orderic Vital note qu’à l’exception du roi Baudouin et du comte 
Joscelin, ils travaillent comme des bêtes de somme à charrier de l’eau, tout en 
étant nourris et préservés comme on le fait pour des animaux utiles 28. Encore 

26	 Cette tradition est bien évoquée par Y.  Friedman, Encounter between Enemies: Captivity 
and Ransom in the Latin Kingdom of Jerusalem, Leiden, Brill, 2002, qui cependant refuse 
de voir les ménagements entre chevaliers en France : il n’y a pas que la rançon (rarement 
citée parce que trop peu honorable), il y a toute une série de négociations entre geôliers et 
captifs.

27	 Voir en dernier lieu Th.  Asbridge, The Creation of the Principality of Antioch, 1098-1130, 
Woodbridge, The Boydell Press, 2000.

28	 OV, VI, p. 112. Un peu dans le même sens, l’un des ajouts d’Orderic au texte de Baudri de Dol, 
au début du livre IX, évoque le travail forcé, mais sans les atrocités prêtées aux Sarrasins 
par d’autres chroniques, de manière donc plus vraisemblable, selon Marjorie Chibnall (ibid., 
n. 3).



183

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

maintient-on la pression en prenant pour cible l’un deux, faisant ainsi un martyr 
à chacun de leurs jours de fête. Du coup, les chevaliers captifs préfèrent « mourir 
noblement » et ils s’insurgent grâce au renfort de quelques Arméniens. C’est la 
surprise de Kharput, relatée aussi par Foucher de Chartres. Mais elle tourne au 
désastre, à l’exécution des chevaliers et au supplice cruel des Arméniens – le roi 
Baudouin survivant seul (outre deux évadés, et les Cinq, qui disent avoir tenu 
un rôle spécifique).

L’évasion même n’est pas impossible : celle de Joscelin d’Édesse, favorisée 
par la surprise de Kharput, défraie les chroniques ; elle ne réussit que par la 
complicité d’un paysan chrétien puisqu’arménien 29.

La captivité en pays sarrasin reste tout de même plus périlleuse qu’en France : 
c’est ce qui donne au récit un tour dramatique, excitant, et met en valeur le 
chevalier. Certains compromis sont en revanche, dans le réel, particulièrement 
douteux : c’est ce qui rend l’affabulation nécessaire, là aussi il faut de l’aplomb, 
pour sauver la face au chevalier.

L’ÉPREUVE ET LA PROUESSE

Il faut croire que la captivité en Orient est vite devenue intéressante, puisque 
le duc Guillaume IX d’Aquitaine (le Troubadour) raconte les siennes 30. Or 
ce rescapé de l’arrière-croisade n’a jamais été captif, il n’a pas souffert autant 
qu’Eudes Harpin, il s’est sauvé un soir de défaite. Y aurait-il là une provocation ? 
De la part de ce personnage, expert en dérision, cela ne surprendrait qu’à demi. 
Mais Orderic Vital ne donne aucun signe dans ce sens ; et il se réfère aussi à 
des récits de Bohémond d’Antioche, faits au roi et à la chevalerie de France 
en 1106 31, source très probable de l’histoire de la fille du Danishmend (la belle 
Melaz). Or Bohémond, devenu en 1106 le gendre du roi de France, faisait 
alors de la propagande pour une nouvelle expédition en Orient 32. Sa captivité 
de 1100-1103 devait être connue, du fait de l’aide demandée en prières et 
subsides pour la rançon. Ne fallait-il pas en donner un ou plusieurs récits plus 
honorables ? Voire en faire une démonstration de l’aide divine et des possibilités 
de s’illustrer, en sauvant sa vie sans perdre son âme ?

29	 Foucher de Chartres, Historia hierosolymitana (1095-1127), dans Recueil des historiens des 
croisades, Section historiens occidentaux, éd. Académie des inscriptions et belles lettres, 
Paris, Imprimerie nationale, 1844, 5 vol., t. III, p. 456. Encore un Arménien qu’Orderic Vital 
ignore comme tel, et transforme en un Turc (au seuil de la conversion) : OV, VI, p. 114.

30	 OV, V, p. 342.
31	 OV, VI, p. 70.
32	 Outre l’influence qu’on lui prête sur de nombreux récits de croisade, discutée récemment par 

N. Paul, « A Warlord’s Wisdom: Literacy and Propaganda at the Time of the First Crusade », 
Speculum, 85, 2010, p. 534-566.



184

Cette propagande passait par un récit de captivité ? Oui, le geste décisif en fut 
l’offrande de chaînes, avec sa reconnaissance du miracle, à Saint-Léonard de 
Noblat, rival alors triomphant de Sainte-Foy de Conques. Les chroniques les 
mieux informées montrent un Bohémond aussi guiscard que son père Robert : 
un grand intrigant sans lâcheté, doté d’un vrai talent de persuasion, sachant 
surfer sur l’hostilité du Danishmend envers Byzance et sur ses frictions avec un 
suzerain seldjoukide. Comme il se doit pourtant, les récits diffusés mettent en 
valeur, dans des proportions diverses, l’aide de Dieu et la vaillance du héros 33, 
son exploit individuel, comme pour Joscelin d’Édesse en 1123. Le récit de 
miracle, dû à l’évêque allemand Galeran de Naumburg, ne comporte pourtant 
pas de grand prodige, il s’agit de conseils et de persuasion par des apparitions et 
des songes, saint Léonard parvenant tout de même à embobiner un Turcoman 34. 
Mais le fond de l’affaire, c’est que ce dernier a une épouse chrétienne, qui sait 
le dessous des cartes : l’argument géopolitique renforce donc la puissance du 
saint limousin. Par rapport aux chroniques véridiques (sinon irréprochables), ce 
récit de propagande passe sous silence la rançon,  introduit une femme comme 
médiatrice, et envoie au combat Bohémond et ses compagnons de détention. Le 
récit fourni par Orderic Vital a en commun avec celui de Galeran de Naumburg 
de mettre en scène, par affabulation, une femme et une bataille, mais il a un 
tour plus séculier. Notre moine aurait-il changé de camp, dans une éventuelle 
« guerre des récits » entre ecclésiastiques et guerriers 35 ?

Il prend bien soin du moins de scander cette histoire toute chevaleresque 
de séduction, de ruse et de vaillance, pleine de charme et de suspense, par des 
rappels réguliers de l’aide miraculeuse de Dieu, et il la fait finir par la conversion 
au christianisme de l’admiratrice turque de Bohémond. Il l’a placée ainsi que 
l’aventure des Cinq (1123) sous l’invocation de récits bibliques où Dieu se 
sert d’ennemis à leur insu, voire de femmes, pour le salut de Son peuple 36. 
Comprenons bien que les connivences avec les Infidèles ont grand besoin 
de cette justification, particulièrement dans des opérations comme celles 
de Bohémond dont le principal ennemi est désormais l’empire byzantin. Sa 

33	 OV, V, p. 338-340.
34	 Éd. AASS, Nouembris III, p. 161-168. Voir le commentaire d’Y. Friedman, « Miracle, Meaning 

and Narrative in the Latin East», dans K. Cooper, J. Gregory (dir.), Signs, Wonders, Miracles. 
Representations of Divine Power in the Life of the Church, Woodbridge, The Boydell Press, 
2005, p. 123-134. Et Jean Flori, Bohémond d’Antioche, op. cit., p. 227, 239.

35	 Il a en effet opposé une version ecclésiastique du «  moniage  » de saint Guillaume à la 
version épique : OV, III, p. 218-226, et l’analyse de Charles de Miramon, « La guerre des 
récits  : autour des « moniages » du xiie  siècle », dans Michel Lauwers (dir.), Guerriers et 
moines. Conversion et sainteté aristocratiques dans l’Occident médiéval (ixe-xiie  siècles), 
Antibes, Éditions CPDA, « Collection d’études médiévales de Nice, 4 », 2002, p. 589‑636.

36	 OV, V, p. 358.



185

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

propagande mobilisatrice ne cachait pas que l’itinéraire de Paris à Jérusalem 
passait par une lutte contre Alexis Comnène et lui imputait bien des traîtrises ; 
c’est sur cet empereur que viennent échouer, avec leur chef Bohémond, les 
chevaliers recrutés en France en 1107.

Le même souci de justification chrétienne se retrouve au fil du récit sur 
Kharput (1123), sur l’évasion de Joscelin d’Édesse, la métamorphose des Cinq 
en ambassadeurs de l’élégance française dans Bagdad ou garde rapprochée du 
sultan. Le paysan complice de Joscelin se fait chrétien 37, et les Cinq, revenus à 
Antioche, reprennent vite la guerre sainte – qu’ils n’avaient interrompue qu’à 
leur corps défendant, lors de leur capture. Leur aventure bagdadienne n’aura 
donc été en principe qu’un intermède. Leur histoire est pourtant cousue de fil 
blanc autant que de fil d’or : Gervais de Dol se vante à tort d’avoir tué, avant sa 
capture, un émir, et la durée de son équipée fait problème. Il est vrai qu’Orderic 
Vital brouille souvent la chronologie. Un soupçon demeure tout de même sur 
les conditions auxquelles ils ont dû la vie sauve à Kharput et donc sur leur 
fidélité constante au christianisme. Gervais de Dol assure qu’ils ont rendu à 
Balak ses trois épouses, détenues par Baudouin II à la suite de la mutinerie. De 
là leur traitement de faveur mais en un contexte aussi tendu, que n’ont-ils pas 
renié ? Cette belle histoire de femmes pourrait bien cacher quelque chose de 
moins reluisant.

Ne les chargeons pas sans preuve, tout de même. L’intéressant avec de tels 
récits de captivités, c’est que malgré toutes les précautions prises du côté de la 
foi chrétienne, ils témoignent de quelque chose de très différent de l’esprit de 
croisade :d’un mirage oriental de la France du xiie siècle, qui se retrouve après 
cela dans beaucoup d’œuvres littéraires. Le lecteur, l’auditeur de ces récits peut 
vibrer à certaines épreuves des captifs comme à un récit de passion de martyr, 
à d’autres moments, dans d’autres versions, leurs prouesses en tout genre et le 
divertissement prennent le dessus. En cet instant, le public captivé abandonne en 
chemin une partie de ses préventions contre l’Infidèle. On le trouve accueillant, 
surtout dans son incarnation féminine. On est un moment, comme Ganelon 
dans Saragosse, tenté par la trahison, on se ravise ensuite sans doute, n’est-on pas 
pris par l’ambivalence même des sentiments que ces récits éveillent ?

LES FEMMES PROVIDENTIELLES

L’un des ressorts de ces récits est aussi la croyance, flatteuse, que les Turcs et 
tous les Sarrasins admirent les Croisés pour leur vaillance. Pareille idée n’est pas 

37	 OV, VI, p. 116 (avec récompenses, promotion sociale ultérieure de sa fille par mariage avec 
un chevalier).



186

tout à fait infondée 38, elle fait seulement oublier une hostilité bien persistante 
en fait et surestimer, disons, la qualité de l’accueil de l’autre côté ! Mais la 
surenchère imaginative est rendue saisissante, lorsqu’une Sarrasine tombe sous 
le charme d’un prisonnier franc et se fait la conseillère, l’instigatrice, en un sens 
la modératrice de sa rébellion, de son service temporaire pour le compte du 
geôlier. Ce genre d’action serait, à tout prendre, davantage à la portée d’une 
Française dans une guerre féodale de son pays. Là-même cela n’arrive pourtant 
pas ! Dans le réel, il n’y a que des négociations avec le père ou le frère, comme 
cela fut le cas dans Édesse seulement (1098) – mais la fille était une Arménienne 
chrétienne, son père n’était pas un ennemi et le chevalier n’était pas captif. 
L’affaire n’avait donc guère besoin de transfiguration et Orderic Vital se garde 
bien, en son récit en partie inexact, de majorer dans Édesse le rôle féminin 39. 
Quand il introduit ou transmet le motif de la fille énamourée de l’ennemi, c’est 
ailleurs, là où aucun mariage réel n’a eu lieu.

Pareille intrigue est très souvent filée, dans la littérature courtoise ou épico-
courtoise de la fin du xiie siècle, de Mainet à Fiérabras en passant par La Prise 
d’Orange et en un sens Floire et Blanchefleur (à rôles renversés), dans des fictions 
à succès. Ajoutez à cela les permutations d’enfants, et vous en avez pour jusqu’à 
plus soif ! Orderic Vital vient cependant, par son travail de 1136-1137, en tête 
des utilisateurs de ce thème, repris, selon Frederic Morris Warren, des Mille et 
une nuits et, par elles ou par un autre canal, de Sénèque le Rhéteur 40.

La belle Melaz mène véritablement le jeu, durant la captivité de Bohémond. 
Sa hardiesse ne va pas jusqu’à l’imprudence : elle s’accompagne de sagesse. 
Melaz ne manque pas de soutirer aux prisonniers, avant de les armer, la 
promesse de respecter ses injonctions et elle se soucie après cela des intérêts 
de son père le Danishmend autant que des leurs. Ce n’est pas sa faute si tout 
de même, ce père ménagé sur son ordre se montre vindicatif : rassemblant 
sa cour de barons, il en est à la menacer de mort par le bûcher. Cela seul 
contraint les Francs à faire irruption et à s’emparer de lui, et justifie bien qu’à 

38	 Usâma Ibn Munqidh, Des enseignements de la vie. Souvenirs d’un gentilhomme syrien au 
temps des croisades, trad. André Miquel, Paris, Imprimerie nationale, 1983. Il dépeint les 
Francs en demie teinte, spécialement p. 185-191, 215-217, 291, 297, 301-305, et lui-même 
n’est pas fâché d’avoir l’estime du roi Foulque de Jérusalem.

39	 OV, V, p. 118-128.
40	 Frederick Morris Warren, « The Enamoured Moslem Princess in Orderic Vital and the French 

Epic », Publications of the Modern Language Association of America, 29, 1914, p. 341-358. 
Certains des raisonnements de Warren me semblent faussés, malgré tout, par une datation 
trop haute de certaines épopées et par un strict évolutionnisme, ainsi que par la recherche 
de similitudes complètes dans l’agencement des récits, plutôt que par l’analyse de leurs 
composantes essentielles et de leurs déplacements à travers le corpus épique (et jusque 
dans l’Histoire ecclésiastique).



187

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

la fin elle quitte son père et sa foi, pour épouser un Chrétien. On peut trouver 
d’ailleurs qu’elle mériterait Bohémond. Mais le moyen de le fiancer ainsi en 
Orient, dans un récit publié à l’occasion de son mariage avec la fille du roi 
de France (Pâques 1106) ? Il la cède donc à son neveu Roger 41, en prétextant 
qu’il se doit d’aller rendre grâces à saint Léonard de Noblat – double excuse, 
de la goujaterie du Bohémond de la légende et du long détour courtois et 
fictionnel d’Orderic Vital.

Essentiel dans le long récit de la délivrance de Bohémond, le thème de l’Infidèle 
séduite par les Francs chrétiens (donc attirée au christianisme) est repris comme 
en sourdine dans l’histoire de l’insurrection de Kharput. Trois épouses de Balak 
s’y trouvent d’abord détenues par les insurgés – indication confirmée par 
Foucher de Chartres pour l’épouse « préférée » de Balak 42. Or elles sympathisent 
avec eux, principalement Fatima, fille du roi des Mèdes qui les incite à ne pas 
se fier à leur mari, mais à rivaliser de vaillance avec les héros grecs du siège de 
Troie, comme avec les héros francs chantés par les jongleurs, de peur que sur eux 
l’on n’entende une cantilène infamante 43. Ces paroles prouvent chez cette belle 
Persane une connaissance des lettres latines et françaises – et tout de même, à 
mon avis, un peu de jeu et d’humour chez Orderic Vital. La belle Infidèle aspire 
aussi à être chrétienne, mais elle demeure fidèle à son époux « païen », elle se 
résoudra donc à lui être rendue, avec les autres femmes, à contrecœur comme 
elles. Mais cela évite à Balak les représailles de leurs puissantes parentés 44. En 
outre, ce signalé service est censé propulser les Cinq dans Bagdad. Et dans 
Bagdad rebelote : à les en croire, les jeunes filles raffolent des Français, les pères 
voudraient bien que d’un sperme franc procèdent leurs petits-enfants. Le moins 
frappant n’est pas l’entrain que met le moine de Saint-Évroul à nous en parler, 
lui qui en France regarde avec défaveur les jeux courtois de la séduction ! 

Ce qui en Occident frise l’impiété deviendrait donc un vecteur du christianisme 
en Orient ? À tout le moins avons-nous ici une de ces projections sur la 
société « adverse » de manières et de pratiques sur lesquelles il y a réticence en 
France. Signalons en passant combien la dérision au dieu « Mahomet » 45, telle 
qu’Orderic comme la Chanson de Roland la font faire à leurs Sarrasins surclassés, 
ressemble en fait à l’humiliation des reliques par des Chrétiens rustiques (tels les 

41	 Un peu comme Louis VI fait de Lucienne de Rochefort, à un vassal, au profit d’une alliance 
plus haute.

42	 Foucher de Chartres, Historia hierosolymitana, éd. cit., p. 455.
43	 Comme ces héros francs en sont eux-mêmes menacés  : Chanson de Roland, vers 

1464‑1466.
44	 OV, VI, p. 118 (argument de Fatima pour dissuader, en fait, les Francs de les rendre à Balak : 

ne sont-elles pas leur meilleur atout tant qu’ils les gardent, Balak se devant de tout faire 
pour qu’elles survivent ?).

45	 OV, V, p. 370.



188

paysans du Maine au temps d’Orderic Vital). Et qui donc appelait Bohémond 
« petit dieu » 46 ? Des « païens », comme le prétend au passage le moine de Saint-
Évroul ?

À dire vrai, si fiction il y a, ce n’est jamais n’importe laquelle. Est-il en 
effet si faux que les femmes, dans les sociétés d’honneur guerrier, mâtiné de 
religion militante, se font instigatrices insistantes ? Il y a dans le récit de la 
première croisade par Orderic Vital une interpolation étonnante : c’est la 
cantilène des Palestiniennes pour inciter les défenseurs mâles de Jérusalem, 
en 1099, à lutter contre les Croisés. Notre moine glisse là un poème latin de 
son cru, audacieusement antichrétien et qui n’est pas mauvais  47. Marjorie 
Chibnall suggère qu’il veut ainsi préparer le lecteur au massacre de toute la 
population par les croisés vainqueurs : des femmes comme des hommes 48. 
Il me semble surtout que cette cantilène, tout en montrant le talent de son 
véritable auteur, annonce les propos de Fatima en 1123 aux Francs captifs et 
prépare aussi le personnage de Melaz, dans la mesure où c’est une Sarrasine 
pleine d’initiative.

Rien de subversif pourtant dans ces fictions, puisqu’elles dépeignent les 
femmes dans un rôle d’instigatrices, sans transgression. Ne pourrait-il s’en 
trouver après tout, qui prennent elles-mêmes les armes ? N’y en eut-il pas des 
deux côtés, dans les villes assiégées 49 ? L’heure n’est pourtant pas à chanter des 
Clorinde combattant Tancrède.

Est-ce que, de ces fictions, Orderic Vital est lui-même la dupe ? À première 
vue, on peut le croire plus crédule que d’autres, puisqu’il ne fait jamais de 
réserves sur ses informateurs, ni ne confesse des scrupules d’exactitude, comme 
le fait Foucher de Chartres à propos de Kharput, dont il écrit pourtant bien 
plus près dans l’espace et dans le temps. Mais plus d’une fois Orderic en rajoute 
si allègrement que cela ressemble à des clins d’œil. Et n’oublions pas qu’il a 
explicitement opposé, ailleurs, des « cantilènes récitées par les jongleurs pour 
le peuple » (les laïcs) aux « récits authentiques rédigés soigneusement par de 
religieux docteurs » et lus au monastère 50. Il a sans doute voulu égayer la vie du 
cloître en insérant des légendes chevaleresques d’Orient, il n’a pas forcément 

46	 Ibid., p. 356.
47	 Ibid., p. 166. 
48	 Dans son introduction à OV, V, p. XVIII.
49	 Orderic Vital le raconte pour l’Espagne, en 1128 à Tarragone (OV, VI, p. 404) ; à Antioche 

en 1119, la fille du roi de France (Cécile, une demi-sœur de Constance, veuve de Tancrède, 
épouse de Pons de Tripoli) se contente d’adouber elle-même, dans l’urgence, de jeunes 
écuyers parmi lesquels Gervais de Dol : ibid., p. 108.

50	 OV, III, p. 218.



189

dom
inique barthélem

y     D
es légendes chevaleresques

pensé que le monde ecclésiastique y ajouterait foi. Sa composition en abyme, 
avec le renvoi aux jongleurs par la belle Fatima, me semble en fournir la preuve. 
Les Croisés mêmes ont-ils cru à leurs légendes épiques ?

S’il le veut bien, Michel Sot me dira ce qu’il en pense, lorsqu’il aura vu cette 
esquisse rédigée en témoignage d’une grande amitié, d’une grande admiration 
pour lui et dans le temps même où, ensemble et avec Jean-Pierre Van Staëvel, 
nous avons travaillé à un projet oriental commun, à une rencontre bien réelle 
entre les civilisations sous l’égide de l’université Paris-Sorbonne d’Abou 
Dhabi.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

191

ARTS DE LA MÉMOIRE :  
LES RÉCITS DE LA PREMIÈRE CROISADE

Élisabeth Crouzet-Pavan 
Université Paris-Sorbonne

Sur l’histoire des croisades, et avant tout de la première qui vit parvenir 
les Francs et les autres pèlerins jusqu’à la sainte cité de Jérusalem, les mots 
foisonnent. Récits tissés de manière contemporaine aux événements, récits 
plus tard repris, copiés au gré de filiations complexes à démêler, la narration, 
proliférante, s’est en fait assez longuement continuée. C’est qu’il fallait, au 
profit des vivants, faire connaître les pieuses entreprises de ceux qui avaient pris 
humblement la voie du Seigneur et avaient accepté au nom du Christ de terribles 
souffrances : misère, pauvreté, dénuement, faim, soif et autres maux 1. C’est qu’il 
fallait, au nom de tous ceux « morts dans le Seigneur », que soient distribuées des 
aumônes avec des oraisons 2. Le glaive des bourreaux avait, durant le pèlerinage 
de Jérusalem, durement frappé. Autant de martyrs aux corps percés de flèches, 
crucifiés, démembrés. De tels événements, « inouïs et dignes de la plus grande 
admiration », devaient être confiés à la mémoire des hommes 3, conservés pour 
être lus ou racontés au milieu des fidèles. Ainsi pouvait-on préserver le souvenir 
de ces hauts-faits et de ceux qui les accomplirent. Ainsi pouvait-on sans doute 
aussi éveiller le désir du pèlerinage et inciter au départ. Longtemps en effet, le 
peuple de l’Occident est poussé à entreprendre le si grand voyage pour aller 
mettre ses pas dans ceux du Christ et, de cette tension longuement active, les 
chroniques témoignent lorsqu’elles décrivent, une année après l’autre, l’arrivée 
des groupes de pèlerins. 

1	 Histoire anonyme de la première croisade (Gesta Francorum et aliorum Hierosolymitanorum), 
trad. L. Bréhier, Paris, Les Belles Lettres, 1924, p. 5.

2	 Foulcher de Chartres, Historia hierosolymitana (1095-1127), dans Recueil des historiens des 
croisades. Section historiens occidentaux, éd.  Académie des inscriptions et belles-lettres, 
Paris, Imprimerie nationale, 1844, 5 vol., t. 3, p. 319-370 ; Foucher de Chartres, Histoire des 
Croisades. 1095-1127, trad. F. Guizot, éd. N. Desgrugillers-Billard, Clermont-Ferrand, Paleo, 
coll. « Sources de l’Histoire de France », 2004, p. 9-10.

3	 Albert d’Aix, Historia Hierosolymitana (1095-1127), éd.  cit., t.  4  ; Historia Ierosolimitana: 
History of the Journey to Jerusalem, éd.  et trad.  S.B.  Edgington, Oxford, Clarendon Press, 
2007.



192

Un travail d’écriture est donc mené et les ambitions qui le légitiment sont 
celles de tous les historiens du Moyen Âge : raconter ce qui a été, sauvegarder 
la mémoire du passé, distribuer des enseignements, parfois faire le panégyrique 
d’un chef, tout en n’oubliant jamais que dans l’histoire s’accomplit l’œuvre 
de Dieu. Tels sont les objectifs de nos chroniqueurs. Mais, plus ou moins 
implicitement, peut-être d’autres visées étaient-elles poursuivies. En quelques 
années, une véritable floraison de textes raconte la croisade de 1096-1099. 
Comme si auteurs et lecteurs devaient, grâce à tous ces mots associés, se 
convaincre de ce qui avait été avant même de s’en réjouir. Face à l’événement 
inouï qu’est la croisade, face à cet autre événement inouï qu’est la création 
du royaume de Jérusalem, les témoins écrivent pour faire exister encore et 
encore le déploiement des faits. Les mots font plus que de sauver de l’oubli 
des événements. Leur première fonction, quasi magique, est de transplanter, 
d’inscrire dans la durée des hommes d’Occident, ces faits merveilleux, de les 
donner à lire, à raconter, à célébrer puisque, deux décennies de rang, chaque 
narration qui en reprend le récit leur confère une nouvelle vie. Ces mots, par là 
même, ne renferment pas qu’un ensemble d’informations factuelles, de prouesses 
extraordinaires et une provision d’exemples moralisateurs. Ils mettent en récit 
une forme d’incantation destinée à maintenir dans l’histoire la transcendance, à 
prolonger une geste sacrée, comme si l’écriture était déjà animée d’une angoisse, 
comme si les événements étaient au risque de perdre leur histoire, voire d’être 
confrontés à une fin. L’écriture des chroniqueurs consacre ce qui a été mais elle 
est aussi, jour après jour, célébration de la gloire divine, pour de la sorte abolir 
le temps et exorciser la durée.

En moins de vingt ans en effet, durant la croisade ou très vite dans les années 
qui la suivent, ce sont huit auteurs qui écrivent l’histoire de l’expédition de 
Jérusalem et, dans ce groupe, il faut d’abord citer les chroniqueurs qui furent 
aussi des acteurs et des témoins de la marche vers Jérusalem. Ils rédigent 
les histoires primitives, ensuite largement reprises. Ce sont les auteurs de 
la première vague, tous plutôt liés à un seigneur et à un contingent dont ils 
tendent à privilégier le rôle et la mémoire. Parmi eux, si l’on veut bien retenir, 
après d’autres, que ces textes furent composés selon cet ordre chronologique, 
l’Anonyme, dit aussi l’Anonyme Normand 4. Puis Raymond d’Agiles 5, Pierre 

4	 Sans doute est-il le seul laïc. Chevalier assurément, Normand sans doute, originaire dans 
tous les cas de l’Italie méridionale, proche de Bohémond de Tarente, il écrit vers 1100‑1101.

5	 Raymond d’Aguilers, dans Recueil des historiens des croisades, éd.  cit., t.  3, p.  235-305  ; 
J. Richard, « Raymond d’Agiles, historien de la première croisade », Journal des savants, 3, 1971, 
p. 206-212, repris dans Études et documents, London, Variorum Reprints, 1977, p. 206-212.



193

élisabeth crouzet-pavan     A
rts de la m

ém
oire : les récits de la Prem

ière Croisade

Tudebode 6 et Foucher de Chartres 7. Ils fabriquent l’histoire de ces événements 
et ils composent, à coup de hauts-faits, de combats cruels et d’épreuves 
indicibles, le récit d’une guerre, menée avec une immense ferveur, qui servait 
les desseins de Dieu, qui était l’œuvre même de Dieu. Rien d’étonnant à ce 
que les scribes aient copié et recopié ces quatre relations, ce dont témoigne 
une abondante tradition manuscrite. Très tôt, dès le début du xiie siècle, 
les Gesta de l’Anonyme jouissaient par exemple d’une réelle popularité qui 
expliquerait pour certains historiens d’aujourd’hui que, naturellement ou 
presque, cette source surestimée, surinterprétée, ait comme conditionné 
l’approche, plongeant dans l’ombre les autres récits, jugés secondaires et 
cependant à réévaluer 8. Il n’empêche. L’histoire continue d’être écrite et 
d’autres auteurs bien vite participent à la grande entreprise narrative. Parmi 
ces nouveaux « maîtres de la mémoire » 9, trois moines et leurs mises en récits : 
Robert le Moine 10, Baudri de Bourgueil 11 et Guibert de Nogent 12, un laïc 
aussi, un Normand encore, Raoul de Caen 13. Tel est le corpus sur lequel nous 
proposons quelques observations.

Les textes d’abord écrits l’avaient souvent été à la demande des chefs des 
différentes armées. Ils s’employaient à solidifier une mémoire immédiate quand 
les suivants, déjà, rectifient et retravaillent les premières versions, avec la volonté 
d’élaborer une autre mémoire, à ce titre matrice d’histoire puisque « gardienne 
de la problématique du rapport représentatif au présent » 14. « Mémoire froide », 

6	 Pierre Tudebode, Historia de hierosolymitano itinere, dans Recueil des historiens des 
croisades, éd.  cit., t  3, p.  9-117  ; Tudebodus Petrus, Historia de Hierosolymitano itinere, 
éd. J.H. Hill et L.L. Hill ; introduction traduite par Ph. Wolf ; texte et notes revus par J. Richard, 
Paris, Librairie orientaliste P. Geuthner, 1977.

7	 Voir infra, n. 2.
8	 J. France, « The Use of the Anonymous Gesta Francorum in the Early Twelth-Century Sources 

for the First Crusade  », dans A.V.  Murray  (dir.), From Clermont to Jerusalem, Turnhout, 
Brepols, 1998.

9	 Pour reprendre la belle expression de M. Sot, Flodoard de Reims. Un historien et son Église, 
Paris, Fayard, 1993, p. 749.

10	 Robert le Moine, Historia hierosolymitana, dans Recueil des historiens des croisades, 
éd. cit., t. 3, p. 721-882 ; Robert le Moine, Histoire de la Première Croisade, trad. F. Guizot, 
Clermont-Ferrand, Paleo, coll. « Sources de l’histoire de France », 2004.

11	 Baudri de Bourgueil, Historia Hierosolymitana, dans Recueil des historiens des croisades, 
éd. cit., t. 4, p. 1‑111.

12	 Guibert de Nogent, Historia que dicitur gesta dei per Francos, dans Recueil des historiens 
des croisades, éd. cit., t. 4, p. 117-263.

13	 Raoul de Caen, Gesta Tancredi Siciliae regis in expeditione Hierosolymitana ab ipso belli 
sacri exordio, Recueil des historiens des croisades, historiens occidentaux, éd. cit., vol. 3, 
p. 603-716 ; Raoul de Caen, Histoire de Tancrède, trad. F. Guizot, Clermont-Ferrand, Paleo, 
2004.

14	 P. Ricœur, La Mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Le Seuil, 2000, p. 306.



194

pour le dire autrement, venant après une « mémoire chaude » 15. En effet. Le 
regard porté par les deuxièmes mémorialistes sur les premiers se fait critique 
et ces critiques légitiment que la narration soit reprise. Puisque les premiers 
témoins auraient écrit dans un latin rustique, nos intellectuels améliorent cette 
piètre langue. Mais ils poncent aussi bien d’autres aspérités.

Le chevalier normand et les premiers narrateurs avec lui décrivaient sans 
que leur plume, bien au contraire, ne tremble, les horreurs du combat, une 
guerre de cruautés et la satisfaction d’un véritable devoir de violence. Pour eux, 
dans la tradition de saint Jérôme, le service de Dieu ne saurait être cruel. Pour 
eux, sans doute, le massacre, lorsque retentissait le cri qui plongeait les Turcs 
dans l’effroi, « Dieu le veut, Dieu le veut » 16, était la plus belle des oblations 
à Dieu. Déchaînée, la violence s’accomplissait avec passion, au nom de Dieu, 
bibliquement. Or, les mémorialistes suivants sont plus retenus 17. Deux exemples 
suffisent et en premier lieu celui de Ma’arrat al‑Nu’mân.

En décembre 1098, cette ville est prise au terme d’un siège commencé à la fin 
novembre et après plusieurs assauts infructueux. Il a fallu jusqu’à l’apparition des 
apôtres Pierre et André pour redonner cœur aux croisés. Derrière les machines 
de guerre, les prêtres prient et adjurent Dieu de défendre son peuple et d’abattre 
le paganisme 18. Ma’arrat tombe le 11 décembre au soir et elle est pillée avec rage 
tandis qu’un grand carnage est fait de ses habitants. L’Anonyme évoque donc le 
massacre et ces rues où l’on marche sur les cadavres 19. Raymond d’Agiles raconte 
les corps en masse et les cadavres jetés dans les marais ou hors des murs. Mais des 
lignes de Baudri montrent un autre commentaire. Morts encore, morts toujours ; 
dans toute la ville, pas une maison, pas un lieu, pas un recoin sans eux. Mais 
le nombre des cadavres ne sert plus ici à manifester qu’une belle victoire a été 
remportée. Les vivants voisinent avec les morts, l’odeur est terrible. Pourtant 
la puanteur ne les gène pas, aucune crainte ne les saisit et ils s’endorment 
tranquillement, « sine fastidio » « inter mortuos ». Le chroniqueur ne voit plus dans 
tant de corps morts le signe du triomphe des armes croisées, la preuve que Dieu 
a combattu aux côtés des siens. Il préfère illustrer les souffrances des chrétiens, 
montrer qu’avec le pèlerinage a été ouvert un temps où les règles ordinaires de la 
vie humaine ne valent plus, où, pour Dieu, et là est l’idéal de la croisade, le corps 

15	 Je cite ici l’expression de G. Lobrichon, 1099. Jérusalem conquise, Paris, Le Seuil, 1998.
16	 Foulcher de Chartres, éd. cit., p. 61-62.
17	 Même si c’est chez Albert d’Aix que l’on trouve le récit légendaire d’un grand  massacre des 

musulmans survivants qui serait intervenue trois jours après la prise de Jérusalem, Albert 
d’Aix, dans Recueil des historiens des croisades, éd. cit., t. 4, p 483.

18	 Histoire Anonyme, éd. cit., p. 174-175
19	 Ibid., p. 177 ; Raymond d’Aguliers, éd. cit., p. 270. Baudri de Bourgueil, éd. cit., p. 86.



195

élisabeth crouzet-pavan     A
rts de la m

ém
oire : les récits de la Prem

ière Croisade

est sacrifié, oublié et toutes les épreuves sont subies 20. Ensuite, un mois de rang 21, 
les croisés séjournent à Ma’arrat et la famine est si intense qu’ils en arrivent à 
manger de la chair humaine. Dans la ville, « plus rien ou presque » ; hors de la ville, 
« rien à saisir ». « Alors, ils sciaient les cadavres parce qu’on découvrait des besants 
cachés dans leur ventre ; d’autres découpaient leurs chairs en morceaux et les 
faisaient cuire pour les manger » 22. Pour l’Anonyme, merveilleuse ingéniosité de 
ces chrétiens qui, fouillant les intestins de leurs ennemis, retrouvent les monnaies 
d’or que ces derniers avaient voulu leur dissimuler et qui y gagnent de pourvoir 
survivre. Pour Raymond d’Agiles, merveille encore et force d’âme de ce peuple 
capable de manger avec avidité ces corps, vieux déjà de deux semaines, qui puaient, 
abandonnés dans les marais 23.

Certaines lectures 24, exploitant l’image parfois présente dans nos textes de croisés 
qui seraient « semblables à des lions poussés par une longue faim et altérés du sang 
des animaux » 25, ont voulu voir dans ces scènes l’expression d’un cannibalisme 
rituel, lorsque l’ingestion du corps de l’ennemi vient parfaire son anéantissement, 
que sa manducation permet son appropriation. Toutefois, le cannibalisme, quand 
de telles fonctions lui sont attachées, n’attend pas des jours pour être pratiqué. Rien 
de tel donc à Ma’arrat. Mais plutôt une horrible nécessité et ses conséquences. Dans 
le texte des premiers chroniqueurs qui mentionnent ces épisodes de cannibalisme, 
seule s’exprime la conviction que toute humanité peut être abandonnée lorsqu’il 
s’agit de poursuivre les desseins de l’esprit divin. Au nom de Dieu, pour Dieu, les 
interdits sont oubliés, la transgression est acceptée. En revanche, Baudri de Bourgueil 
ne peut cette fois admettre cette déshumanisation absolue et consentie. Il n’accepte 
pas que ces hommes, même s’il leur faut survivre pour atteindre Jérusalem, cessent 
d’être des hommes. Un prudent, « Il est rapporté », ouvre en conséquence son récit 
et sert à mettre à distance une description pourtant singulièrement longue puisque, 
pour tenter de justifier les événements relatés, elle répète, sous diverses formes, que 
rien n’est plus insupportable à l’homme que la faim 26. Quant à Guibert de Nogent, 
quand il fait retour dans le livre VII sur ces événements, il impute aux Thafurs, à 
ces « hommes dégoûtants de dénuement et d’indigence qui suivaient la croisade », 
d’avoir procédé à ce cannibalisme.

20	 Ibid., p. 86.
21	 H.  Hagenmeyer, Chronologie de la première croisade. 1094-1100, Hildesheim/New York, 

Olms, 1973, p. 202.
22	 Histoire Anonyme, ibid., p. 178-179 ; Pierre Tudebode, éd. cit., p. 94.
23	 Raymond d’Aguilers, éd. cit., p. 271.
24	 J.-P.  Camus, «  Les cannibales de Dieu. Polémique sur l’anthropophagie de la première 

croisade », Histoire et conséquences, 3, 2005.
25	 Robert le Moine, éd. cit., p. 757. Mais aussi chez l’Anonyme : Histoire anonyme, éd. cit., 

p. 84.
26	 Baudri de Bourgueil, éd. cit., p. 86-87.



196

Ou bien, deuxième exemple, la célèbre description du massacre qui suit la 
prise d’assaut du Temple de Salomon. Pour Raymond d’Agiles 27, grâce à cette 
violence sacrée venant purifier le lieu souillé par les païens, vengeance était 
accomplie, justice était rendue. Le sang coulait et il lavait. Avec ses flots, étaient 
emportés le passé et ses offenses, les ordures de l’infidélité, les résidus du temps 
des païens. « Dans le temple de Salomon, on marchait à cheval dans le sang 
jusqu’aux genoux du cavalier. Juste et admirable jugement de Dieu, qui voulût 
que ce lieu même reçut le sang de ceux dont les blasphèmes contre lui l’avaient 
si longtemps souillé » 28. Chez Baudri, qui fait surgir à nouveau l’image des 
ruisseaux de sang, même s’ils ne coulent que jusqu’aux chevilles 29, plus de tribut 
payé à la vengeance ni de juste rétribution. Le chroniqueur, bien au contraire, 
tente de justifier, de trouver des circonstances atténuantes. Les morts sont ceux 
qui souillèrent et contaminèrent le Saint Sépulcre, le Temple de Salomon et 
toutes les autres églises. Ainsi s’explique qu’ait flambé contre eux la haine des 
croisés et que tant de violence se soit déchaînée 30. De la ville plus que tout 
autre sainte, monte donc, l’assaut terminé, du fait du monceau de cadavres 
qui encombrent les rues, une abominable puanteur. L’Anonyme ou Tudebode 
le signalent et sans autre commentaire. Mais Baudri y insiste. Et notre abbé de 
déclarer l’« horror » de tant de « fœtor » avant de vite décrire comment les corps 
sont traînés hors de Jérusalem et brûlés là où l’Anonyme s’attardait à évoquer 
les « monceaux de corps aussi hauts que des maisons », les bûchers « disposés 
comme des bornes en nombre si grand » et où il s’émerveillait avec la tranquille 
satisfaction du combattant et du chrétien victorieux : « Nul n’a jamais ouï, nul 
n’a jamais vu un pareil carnage de la gent païenne » 31.

Difficile en effet quand l’Église s’emploie à pacifier une société qu’elle décrit 
comme lacérée par les violences et les guerres privées, d’exalter, avec des chiffres 
flamboyants qui sont comme l’exact pendant des images évoquant la « multitude 
innombrable » des croisés, le nombre des ennemis tués, la guerre grandiose et 
la joie de tant de morts. Est-ce sa seule mesure d’historien qui explique que 
Guibert de Nogent n’exagère jamais le nombre des victimes des combats ? Il est 
possible d’en douter.

27	 L’image de ces ruisseaux de sang qui atteignent le frein des chevaux vient de l’Apocalypse. 
J. Richard, « Raymond d’Agiles », art. cit., p. 209

28	 Raymond d’Agiles, éd. cit., p. 213.
29	 Pour l’Anonyme : « Il y eut un tel carnage que les nôtres marchaient dans leur sang jusqu’aux 

chevilles » (Histoire anonyme, éd. cit., p. 203).
30	 Baudri de Bourgueil, éd. cit., p. 102. Une même réécriture édulcore le passage du massacre 

des païens des deux sexes, réfugiés au-dessus du Temple de Salomon : ibid., p. 102 qui 
diverge de l’Histoire anonyme, ibid., p. 204-205 ou de Pierre Tudebode, éd. cit, p. 110.

31	 Baudri de Bourgueil, ibid., p. 103.



197

élisabeth crouzet-pavan     A
rts de la m

ém
oire : les récits de la Prem

ière Croisade

Des guerriers qui conquirent Jérusalem, les textes des deuxièmes mémorialistes 
s’emploient en conséquence à construire une image retouchée, en forme de 
modèle à proposer aux guerriers de leur temps.

Déjà, chez Foucher de Chartres, le projet de christianisation des milites 
venait pénétrer le récit de l’appel à la croisade. Triste tableau que celui que 
ce chroniqueur dressait de l’Allemagne ou des Gaules. La foi chancelait, la 
paix était bannie, les grands toujours en armes menaient des guerres cruelles, 
ils pillaient, brûlaient, rançonnaient. D’où les phrases qu’aurait prononcées, 
le 27 novembre 1095, le pape Urbain II au concile de Clermont. Évoquant 
les souffrances des chrétiens d’Orient, la souillure des lieux saints, les Turcs 
qui auraient bloqué le pèlerinage, il aurait appelé tous les chevaliers chrétiens 
à prendre les armes pour délivrer la Terre Sainte, patrimoine du Christ : 
« Qu’ils soient désormais des chevaliers du Christ, ceux-là qui n’étaient que 
des brigands ! Qu’ils combattent maintenant comme il est juste, contre des 
barbares, ceux qui autrefois tournaient leurs armes contre des frères du même 
sang qu’eux ; qu’ils recherchent les récompenses éternelles, ceux qui pendant des 
années ont vendu leurs services comme mercenaires pour une paie misérable » 32. 
Vers l’Orient, pour une guerre qui n’était pas charnelle mais spirituelle 33, serait 
partie une chevalerie aussi jeune que turbulente, et, combattant pour le Christ, 
elle aurait racheté ses péchés. Dans ce discours que le chroniqueur transforme 
en manifeste de la réforme de l’Église, par celui qui est un pape clunisien, un 
véritable programme aurait été exposé : purger la chrétienté pour mieux pouvoir 
l’étendre ; conduire une purgatio afin de permettre une dilatatio 34. Trêve de 
Dieu en Occident, lutte contre la simonie, maintien de la paix et conservation 
des droits de l’Église pour, puisque le Seigneur l’ordonnait, marcher contre les 
Infidèles en Orient 35.

Avec Guibert de Nogent, le propos devient plus explicite encore. Avant la croisade, 
des guerres injustes, des fureurs insensées, de l’orgueil et de la cupidité. Avec la 
croisade, des guerres qui portent en elles-mêmes la récompense du martyre 36. Aux 
milites, non plus en changeant d’état et en renonçant au siècle, mais dans le siècle 
et les armes à la main, le moyen d’obtenir la grâce divine est donné.

32	 Foucher de Chartres, éd. cit., p. 20. Rappelons que les deux autres versions de ce discours, 
celle de Robert le Moine et celle de Baudri de Bourgueil, sont différentes. Bien entendu, sur 
cette version de Foucher de Chartres pèsent bien des interrogations. On ne reprendra pas 
ici ce débat historiographique.

33	 Comme le dit Bohémond de Tarente à l’un de ses hommes (Histoire anonyme, éd.  cit., 
p. 85).

34	 Foucher de Chartres, éd. cit., p. 19-20.
35	 Ibid., p. 18.
36	 Guibert de Nogent, éd. cit., t. 4, livre 2, chap. 2 et p. 124. Voir aussi Robert le Moine, éd. cit., 

p. 747.



198

Les tourments de Tancrède, tels que les expose Raoul de Caen, mettent en 
lumière ce même tournant. L’homme de guerre, en proie au doute, s’interroge. 
Comment continuer à tuer quand le Seigneur refusa la violence ? Comment 
piller quand saint Martin partagea son manteau ? En somme, comment peut-on 
être chevalier ? « Cependant son âme remplie de sagesse était intérieurement 
tourmentée, et il éprouvait une grande anxiété en pensant que ses combats 
de chevalier semblaient contrarier les préceptes du Seigneur » 37. Il y a là une 
sorte d’exemplum aux finalités clairement didactiques. Les affres de Tancrède 
permettent d’expliquer au lecteur le fait suivant. Il était, à la fin du xie siècle, 
devenu possible de se battre, de piller, de tuer, de vivre en chevalier, tout en 
faisant son salut.

Les mots, nés sous la plume de Robert le Moine, le suggéraient également. 
« Peregrini milites S. Sepulcri », ainsi l’historien nommait-il les combattants de la 
croisade, pèlerins-chevaliers à qui il incombait, pour prier dans le Saint Sépulcre, 
de d’abord le conquérir 38. Pour l’Église et pour les moines qui racontaient la 
croisade, le dilemme de Tancrède était donc désormais résolu. La guerre était 
sainte quand les soldats du Christ combattaient contre les servants du Diable 39. 
La voie s’ouvrait pour ces commentaires que saint Bernard, dans le premier 
tiers du xiiie siècle, écrivit dans son Éloge de la nouvelle chevalerie. Certains 
des chevaliers qui rejoignirent le nouvel ordre du Temple étaient scélérats, 
impies, ravisseurs, sacrilèges, meurtriers, parjures, adultères. L’Occident se 
réjouit de leur départ mais l’Orient se réjouit de leur venue 40. Ces guerriers 
étaient oppresseurs, ils devinrent protecteurs. On ne saurait mieux exprimer 
la tension qui, chez les deuxièmes mémorialistes, est décrite comme en œuvre 
dans l’expédition vers Jérusalem. Des combattants, l’Église a besoin, mais cette 
militia, assimilée à une malitia, elle veut la transformer en militia christi. Les 
clercs qui mènent et accompagnent la croisade – n’oublions pas que l’évêque 
Adhémar du Puy, chargé par le pape de conduire l’expédition, est souvent décrit 
comme un autre Moïse – les clercs qui racontent la croisade n’ont donc de 
cesse de tenter de christianiser le comportement de ces guerriers. Et s’ils n’y 
parviennent que difficilement, à lire les chroniques, lors des séquences les plus 
dramatiques qui scandent la marche vers Jérusalem, ils s’efforcent au moins 

37	 Raoul de Caen, éd. cit., p. 605.
38	 Robert le Moine, éd. cit., p. 746, 816 ou 844.
39	 « Milites Christi contra satellites Antichristi », comme le dit Robert le Moine (ibid., p. 828, 

p. 876).
40	 Bernard de Clairvaux De Laude novae militiae. Éloge de la nouvelle chevalerie, Paris, Le Cerf, 

coll.  «  Sources chrétiennes  », 1990, chap.  V  ; Vie de saint Malachie  : épitaphe, hymne, 
lettres, texte établi par dom J. Leclercq ; introd., trad., notes et index par P.-Y. Émery, Œuvres 
complètes, Paris, Le Cerf, 1990.



199

élisabeth crouzet-pavan     A
rts de la m

ém
oire : les récits de la Prem

ière Croisade

dans leurs récits d’y réussir. Une dernière citation, de Guibert de Nogent encore, 
éclaire le propos. De ces guerriers, il écrit, au moment du siège d’Antioche et 
de ses souffrances, qu’« ils menaient enfin une vie, non de chevaliers, mais de 
moines, du moins par la sainteté et par l’obligation continuelle de se soumettre 
à toutes sortes de privations » 41.

On le voit, nos trois clercs, Robert, Baudri et Guibert de Nogent, à l’heure 
où un grand souffle de réforme est en train de transformer l’Église, dans leur 
travail d’historien, participent pleinement de ce projet de réformation. Ce qui 
n’empêche pas une dernière question d’être posée. Faut-il penser que procéderait 
comme un mouvement ascendant de christianisation de la société dont nos 
sources, à leur niveau, témoigneraient ? Ou vaut-il mieux considérer que la 
croisade aurait en fait durci les habitus comportementaux d’une chevalerie déjà 
un peu adoucie par le mouvement de la Paix de Dieu 42. Il reviendrait alors à 
nos chroniqueurs d’œuvrer à une « repacification » de guerriers revenus à la 
violence sans règles de leurs ancêtres ? Il faut préférer la deuxième hypothèse 
même si l’important ici est pour nous ailleurs, dans ces effets de sens que nos 
textes produisent.

De la croisade, nous saisissons au mieux les strates successives d’une mémoire 
collective. Il faut comme toujours interroger les choix narratifs, se mettre 
en quête des biais, scruter les silences, confronter les réécritures, guetter les 
omissions et les périphrases, démêler l’explicite et l’implicite du texte. Mais 
surtout, il importe de comprendre que la matière étudiée est sans cesse créée 
et recréée par cette profusion narrative, ces mots ajoutés mais aussi repris et 
modifiés au fil du temps. Sans doute est-il possible de traquer une « vérité » de 
la croisade et de la création des états latins qui s’ensuivit en rétablissant des faits, 
en montrant les divergences entre les textes, les erreurs ou les ajouts propres à 
certains auteurs pour déterminer le récit des événements à préférer. De savants 
travaux ont emprunté cette voie.

Mais une autre voie peut être aussi éclairée. Elle consiste à voir grâce à ces 
chroniques opérer un processus de façonnement des faits et de leur mémoire au 
profit d’abord des contemporains. Elle permet de mettre en valeur comment la 
construction narrative, procédant selon les auteurs et les moments d’écriture, a de 
manière plurielle proposé et composé des logiques historiques particularisées.

41	 Guibert de Nogent, éd. cit., p. 203.
42	 D. Barthélemy, La Chevalerie. De la Germanie antique à la France du xiie siècle, Paris, Fayard, 

2007, p. 264.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

201

L’IMAGE DES JUIFS DANS LES PROLOGUES EXTRA REM 
D’HUGUES DE FLEURY

Mireille Chazan 
Université de Lorraine-Metz

Hugues de Fleury appartient à un siècle, le xiie, qui a eu le goût des prologues ; 
lui-même en 1109, pour la première version de son Historia ecclesiastica en quatre 
livres, a écrit une lettre de dédicace à Adèle, fille de Guillaume le Conquérant 
et comtesse de Blois-Chartres, quatre préfaces pour chacun des livres et un 
épilogue ; en 1110, pour la seconde version en six livres, il a retravaillé la lettre 
à Adèle, rédigé une autre lettre de dédicace pour l’évêque Yves de Chartres 
et composé six préfaces. C’est la découverte de la Chronographia tripertita 
d’Anastase le Bibliothécaire, qui a conduit Hugues de Fleury à remanier son 
œuvre et à passer d’une version en quatre livres à une version en six livres. La 
seconde version a été révisée par Hugues, sans doute assez rapidement puisque 
déjà vers 1115, il dédie à l’impératrice Mathilde, la nièce d’Adèle, un Liber 
modernorum regum Francorum 1.

Les prologues de l’Historia ecclesiastica sont particulièrement intéressants ; 
ce sont des prologues ante rem, c’est-à-dire qui préparent à la lecture du 
texte  2  : ils exposent clairement la tranche chronologique traitée dans 
chacun des livres, définissent le contenu et le sens de la période historique 
considérée ; deux prologues intègrent un excursus géographique en rapport 
avec le texte, l’un une description de l’Italie et l’autre une description de 
la Gaule, Hugues suivant ainsi les conseils de la rhétorique antique et 

1	 A. Wilmart, « L’histoire ecclésiastique composée par Hugues de Fleury et ses destinataires », 
Revue bénédictine,  50, 1938, p.  293-305  ; N.  Lettinck, «  Pour une édition critique de 
l’Historia ecclesiastica de Hugues de Fleury », Revue bénédictine, 91, 1981, p. 386-397  ; 
L.M. de Ruiter, « An Indispensable Manuscript for the Reconstruction of Textual Tradition 
of Hugh of Fleury’s Historia ecclesiastica : Ms Vat. Reg. 545 », dans R.I.A. Nip, H. Van Dijk, 
E.M.C. Van Houts, C.H. Kneepkens (dir.), Media Latinitas, A Collection of Essays to Mark 
the Retirement of L.J. Engels, Turnhout, Brepols, coll. « Instrumenta patristica, 28 », 1996, 
p. 329-333.

2	 B. Guenée, « L’histoire entre l’éloquence et la science. Quelques remarques sur le prologue 
de Guillaume de Malmesbury à ses Gesta regum Anglorum », CRAI, 1982, p. 368.



202

l’exemple donné par son prédécesseur à Fleury, Aimoin 3. Deux prologues de 
la seconde version néanmoins tranchent dans cet ensemble, celui du livre II 
et celui du livre IV, parce que ce sont des prologues extra rem, c’est-à-dire 
qu’ils n’ont pas un rapport direct avec le livre qu’ils précèdent. De plus, ils 
ont un lien entre eux car ils traitent l’un et l’autre des juifs, de leur place 
dans l’histoire du salut et développent des thèmes qui ressortent plus de 
l’exégèse que de l’histoire.

Le livre II, qui n’existait pas en tant que tel dans la première version, traite des 
Scythes, des Amazones, des Perses et des Parthes jusqu’à la victoire de Pompée 
sur Tigran, roi d’Arménie. Mis à part un court paragraphe final qui annonce 
l’histoire des Parthes, le long prologue qui le précède n’a aucun rapport avec le 
texte. En effet, Hugues de Fleury y revient sur ce qu’il avait appelé dans la lettre à 
Adèle les « profonds mystères de l’Église » 4 ; il explique que le monde a connu les 
justes enseignements de la foi à travers les âges (aetates) et les époques (tempora) 
et que l’Ancien Testament a préparé l’Évangile comme l’enfance prépare l’âge 
viril. Il rappelle l’existence des deux cités, l’une qui est destinée à régner avec 
Dieu et l’autre à périr avec le diable. Il décrit alors la naissance de ces deux 
cités au troisième âge quand, l’humanité oubliant sa condition et honorant 
des créatures insensibles, Dieu choisit Abraham et lui impose la circoncision 
comme signe de régénération. Au quatrième âge, Dieu parle à Moïse dans le 
buisson ardent pour qu’il fasse sortir les israélites d’Égypte et lui donne les 
tables de la Loi. Moïse construit la tente dans le désert, ce qui représente l’Église 
universelle, bâtit l’arche d’alliance qui représente le Christ ; le candélabre figure 
la prédication et la table l’Écriture sainte. Le cinquième âge débute quand 
Salomon édifie le temple de Jérusalem et au sixième âge, le Christ naît, est 
crucifié, ressuscite et envoie l’Esprit saint à ses apôtres pour qu’ils baptisent dans 
la terre entière au nom de la Trinité. Alors s’édifie l’Église, l’épouse du Christ, 
qui lui engendre chaque jour des fils par le baptême ; de nouveaux sacrements 
remplacent les sacrifices anciens qui n’en étaient que les « signes ». La Loi a été 
donnée comme pédagogue au peuple juif pour préparer à la foi des hommes 

3	 B. Guenée, Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval, Paris, Aubier Montaigne, 
1980, p. 166‑169.

4	 «  Preterea hujus historiae liber nimis profunda latenter continet sacramenta aecclesiae  », 
Ex Historia ecclesiastica, éd. G. Waitz, MGH, SS, 9, p. 350. La première version de la lettre à 
Adèle est éditée in extenso par G. Waitz ; pour la seconde version, André Wilmart s’est contenté 
d’indiquer les modifications dans A. Wilmart, « L’histoire ecclésiastique », art. cit., p. 302 ; 
cf. É. Mégier, « Ecclesiae sacramenta: The Spiritual Meaning of Old Testament History and 
the Foundation of Church in Hugh of Fleury’s Historia ecclesiastica », Studi Medievali, 43/2, 
3e ser., 2002, p. 625‑649.



203

m
ireille chazan     L’im

age des juifs dans les prologues extra rem
 d’H

ugues de Fleury

« grossiers et charnels » 5, car « il ne convenait pas que la perfection évangélique 
précède la loi mosaïque, car ce qui vient après est plus achevé » 6.

On voit que dans ce second prologue, Hugues de Fleury résume les différentes 
interprétations de l’histoire de l’humanité en marche vers le salut : le passage 
de l’enfance à l’âge viril, le développement des deux cités, le cheminement à 
travers les six âges du monde. La comparaison entre l’histoire de l’humanité et 
les âges de la vie humaine est ici tout juste esquissée ; on la retrouve à plusieurs 
reprises dans la Cité de Dieu, comme le thème des deux cités 7. C’est encore 
à Augustin, directement ou indirectement, qu’Hugues de Fleury emprunte 
la notion des âges du monde, bien qu’il propose dans ce prologue une autre 
périodisation que celle du père de l’Église : Augustin distinguait un premier âge 
d’Adam à Noé, un second âge de Noé à Abraham, un troisième âge d’Abraham 
à David, un quatrième de David à l’exil à Babylone, un cinquième de l’exil 
à la naissance du Christ qui marque le début du sixième et dernier âge 8. Les 
fondateurs de l’historiographie chrétienne, Isidore de Séville et Bède ont adopté 
cette périodisation pour structurer leur chronique universelle 9. C’est aussi celle 
que reprend Hugues de Fleury lui-même dans le texte de toutes les versions du 
livre I. L’historien signale les étapes entre la naissance d’Abraham et la naissance 
du Christ : la mort de David marque la fin du troisième âge, la construction 
du Temple par Salomon le début du quatrième, la chute de Jérusalem la fin du 
quatrième et la captivité à Babylone le début du cinquième âge 10. Or, comme 
on vient de le voir, dans le prologue du livre II, le quatrième âge commence à 
Moïse et le cinquième à Salomon. Dans la seconde version de la lettre à Adèle, 
Hugues de Fleury a pris soin de souligner que c’est au quatrième âge que la Loi a 
été donnée au peuple hébreu 11. Cette périodisation n’est donc en accord ni avec 

5	 « Igitur prima lex velut pedagogus rudibus atque carnalibus hominibus primum posita est », 
prol. l. II, 2e version, éd. cit. G. Waitz, p. 354.

6	 «  Nam decebat ergo ut evangelica perfectio precederet mosaicam legem. Nam quaeque 
perfecta solent esse posteriora » ; ibid., p. 354.

7	 Augustin, La Cité de Dieu, l. XVI, c. 24, 4e éd., B. Dombart, A. Kalb, Paris, Desclée de Brouwer, 
coll. « Bibliothèque augustinienne, 36 », 1960, p. 264-265 ; ibid., l. XVI, c. 43, p. 332-335 ; 
l. XV, c. 1-2, p. 37‑51.

8	 Ibid., l. XXII, c. 30, éd. cit., t. 37, 1960, p. 716-717 ; Sur la Genèse contre les Manichéens, 
l. I, c. 23, éd. P. Monat, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Bibliothèque Augustinienne, 50 », 
2004, p. 240-253 ; « In psalmum XCII », Enarrationes in Psalmos, éd. E. Dekkers, J. Fraipont, 
Turnhout, Brepols, CCSL, 40, 1956, p. 1291.

9	 Isidore de Séville, Chronica majora, éd T. Mommsen, MGH, AA, 11, t. II, Berlin, 1894, p. 425-
481 ; Bède, Chronica majora, éd. T. Mommsen, MGH, AA, 13, t. II, Berlin, 1888, p. 247‑327.

10	 Première version dans le manuscrit Paris, BnF lat. 4963, fol. 7 r ; 2e version dans le manuscrit 
Paris, Maz. 2013, fol. 57 v°, 59 v ; 3e version dans le manuscrit de Paris, BnF, ms. lat. 14625, fol. 3 r.

11	 1re version : « Demum vero data est lex judaico populo » ; MGH, 9, p. 350 ; 2e et 3e versions : 
«  Quarta quoque mundi aetate data est lex hebraico populo»  ; A.  Wilmart, «  L’Histoire 
ecclésiastique », art. cit., p. 303. 



204

le texte du livre I, quelle que soit la version, ni avec la tradition la plus répandue 
dans l’historiographie chrétienne.

Une périodisation où Moïse occupe une place charnière dans l’histoire 
du peuple élu n’est certes pas inconnue au Moyen Âge. C’est le cas dans la 
périodisation en trois âges ante legem, sub legem, sub gratia, qui remonte aux 
chapitres 7 à 9 de l’Épître aux Romains, et au commentaire qu’en a donné 
saint Augustin 12 ; d’ailleurs Hugues de Fleury évoque indirectement cette 
périodisation quand il parle de la première loi et de la seconde loi à la fin de 
son prologue. D’autres périodisations font aussi de Moïse un repère temporel, 
comme cette périodisation en cinq heures, tirée de la parabole des ouvriers 
de la onzième heure, qui remonte à Origène et fut popularisée par Grégoire 
le Grand 13. Dans ses Canons chronologiques, Eusèbe, traduit par Jérôme, 
faisait de Moïse un des temps forts de l’histoire des Hébreux : « Maintenant 
on doit prendre soin de diviser la période des Hébreux en quatre époques, 
d’Abraham à Moïse, de Moïse à la première construction du Temple, de la 
première construction du Temple à la seconde reconstruction, de la seconde 
reconstruction à la venue du Christ » 14. Si on ajoute à ces quatre périodes les 
deux premiers âges du monde selon Augustin et dont Eusèbe avait choisi de 
ne pas parler, on retrouve une périodisation en six âges avec un troisième âge 
d’Abraham à Moïse et un quatrième âge de Moïse à Salomon. On peut penser 
qu’Hugues de Fleury a combiné la périodisation en six âges de saint Augustin 
avec la préface de la chronique Eusèbe/Jérôme pour donner à Moïse une place 
de premier plan 15.

Par ailleurs, l’allégorie étant à la fois le sens apologétique et le sens doctrinal 16, 
Hugues insiste dans ce prologue sur le rôle de Moïse et la signification des œuvres 
du Législateur, ce qu’il peut emprunter à des ouvrages très répandus, comme 
les Homélies de Grégoire le Grand, le De fide catholica contra Judeos d’Isidore de 

12	 En particulier dans l’Expositio quarumdam propositionum ex Epistula ad Romanos, 
à propos de Rm 3, 20, voir I. Bochet, « Augustin disciple de saint Paul », Recherches de 
science religieuse, 94, 2006/3, p. 363.

13	 Grégoire le Grand, Homeliae in Evangelia, l. I, 19, éd. R. Étaix, Turnhout, Brepols, CCSL, 141, 
1999, p.  424  ; R.  Schmidt, «  Aetates mundi Die Weltalter als Gliederungsprinzip der 
Geschichte », Zeitschrift für Kirchengeschichte, 67, 1955, p. 288‑317.

14	 «  Nunc illud in cura est, ut etiam Hebraeorum annos in quattuor tempora dividamus ab 
Abraham usque ad Moysen, a Moyse usque ad primam aedificationem templi, a prima 
aedificatione templi usque ad secundam instaurationem ejus, ab instauratione ejus 
usque ad adventum Christi domini » ; Eusebius Werke, t. VII, Die Chronik des Hieronymus, 
éd. R. Helm, Berlin, Akademie-Verlag, 1956, p. 16‑17.

15	 R.  Schmidt rapproche cette périodisation de celle d’une chronique anglo-saxonne du 
xe siècle, voir « Aetates mundi », art. cit., p. 309.

16	 H.  de  Lubac, Exégèse médiévale, Les quatre sens de l’Écriture,  I, 2, Paris, Aubier, 1959, 
p. 525.



205

m
ireille chazan     L’im

age des juifs dans les prologues extra rem
 d’H

ugues de Fleury

Séville et le De tabernaculo de Bède 17. Il rappelle le rôle de « pédagogue » tenu par 
la première loi en des termes inspirés par saint Paul et saint Augustin 18. Il achève 
ce développement en soulignant la supériorité de la perfection évangélique par 
rapport à la loi mosaïque, en écho encore une fois au De fide d’Isidore où celui-ci 
proclame la supériorité du Nouveau Testament sur l’Ancien 19. Cependant, dans 
l’ensemble et à la différence du traité d’Isidore, le prologue du livre II n’est pas 
véritablement polémique à l’égard des juifs.

Le prologue du livre IV est dirigé plus directement contre les juifs. On ne le 
connaît que par la version révisée de la troisième édition 20. Ce livre IV couvre 
la période qui va de Domitien à Galère ; il n’existait pas en tant que tel dans 
la première version ; il traite des premières hérésies et des persécutions dans le 
cadre d’une histoire de l’Empire rythmée par la succession impériale. Dans le 
chapitre consacré à Hadrien, dont il donne une image très favorable, Hugues 
évoque rapidement la destruction de Jérusalem, sa réédification sous le nom 
d’Helia et l’interdiction aux juifs d’y demeurer 21 ; les juifs en tant que peuple 
disparaissent donc de l’histoire au début du livre IV. Néanmoins le prologue 
est tout entier consacré à la réfutation de « la très grande erreur » des juifs qui 
ne peuvent croire dans le Christ incarné et crucifié 22.

17	  « In Dei ergo tabernaculo, id est in sancta ecclesia positi », Grégoire le Grand, Homeliae, VI, 
5, éd. cit, p. 188 ; « Figura enim hujus prioris tabernaculi ad typum ecclesiae ducitur », 
Isidore de Séville, De fide catholica adversus Judaeos, l. II, c. 25, PL, 83, col. 534 ; « Arca 
non incongrue ipsam Domini et Salvatoris nostri incarnationem designat “in quo sunt 
omnes thesauri sapientiae et scientiae absconditi”  », Bède, Le Tabernacle, l.  I, c.  4, 
éd.  C. Vuillaume, Paris, Le Cerf, SC,  475, 2003, p.  108  ; « mensa de lignis sethim facta 
scriptura est sacra », ibid., l. I, c. 24, p. 132 ; « candelabrum […] et sedentibus in tenebris 
atque umbra mortis lucernam verbi subministrare didicit », ibid., l. I, c. 45, p. 160.

18	 « Itaque lex velut pedagogus noster fuit in Christo », Gal 3, 24 ; « tales quippe homines 
erant rudis ille et carnalis populus cui loquebatur [Moïse] », Augustin, Confessions, l. XII, 
17, éd. M. Skutella, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Bibliothèque augustinienne, 14 », 
1962, p. 380-381. Le qualificatif de « charnel » est très souvent employé pour signifier que 
les juifs font une lecture littérale de la Bible, voir G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens et 
les juifs au Moyen Âge, Paris, Le Cerf, coll. « Patrimoine judaïsme », 1990, p. 518.

19	 «  Prima enim sunt vetera novorum sed ordine non dignitate  ; unde et pacta quae per 
tempora posteriora sunt evacuatis anterioribus majora priorum habentur  », Isidore de 
Séville, De fide, l. II, c. 14, PL, 83, col. 520.

20	 L. M. de Ruiter, « An Indispensable Manuscript », art. cit., p. 331. Le prologue du livre IV est 
édité par B. Rottendorf, Hugonis Floriacensis monachi benedicti Chronicon, Munster, 1636-
1638, p. 66 ; B. Rottendorf reprend le texte du manuscrit de Paris, BnF lat. 14625.

21	 2e version, manuscrit de Paris, Maz.  2013, fol.  84  v  ; 3e  version, manuscrit Paris, BnF 
lat. 14625, fol. 34 r.

22	 « Maximus error versatur in cordibus judaeorum », Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 r.



206

Hugues commence par une longue citation de la première Épître aux 
Corinthiens, souvent commentée au haut Moyen Âge 23. Il en retient les versets 
20‑24, où Paul s’oppose directement aux juifs et aux Grecs, qui se scandalisent ou 
tournent en dérision un Messie crucifié 24. Hugues les commente en s’inspirant 
de la Cité de Dieu pour souligner que c’est par la croix et la résurrection que 
Dieu ouvre la possibilité du salut à ceux qui humblement se confient en sa 
miséricorde 25.

Il aborde ensuite par une série de testimonia les principaux thèmes de la 
controverse entre juifs et chrétiens, plaçant en tête celui de la Trinité 26 : il cite 
le Deutéronome (6, 4) « Audi Jerusalem Dominus Deus tuus Deus unus est », 
« véritable profession de foi du judaïsme » 27, à quoi il oppose le verset 6 du 
psaume 32, « verbo Domini celi firmati sunt et spiritu oris ejus omne agmnen 
eorum », où il interprète verbum comme la désignation de Christ et spiritum 
oris comme celle du saint Esprit 28. Il poursuit avec une citation de la Genèse 
(1, 26) « Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram », un 
verset au centre de la controverse entre chrétiens et juifs ; comme les Pères 
et les commentateurs du haut Moyen Âge 29, il voit dans le pluriel faciamus 
une indication de la Trinité alors que, pour les juifs, le pluriel impliquait les 
anges, ce qu’Hugues réfute ; revenant sur le terme imago, il explique que c’est 
l’homme intérieur qui est à l’image de Dieu et non l’homme extérieur voué 
à la dissolution 30.

Hugues s’attache ensuite à prouver que Jésus est le fils de Dieu. Il se fonde sur 
le psaume 2, 7, « Dominus dixit ad me filius meus es tu » et sur Jérémie écrit-il, en 
réalité sur Baruch 36-38, « Hic est Deus noster Et non aestimabitur alius adversus 

23	 P. Riché, G. Lobrichon (dir.), Le Moyen Âge et la Bible, Paris, Beauchesne, 1984, p. 156.
24	 Cité par Fulbert de Chartres pour introduire à son Tractatus III, éd. G. Dahan, dans Fulbert 

de Chartres, Œuvres. Correspondance, controverse, poésie, Société archéologique d’Eure-
et-Loir, 2006, p. 455.

25	 La Cité de Dieu, l. X, c. 27 et 28, éd. cit., t. 34, 1959, p. 522 et 528.
26	 Fulbert de Chartres donne la même importance au dogme de la Trinité dans le Sermo VII 

Quod Deus unus est in Trinitate, PL, 141, col. 330.
27	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v ; G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens, op. cit., p. 488 ; voir 

dans ce sens Isidore de Séville, De fide, I, 4, PL 83, col. 457.
28	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v ; voir dans le même sens Cyprien, Ad Quirinum, II, 3, Sancti 

Cypriani Opera, pars I, éd. R. Weber, M. Bévenot, Turnhout, Brepols, CCSL, 3A, 1972, p. 31 ; 
Isidore de Séville, De fide, I, 4, PL, 83, col. 457-458 ; Fulbert de Chartres, Sermo VII, PL, 141, 
col. 331.

29	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v ; Isidore de Séville, De fide, I, 3-4, PL, 83, col. 455 et 457 ; 
Fulbert de Chartres, Sermo VII, PL, 141, col. 331 ; G. Dahan, « L’exégèse de Genèse I, 26 dans 
les commentaires du xiie siècle », Revue des études augustiniennes, 38, 1992, p. 124‑153.

30	 Voir Claude de Turin, Commentarii in Genesim, PL, 50, col. 900 ; B. Blumenkranz, Juifs et 
chrétiens dans le monde occidental, 430‑1096, rééd. Paris/Louvain, Peeters, 2007, p. 227 ; 
G. Dahan, « L’exégèse de Genèse I, 26 », art. cit., p. 135‑138.



207

m
ireille chazan     L’im

age des juifs dans les prologues extra rem
 d’H

ugues de Fleury

eum […] » 31 ; comme Baruch ne faisait pas partie du canon reconnu par les juifs 
et pouvait difficilement leur être opposé, les polémistes chrétiens attribuaient 
abusivement à Jérémie ces versets souvent allégués 32.

Hugues poursuit en montrant que les principales étapes de la vie de Jésus ont 
été annoncées dans l’Ancien Testament. Pour chaque étape, il cite un verset. 
La naissance à Bethléem est ainsi annoncée par Michée (5, 2) « Et tu Bethleem 
Ephrata non es minima in millibus Juda […] » 33 ; le choix des apôtres par le 
psaume 44, 17‑18, « Pro patribus tuis nati sunt tibi filii », leur prédication par 
le psaume 18, 5 « In omnem terram exivit sonus eorum » 34, la passion par un 
passage d’Isaïe 53, 5 et 7 « vulneratus est propter iniquitates nostras […] Oblatus 
est quia ipse voluit […] » 35 et par le psaume 21, 17 « Foederunt manus mea et pedes 
meos » 36, la résurrection par le psaume 15, 10 « non derelinques animam meam 
in inferno […] » 37, l’ascension par le psaume 109, 1 « Dixit Dominus domino 
meo sede ad dextris meis » 38.

La preuve de l’éternité du royaume du Christ est fondée sur le psaume 88, 
28-37, « Et ego primogenitum ponam illum […] », une longue citation que 
Hugues ne commente pas. Il enchaîne simplement sur l’Église qui se réalisera 
dans le royaume de Dieu. Il reprend alors le thème de la caducité de l’ancienne 
Loi et cite à ce propos la lettre aux Hébreux 8, 8, « Ecce dies venient dicit 
Dominus et consumabo supra domum Iherusalem et supra domum Juda […] » 39. 
Il ajoute une citation empruntée à Daniel 9, 24, « cum venerit sanctus sanctorum 
cessabit unctio » 40 et souligne l’aveuglement des juifs, un lieu commun de la 
controverse 41, puis le salut apporté par Dieu qui a voulu se faire homme pour 

31	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v ; voir dans le même sens Ad Quirinum, II, 8, éd. cit., p. 40 ; 
Quodvultdeus, Opera, Adversus quinque haereses,  IV, 36-40, éd. R.  Braun, Turnhout, 
Brepols, CCSL, 60, 1976, p. 275 ; Isidore de Séville, De fide, I, 1, PL, 83, col. 451 ; Fulbert de 
Chartres, Sermo VII, PL, 141, col. 331.

32	 Paris, BnF lat.  14625, fol.  31  v  ; voir dans le même sens et avec la même fausse 
attribution : Ad Quirinum,  II, 6, éd. cit., p. 35 ; Quodvultdeus, Opera, Contra judaeos, 
paganos et Arianos,  XI, 7, éd.  cit., p.  241-242  ; B.  Blumenkranz, Juifs et chrétiens, 
op. cit., p. 223‑224.

33	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 31 v ; dans le même sens Ad Quirinum, II, 12, éd. cit., p. 44-45 ; 
Isidore de Séville, De fide, I, 11, PL, 83, col. 470.

34	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v ; Isidore de Séville, De fide, I, 43, PL, 83, col. 494.
35	 Paris, BnF lat. 14625, fol. 31 v°-32 r ; voir dans le même sens Ad Quirinum, II, 13, éd. cit., 

p. 45 ; Isidore de Séville, De fide, I, 43, PL, 83, col. 488.
36	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 r ; voir dans le même sens Ad Quirinum, II, 20, éd. cit., p. 58.
37	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 r ; voir Isidore de Séville, De fide, I, 43, PL, 83, col. 492.
38	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 r ; voir Isidore de Séville, De fide, I, 3, PL, 83, col. 456.
39	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 r . Cité par Augustin comme l’annonce de la Jérusalem céleste, 

La Cité de Dieu, l. XVII, 3, éd. cit., p. 348.
40	 Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 r ; voir Quodvultdeus, Contra judaeos, XII, 2, éd. cit., p. 242.
41	 G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens, op. cit., p. 475



208

racheter le genre humain. L’historien conclut abruptement : « Ces arguments 
contre les juifs que j’ai présentés sous forme de prologue, suffisent et trouvent 
ici leur fin » 42.

On peut tenter de déceler les sources de ce prologue. Outre saint Augustin qui 
est la base de son commentaire succinct, Hugues de Fleury semble avoir puisé 
dans les principales autorités du genre Adversus judaeos : il a dû utiliser le Ad 
Quirinum de Cyprien de Carthage (vers 248-250) qui rassemble en trois livres, 
les deux premiers concernant directement la controverse antijudaïque, des 
testimonia simplement classés sous des titres brefs ; cette œuvre, très complète, 
était bien connue en Occident 43. Hugues semble avoir aussi avoir eu entre les 
mains, comme déjà pour le prologue du livre II, le De fide catholica ex vetere et 
novo testamento adversus Judaeos qu’Isidore de Séville rédigea vers 614-615 pour 
sa sœur Florentine. Ce traité, particulièrement simple et clair et destiné à une 
femme, eut également du succès, puisqu’on en connaît vingt-et-un manuscrits 
antérieurs au xie siècle 44. Le De fide avait pour but de fortifier la foi des chrétiens 
et de prouver l’ignorance des juifs infidèles ; dans un premier livre, Isidore 
rassemble les témoignages scripturaires sur le mystère du Christ et dans le 
second, les témoignages sur la ruine du peuple juif et la fin de l’ancienne loi. 
Les titres des chapitres, ainsi qu’une brève présentation indiquent dans quel 
sens doivent être lus les versets cités. Ensuite Hugues a pu prendre connaissance 
du Contra quinque haereses attribué à saint Augustin, en réalité une œuvre de 
l’évêque de Carthage Quodvulteus, et dont un manuscrit se trouvait dans 
la bibliothèque de Fleury 45. Le Sermo contra judaeos, paganos et arianos du 
même auteur, aussi attribué à saint Augustin, dont on connaît cinquante-sept 
manuscrits, semble avoir été également utilisé 46. Enfin, étant donné les liens 
culturels et religieux entre Fleury et Chartres depuis le xe siècle 47, les relations de 
Hugues lui-même avec le milieu chartrain, l’historien devait connaître les trois 
Traités contre les juifs de Fulbert de Chartres 48 et le sermon VII qui a pour titre 

42	 « Porro hec contra judeos sub specie prologi dixisse sufficiant et hic metam finitus accipiat » ; 
Paris, BnF, lat. 14625, fol. 32 v.

43	 Voir n. 28, 31-33, 35-37 ; R. Weber a recensé 20 manuscrits antérieurs au xie siècle, dont un 
du début du ixe siècle venant d’Orléans, le manuscrit Vat. Reg. lat. 116, éd. cit., p. LVI.

44	 Voir n. 29, 31, 33-35, 38 ; A. Bat-Sheva, « Le De fide catholica d’Isidore de Séville », Revue 
des études juives, 141/3, 1982, p. 289.

45	 Voir n. 31 ; manuscrit Berlin 78, Phill. 1671, fol. 105-114 (xe siècle) : « Liber sancti Augustini 
contra quinque hereses id est paganos, judaeos, manicheos, sabellianos », Quodvultdeus, 
Opera, éd. cit., p. LXIV.

46	 Voir n. 32.
47	 C. Vuillez, « Les centres de culture de l’Orléanais Fleury, Micy-Saint-Mesmin, Orléans et leur 

rayonnement aux alentours de l’an Mil », dans D. Iogna-Prat, J.-C. Picard (dir.), Religion et 
culture autour de l’an Mil. Royaume capétien et Lotharingie, Paris, Picard, 1990, p. 126‑128.

48	 Voir n. 24.



209

m
ireille chazan     L’im

age des juifs dans les prologues extra rem
 d’H

ugues de Fleury

Quod Deus est in Trinitate ; celui-ci rassemble sans commentaires des citations 
scripturaires sur la création, la divinité du Christ, l’incarnation, la crucifixion, 
la résurrection, le Messie, la pénitence et le salut 49. Hugues partage avec Fulbert 
une interprétation christique des psaumes 50.

Le prologue du livre IV offre un exemple de ce que Gilbert Dahan appelle 
« une polémique passive, élaborant les éléments anciens qui faisaient de l’Ancien 
Testament une préfiguration du Christ et du christianisme et annonçaient la 
déchéance des juifs et du judaïsme » 51. Hugues rassemble les testimonia qui 
fondent le dogme chrétien vis-à-vis des juifs, mais sans vraiment argumenter 
contre eux ; quand il fait un commentaire des textes cités, celui-ci n’a de sens 
que pour des fidèles chrétiens pour lesquels il approfondit, en s’appuyant sur 
saint Augustin, les vérités de la foi. De toute évidence Hugues a voulu fournir à 
Adèle de Blois, non un argumentaire pour disputer avec les juifs, mais un simple 
résumé de ce qu’un ou une laïque lettrée devait savoir du judaïsme, en restant à 
un niveau d’exégèse très simple. Dans cette perspective, les deux prologues de 
l’Historia ecclesiastica peuvent être rapprochés des sermons visant à dispenser 
un enseignement aux fidèles et, éventuellement à les mettre en garde contre des 
influences dangereuses.

Si on associe le prologue du livre IV de celui du livre II, on voit que Hugues 
propose l’image ambivalente du peuple juif, telle qu’elle est véhiculée par la 
tradition patristique dans la ligne de Cyprien de Carthage, d’Augustin et de 
Grégoire le Grand 52 : les juifs ont été le peuple élu, ils ont été les récipiendaires 
de la loi qui a marqué une étape fondamentale sur le chemin du salut, mais 
aveugles, attachés à l’interprétation littérale de la Loi, ils n’ont pas reconnu le 
Messie dont la venue a rendu leur religion caduque. Ce qui est original dans la 
démarche d’Hugues de Fleury, c’est de mettre en évidence cette argumentation 
dans une œuvre historiographique. Il est vrai que le prologue du livre II, bien 
que ne concernant pas directement le contenu de ce livre, trouve parfaitement 
sa place dans une Historia ecclesiastica qui, selon les termes de la lettre à Adèle, 
se propose de montrer les étapes de l’histoire du salut dans le monde 53. Hugues 
voit celle-ci comme une seule et même histoire où Moïse représente un 

49	 Voir n. 26, 28, 29.
50	 G.  Dahan, «  Éléments d’exégèse  », art.  cit., p.  149. Cependant Hugues de Fleury ne met 

nulle part en avant Gen. 49, 10 qui occupe une place centrale dans les démonstrations de 
Fulbert ; G. Dahan, « Les traités contre les juifs de Fulbert », art. cit., p. 424‑425.

51	 G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens, op. cit., p. 388.
52	 M. Simon, Verus Israël. Étude sur les relations entre chrétiens et juifs dans l’Empire romain 

(135-425), Paris,  de  Boccard, 1964, p.  119  ; B.  Blumenkranz, Juifs et chrétiens, op.  cit., 
p. 73‑86.

53	 Voir n. 4.



210

moment décisif, même si ce moment n’a pas la même importance dans le texte 
de l’Historia ecclesiastica où, rappelons-le, Moïse ne marque plus le début du 
quatrième âge. Par contre le prologue du livre IV pose plus questions : pourquoi 
Hugues a-t-il introduit ce résumé des traités ou des sermons Adversus Judaeos 
dans son Historia ?

Le xie siècle marque un temps où la controverse entre juifs et chrétiens est active. 
De véritables « disputes » eurent lieu dans un contexte relativement détendu : 
on connaît celle qui opposa, en 1031, le médecin juif de l’empereur Conrad II 
à Wazon qui devint plus tard évêque de Liège. Vers la fin du siècle, Gilbert 
Crispin, abbé de Westminster, mit par écrit la discussion réelle qu’il eut avec un 
marchand juif lettré ; on connaît trente-deux manuscrits de cette Disputatio Judei 
et Christiani, ce qui témoigne de son succès 54. Le roi d’Angleterre, Guillaume 
le Roux (1087‑1100) organisa à Londres un certamen entre les évêques et des 
juifs, promettant par jeu, selon Guillaume de Malmesbury qui n’apprécie pas 
ce genre de plaisanterie, que si ces derniers l’emportaient par des arguments 
clairs, il rejoindrait « leur secte » 55. Peu avant le 18 novembre 1100, Odon de 
Cambrai, sur la route qui le menait au concile de Poitiers, rencontra à Senlis 
un juif avec il discuta, ce qui lui fournit l’argument pour écrire une Disputatio 
contra judeum Leonem nomine 56. Indépendamment de ces disputes, on constate 
que plusieurs traités adversus judaeos ont vu le jour au cours du xie siècle, les 
trois traités de Fulbert de Chartres après 1106, l’épître du clerc Henri écrite à la 
demande de l’empereur Henri II, l’Antilogus contra Judaeos de Pierre Damien 57. 
Sans doute Hugues de Fleury n’a-t-il pas eu connaissance de tous ces textes, 
mais étant donné les liens entre Fleury-sur-Loire et l’Angleterre 58, étant donné 
que Guillaume le Roux était le frère d’Adèle de Blois, l’historien a pu avoir des 
échos du certamen de Londres et connaître le Dialogus de Gilbert Crispin. Les 
deux prologues de l’Historia et notamment celui du livre IV, s’inscrivent donc 
aisément dans un contexte où existe la tradition des disputes entre chrétiens et 
juifs et dans un genre bien établi.

Quel était le public visé par Hugues de Fleury ? Il faut noter que le style de 
ces deux prologues est soigné, plus recherché par exemple que celui de De fide 

54	 B.  Blumenkranz, Les Auteurs chrétiens latins du Moyen Âge sur les juifs et le judaïsme, 
Paris, coll. « Études juives, 3 », 1963, p. 279-287  ; G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens, 
op. cit., p. 341.

55	 «  Alia vice apud Londoniam contra episcopos nostros in certamen animati quia ille 
ludibundus, credo, dixisset, quod si vicissent Christianos apertis argumentationibus 
confutatos in eorum secta transiret. » ; Guillaume de Malmesbury, Gesta regum Anglorum, 
t. II, p. 371, cité par G. Dahan, Les Intellectuels chrétiens, op. cit., p. 341.

56	 Ibid., p. 342.
57	 B. Blumenkranz, Les Auteurs chrétiens latins, op. cit., p. 237-243, 247-250, 265-27.
58	 C. Vuillez, « Les centres de culture de l’Orléanais », art. cit., p. 126-128.



211

m
ireille chazan     L’im

age des juifs dans les prologues extra rem
 d’H

ugues de Fleury

d’Isidore de Séville. Or l’Historia ecclesiastica est dédiée à la fois à Yves de Chartres 
et à Adèle de Blois. S’adressant au premier, Hugues fait appel à sa « sagesse » 
pour lui demander de « corriger et d’embellir » ce qui lui paraît « insuffisant ou 
négligé » dans les « opuscules » qu’il lui offre et de « corroborer et confirmer » ce 
qui lui a plu 59. Yves de Chartres est un canoniste de premier plan, auteur d’un 
Decretum rédigé en 1094, compilé à partir de celui de Burchard de Worms. Or 
par rapport à ce dernier, Bernhard Blumenkranz a montré qu’Yves de Chartres 
portait un intérêt particulier au statut des juifs, mais dans le sens d’une plus 
grande rigueur à leur égard 60. L’évêque était tout désigné pour confirmer par 
son « auctoritas » et l’Historia ecclesiastica et ses prologues. 

À la comtesse Adèle, Hugues demandait son soutien pour défendre son œuvre 
contre les critiques 61. Était-elle capable de l’apprécier, voir d’en tirer profit ? Dans 
sa lettre de dédicace, Hugues dit de la comtesse qu’elle était « litteris erudita 62 », 
ce qui signifie qu’elle avait reçu une éducation intellectuelle et savait le latin ; 
plus loin dans la même lettre, répondant par avance à ceux qui pourraient le 
critiquer de dédier son ouvrage à une femme, il compare Adèle à sainte Paule 
et sa fille Eustochie auxquelles saint Jérôme adressa plusieurs écrits, à la reine 
Théodolinde à qui Grégoire le Grand dédia ses Dialogues, enfin à Marie assise 
aux pieds du Seigneur (Lc 10, 39). Ce qui lui permet de conclure que « le 
sexe féminin n’est pas privé de l’intelligence des choses profondes 63 ». De fait 
Adèle de Blois était extrêmement cultivée : elle était en relation avec Anselme 
de Canterbury, Yves de Chartres, Hildebert du Mans et Baudri de Bourgueil ; 
elle joua un rôle politique important pendant que son mari, Étienne de Blois, 
était à la croisade et contribua au règlement de la Querelle des investitures en 
Angleterre 64. Adèle était donc parfaitement capable d’apprécier l’Historia de 
Hugues.

Au-delà de ses « patrons », l’historien doit aussi penser aussi aux clercs de 
l’entourage de la comtesse, ceux-là même dont, par avance, il redoute, sans 

59	 « ut si quid ibi videris indecens et incultum lima prudentiae tuae corrigas et exornes, et quod 
tibi placuerit corrobores et confirmes » ; Lettre à Yves de Chartres, éditée dans A. Wilmart, 
« L’histoire ecclésiastique », art. cit., p. 297.

60	 B. Blumenkranz, Juifs et chrétiens, op. cit., p. 85 et 305.
61	 « ab improbis favore vestro defendite » ; Lettre à Adèle, 1re version, MGH, SS, 9, p. 349 ; 

même texte dans la 2e version, éd. A. Wilmart, « L’histoire ecclésiastique », art. cit., p. 301.
62	 « quoniam estis litteris erudita » ; ibid.
63	 « Sexus enim femineus non privatur rerum profundarum intelligentia » ; 1re éd., MGH, SS, 9, 

p. 351-352 ; même texte dans la 2e et 3e version, A. Wilmart, « L’histoire ecclésiastique », 
art. cit., p. 302.

64	 S. Thiolier-Méjean, L’Archet et le lutrin : enseignement et foi dans la poésie médiévale d’oc, 
Paris, L’Harmattan, coll. « Logiques du spirituel », 2006, p. 20-21 et 77 ; A. Vauchez (dir.), 
Histoire du Christianisme,  Paris, t. V, 1993, p. 117 ; A. Fliche, La Querelle des investitures, 
Paris, Aubier, 1946, p. 139.



212

doute de façon rhétorique, les critiques. Il envisage peut-être même un public 
de lecteurs plus vaste auquel il souhaite plaire par « un discours châtié », comme 
il le précise dans la seconde version du prologue du livre I 65. Les deux prologues 
extra rem de l’Historia ecclesiastica devaient convenir à ce public élargi mais 
choisi. Il semble bien qu’Hugues de Fleury ait atteint son but dans la mesure où 
la troisième version de l’Historia ecclesiastica, celle où figurent les deux prologues 
étudiés, est celle qui eut le plus de succès avec trente-trois manuscrits 66.

65	 « ut michi concedat illud explanare tam castigato sermone ne legentium gravem oratione 
superflua sensus », A. Wilmart, « L’Histoire ecclésiastique », art. cit., p. 304. 

66	 L.M. de Ruiter, « An Indispensable Manuscript », art. cit., p. 332.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

213

JALONS POUR UNE HISTOIRE DU PROPHÉTISME CHRÉTIEN

André Vauchez 
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Les prophètes, on le sait, tiennent dans l’Ancien Testament une place très 
importante et ont été, tout au long de l’histoire d’Israël, porteurs d’une forte 
attente messianique. Pour les chrétiens, celle-ci s’est réalisée dans la personne de 
Jésus qui fut considéré de son vivant par beaucoup de ses contemporains comme 
un grand prophète. Dans le Nouveau Testament cependant, la référence au 
prophétisme n’est pas très fréquente en dehors des évangiles où il en est question 
à propos du Christ et de Jean-Baptiste. La difficulté de définir la nature exacte 
et la place du prophétisme au sein du christianisme tient à une contradiction 
que l’on voit apparaître dès les premiers temps de la nouvelle religion : d’un 
côté en effet, avec l’Incarnation du Fils de Dieu, sa Passion et sa Résurrection, 
le rôle qu’avaient joué les prophètes d’Israël jusqu’à Jean-Baptiste inclus est 
achevé, puisque toutes leurs annonces ont trouvé leur point d’aboutissement 
et leur réalisation en Jésus Christ. Aussi les évangiles vont-ils, à la génération 
suivante, fixer une révélation désormais complète qui ne saurait être modifiée ou 
enrichie. Par ailleurs, les Apôtres, après avoir reçu le Saint Esprit à la Pentecôte, 
commencèrent à prophétiser et Jean, en tant qu’auteur présumé de l’Apocalypse, 
a été considéré par la tradition chrétienne comme un voyant et un prophète, 
dans la mesure où il annonçait des tribulations à venir. Saint Paul pour sa part, 
énumérant dans la première Épître aux Corinthiens (1 Cor 12, 8-10) les dons de la 
grâce divine, ou charismes, à travers lesquels la présence de l’Esprit se manifestait 
dans les communautés chrétiennes, y inclut le don de prophétie, associé à celui du 
discernement des esprits et au don d’interprétation des paroles extatiques. Bien 
qu’il n’ait pas précisé ce qu’il entendait exactement par là, l’Apôtre des Gentils 
semble avoir désigné sous le nom de prophétie la capacité de comprendre les 
passages obscurs de l’Écriture sainte et de lire les signes qui devaient annoncer 
l’approche de la fin des temps et du retour glorieux du Sauveur 1.

1	 Sur le phénomène prophétique au sein du judéo-christianisme et ses évolutions historiques, 
voir A. Vauchez (dir.), L’Attente des temps nouveaux. Eschatologie, millénarisme et visions du 
futur du Moyen Âge au xxe siècle. XIXe Congrès international des sciences historiques, Oslo, 
6‑13 août 2000, Turnhout, Brepols, 2002, en particulier les mises au point  bibliographiques, 
p. 37-44 et 149‑150.



214

Si des prophètes furent sans aucun doute présents au sein des communautés 
chrétiennes des deux premiers siècles, on n’en parla plus guère par la suite, tandis 
qu’allait s’affirmant l’autorité des presbytres ou « anciens », et des épiscopes ou 
« surveillants ». Cela est dû probablement dans une large mesure à la crise 
montaniste. Montan, un chrétien récemment converti qui vivait en Phrygie 
dans la seconde moitié du iie siècle, se mit en effet à prophétiser et à annoncer 
l’avènement prochain d’un règne de mille ans auquel il invitait ses adeptes à 
se préparer par le jeûne, l’abstinence sexuelle et la recherche du martyre ; son 
message fut relayé par deux prophétesses, Priscilla et Maximilla, puis par des 
disciples qui le diffusèrent dans une bonne partie de l’Asie Mineure et jusqu’en 
Thrace et en Syrie. Leurs excès finirent par inquiéter les évêques qui, après 
avoir vainement tenté d’exorciser les prophétesses, cherchèrent à enrayer le 
mouvement en disqualifiant la prophétie et en déclarant que les manifestations 
extatiques qui l’accompagnaient n’étaient pas conformes à la tradition 
chrétienne. Comme l’a écrit à ce propos Pierre Maraval, « on peut se demander 
si au départ les différences sont bien considérables entre les Montanistes et les 
autres prophètes des débuts du christianisme et si leur répression ne procède 
pas surtout de la montée en puissance de l’institution épiscopale, soucieuse de 
contrôler le pneumatisme de leurs communautés et de le ramener au second 
rang » 2. Avant même la condamnation du Montanisme comme hérésie par le 
pape Zéphyrin et par divers conciles orientaux au cours de la première moitié 
du iiie siècle, Irénée de Lyon (Adversus haereses, III, 11, 9) avait affirmé que le 
charisme prophétique ne peut s’exercer qu’au sein de l’Église et qu’il doit être 
corroboré par une vie exemplaire et sans faute. Dès lors, on n’entendit plus 
guère parler du prophétisme, si ce n’est pour l’identifier au don de clairvoyance 
quand ce dernier s’exerçait dans le domaine spirituel. Saint Augustin (De Genesi 
ad litteram, 12) établit un lien qui devait être durable entre prophéties et 
visions intellectuelles, bloquant ainsi pour des siècles le développement d’un 
prophétisme à caractère charismatique, réduit à un simple rôle de prédiction. 
À ses yeux, la figure du prophète par excellence est celle de Jean, qui, dans 
l’Apocalypse, révèle aux hommes les mystères divins qu’il avait entrevus, ce qui 
lui a valu d’être figuré sous l’apparence d’un aigle. Dans la même ligne, Grégoire 
le Grand vers 600 définit le prophète comme celui qui révèle les choses cachées 
et, en particulier, le sens des passages obscurs des Écritures, ce qui le conduira à 
voir dans les évêques et les docteurs les véritables prophètes. Ensuite, pendant 
tout le haut Moyen Âge, les seuls prophètes qu’on évoque sont ceux du passé 
biblique, en dehors de quelques prélats et grands abbés auxquels on attribua 

2	 P. Maraval, dans L. Pietri (dir.), Histoire du christianisme, t. I, Le Nouveau Peuple (des origines 
à 250), Paris, Desclée de Brouwer, 2000, p. 525.



215

andré vauchez     Jalons pour une histoire du prophétism
e chrétien

ce qualificatif en raison de leur lucidité dans le domaine temporel et spirituel. 
Quant au prophétisme non clérical, son existence n’est guère attestée à cette 
époque où l’expression des convictions religieuses des laïcs était soumise à une 
forte contrainte institutionnelle de la part du haut clergé, qui eut tendance, à 
partir du xie siècle, à condamner comme hérétiques et « faux prophètes » ceux 
d’entre eux qui tentaient de faire entendre leur voix dans l’Église.

Les choses commencèrent à changer au xiie siècle, à l’occasion de la crise 
que traversa l’Église dans le cadre de la « Réforme grégorienne ». Celle-ci 
provoqua des schismes et de violents conflits entre les partisans de la papauté 
et ceux de l’empereur germanique, en particulier sous le règne de Frédéric Ier 
Barberousse (1154-1190). C’est à cette époque qu’émerge la grande figure de 
sainte Hildegarde de Bingen (m. 1179), une abbesse visionnaire de la vallée 
du Rhin, parfois qualifiée de Sibylle rhénane, qui affirma avoir reçu de Dieu 
le don de comprendre et de présenter sous une forme symbolique dans ses 
ouvrages les étapes fondamentales de l’histoire du salut 3. À ses yeux, Adam 
avait été le premier prophète dans l’histoire de l’humanité dans la mesure où 
il était capable, avant d’avoir péché, de prononcer spontanément des paroles 
spirituelles et l’homme devait aspirer à retrouver cet état primordial. Avec 
elle, le prophétisme devient surtout un dévoilement du jugement de Dieu 
sur le cours de l’histoire. Hildegarde justifie ses interventions publiques par 
le fait que, en un temps où l’institution ecclésiastique était affaiblie et le 
pouvoir impérial incapable de guider le peuple de Dieu, ce dernier l’avait 
choisie pour rappeler aux chrétiens et surtout aux détenteurs du pouvoir 
les exigences concrètes de leur foi. Reconnue comme pleinement orthodoxe 
par saint Bernard et par les papes de son temps, elle affirme que le rôle du 
prophète n’est nullement de prédire l’avenir – on trouve d’ailleurs dans ses 
écrits une critique virulente des astrologues – mais d’amener l’humanité 
pécheresse, et en premier lieu le clergé, à se repentir de ses fautes et à changer 
de comportement. En extrapolant à partir de la situation de la chrétienté de 
son temps, la moniale annonçait en effet la venue d’une persécution générale 
qui contraindrait les clercs à renoncer à leur mondanité et à leurs richesses s’ils 
ne se convertissaient pas à une vie meilleure. Mais elle prédit aussi – ce qui sera 
repris en compte au xiiie siècle par les Ordres Mendiants – l’avènement d’un 
nouvel ordre religieux qui supplanterait le clergé séculier dans ses prérogatives 
et assurerait la victoire finale de la vraie foi, avec l’appui de certains évêques 
zélés secondés par quelques princes temporels attachés au bien commun. 
Sa conception de l’histoire est en effet centrée sur l’idée de justice : à la 

3	 Sur le prophétisme de sainte Hildegarde, voir S. Gouguenheim, La Sibylle du Rhin. Hildegarde 
de Bingen, abbesse et prophétesse rhénane, Paris, Publications de la Sorbonne, 1996.



216

fin des temps, sur la proximité de laquelle elle ne se prononce pas car son 
eschatologie n’a rien de millénariste, ceux qui auront entendu l’appel qui leur 
était adressé seront sauvés. Dans ce cadre, Hildegarde définit une conception 
du prophétisme tout à fait acceptable par la hiérarchie ecclésiastique, le rôle 
du prophète consistant simplement à éclairer les hommes sur leurs devoirs 
envers Dieu et envers les hommes, et à les remettre sur le droit chemin en vue 
du Jugement final.

Quelques années plus tard, le moine-ermite calabrais, Joachim de Flore 
(m. 1202), tout en refusant le titre de prophète qu’il jugeait galvaudé du fait 
de la multiplication des vaticinations qui caractérisa la fin du xiie siècle en 
Occident, revendiqua le don d’interpréter les Écritures en tant qu’exégète pour 
y discerner les « signes des temps » 4. Le rôle qu’il acceptait de se reconnaître 
était celui de dévoiler le plan de Dieu sur le monde, plutôt que d’annoncer 
des évènements futurs, même s’il ne se priva pas de prédire au roi d’Angleterre 
Richard Cœur de Lion l’échec à venir de la croisade qu’il avait entreprise 
avec d’autres souverains en 1190. Mais, à la différence de celui d’Hildegarde 
qui était purement moral et même moralisateur, le prophétisme de Joachim 
se situe dans une perspective historique globale : en vertu du principe de 
concordance entre les deux Testaments qui est un des points fondamentaux 
de sa doctrine, tout ce qui s’est passé depuis la venue du Christ en ce monde 
a déjà été annoncé de façon « prophétique » dans l’Ancienne Alliance, à partir 
duquel on pouvait donc prévoir certains événements présents ou futurs, 
comme par exemple l’échec de la troisième croisade. Mais Joachim innova 
surtout en accordant au livre de l’Apocalypse une signification historique pour 
l’avenir et en en faisant la clé d’une lecture théologique de l’histoire. Ainsi, il 
annonça la venue prochaine de l’Antéchrist – ou Antichrist, puisqu’il serait à 
la fois son précurseur et son ultime adversaire – en liaison avec l’exaspération 
du conflit entre les forces du Bien et celles du Mal qui devait précéder l’entrée 
de l’Église dans l’Âge de l’Esprit, où les hommes parviendraient enfin à une 
compréhension pleine et entière de l’évangile « en esprit et en vérité ». La 
pensée de Joachim de Flore est complexe et elle a été souvent gauchie ou 
trahie par ses continuateurs au sein de ce que l’on appelle le courant « pseudo-
joachimite » dont certains tenants, entre le xive et le milieu du xvie siècle, 
tenteront de justifier à coup de prophéties leurs prises de position en faveur 
de tel ou tel pape ou souverain considéré comme un personnage messianique 

4	 Sur Joachim de Flore et le joachimisme, il existe une vaste bibliographie au sein de laquelle 
on retiendra seulement H.  de  Lubac, La Postérité spirituelle de Joachim de Flore, t.  1, De 
Joachim à Schelling, Paris/Namur, Letthielleux/Culture et vérité, 1979, et G.  L.  Potestà, Il 
Tempo dell’Apocalisse. Vita di Gioacchino da Fiore, Bari/Roma, Laterza, 2004.



217

andré vauchez     Jalons pour une histoire du prophétism
e chrétien

appelé à régénérer l’Église et la chrétienté 5. Mais ces dérives postérieures ne 
doivent pas nous faire oublier qu’avec Joachim, l’histoire de l’Église s’est 
trouvée investie d’une signification positive, dans la mesure où l’abbé de Flore 
la présente comme un temps de croissance, et non pas, comme c’était le cas 
avant lui, comme une décadence qui allait croissant à mesure qu’on s’éloignait 
de la perfection des origines. 

Au cours du xiiie siècle, à l’époque où la scolastique triomphait dans les 
universités, se développa tout un débat autour du prophétisme, à la suite de la 
rencontre de la tradition chrétienne avec l’interprétation intellectuelle inspirée 
par la philosophie d’Aristote. Au siècle précédent en effet, le philosophe juif 
Maïmonide s’était fait l’écho des idées de ce dernier en se demandant si la 
prophétie n’était pas un phénomène naturel, fruit de l’action de l’Intellect-agent 
sur les facultés humaines, en particulier la raison et l’imagination. Thomas 
d’Aquin (m. 1274) tenta d’opérer une synthèse entre ces deux courants en 
définissant la prophétie comme une forme de connaissance surnaturelle 
consécutive à l’infusion de contenus cognitifs extraordinaires dans un individu 
inspiré par Dieu. Il précisa également que le rôle du prophète dans l’Église ne 
pouvait être de proposer une nouvelle doctrine en matière de foi, mais seulement 
d’orienter les actes humains – surtout au niveau collectif – vers le bien ; la 
prophétie constitue à ses yeux un moyen exceptionnel d’édification, même si le 
prophète, comme Balaam dans l’Ancien Testament, n’est pas nécessairement un 
saint ; aussi le don qu’il a reçu de Dieu pour un temps peut-il lui être enlevé et 
ne saurait-il être considéré comme une vertu 6. Mais, au-delà de ces spéculations, 
les théologiens scolastiques sont tous d’accord pour affirmer que le temps du 
prophétisme sous sa forme biblique ou « apostolique » est passé et que la fonction 
prophétique était désormais exercée par les clercs instruits dans l’exercice de 
leur ministère pastoral. Ainsi le franciscain Guibert de Tournai (m. v. 1284) 
déclare-t-il que le rôle des prophètes n’est pas de prévoir l’avenir mais de faire 
progresser les fidèles dans la voie vertueuse et de leur rappeler les fins dernières, 
à savoir la mort et le jugement. Dans cette perspective, le ministère prophétique 
se réduisait en dernier ressort à la prédication et à l’exégèse des docteurs qui 
savent mieux que quiconque lire et interpréter correctement les Écritures. Ici 

5	 Voir sur ce point l’ouvrage classique de M. Reeves, The Influence of Prophecy in the Later 
Middle Ages, Oxford, Clarendon Press, 1969, à compléter par R. Rusconi, L’Attesa della fine. 
Crisi della società, profezia ed Apocalisse in Italia al tempo del Grande Scisma d’Occidente, 
Roma, nella sede dell’Istituto, 1979, et H. Millet, L’Église du Grand Schisme, Paris, Picard, 
2009, p. 198-250.

6	 J.-P. Torrell, Théorie de la prophétie et philosophie de la connaissance aux environs de 1230 : 
la contribution d’Hugues de Saint-Cher (Ms Douai 434, Question 481), Leuven, Spicilegium 
sacrum Lovaniense, 1977, et Id., Recherches sur la théorie de la prophétie au Moyen Âge, xiie-
xive siècles, Fribourg, Éditions universitaires, 2004.



218

encore Thomas d’Aquin se montre plus ouvert et nuancé que la plupart de ses 
contemporains, dans la mesure où il n’exclut pas la possibilité d’un prophétisme 
non clérical et souligne la supériorité du prophète par rapport au prêtre. En outre, 
le « Docteur commun » a ajouté à la liste traditionnelle des charismes empruntée 
à saint Paul, le raptus, c’est-à-dire l’extase avec perte de sensibilité corporelle qui 
marque le sommet de la contemplation, qu’il définit comme « un degré spécial 
de la prophétie » 7. Cette précision devait être lourde de conséquences dans 
l’histoire de la spiritualité occidentale dans la mesure où, pour la première fois, 
elle établissait un lien entre la vie mystique et les dons charismatiques et allait 
faire du prophétisme l’un des instruments privilégiés d’une « socialisation du 
mysticisme », selon l’heureuse formule de Paul Alphandéry 8. De plus, à la fin 
du xiiie siècle, le grand théologien et spirituel franciscain Pierre de Jean Olieu, 
ou Olivi (m. 1298), n’hésita pas à contredire saint Augustin en affirmant que 
l’esprit de prophétie n’est pas un charisme réservé aux premiers temps de l’Église 
et qui aurait disparu ensuite, et que c’est le même Esprit qui avait inspiré les 
prophètes de l’Ancien Testament, Joachim de Flore au xiie et François d’Assise 
au xiiie siècle 9. Chez les auteurs franciscains, en particulier Bonaventure dans 
sa Legenda major de 1260/63, l’accent est mis sur la fonction prophétique de 
saint François, présenté comme un « nouvel Élie », et de l’ordre des Frères 
Mineurs, envoyés par Dieu aux hommes pour leur montrer la voie du salut dans 
un monde qui, pensait-on, approchait de sa fin 10.

Aux derniers siècles du Moyen Âge et à la Renaissance, le prophétisme cesse 
d’être un objet de réflexion théorique – on ne note alors aucune évolution 
significative à ce niveau – pour devenir une question d’une actualité brûlante. 
Le contenu des prophéties qui se multiplièrent alors importe moins que la 
renaissance du phénomène prophétique que la hiérarchie ecclésiastique sera 

7	 Thomas d’Aquin, Somme théologique, IIa IIae, q.175, éd. J.-P. Torrell, Paris, Éditions du Cerf, 
t. III, 1985, p. 962‑1012.

8	 P. Alphandéry, « De quelques faits de prophétisme dans les sectes latines antérieures au 
joachimisme », Revue de l’histoire des religions, 52, 1905, p. 177-218. Sur Paul Alphandéry, 
voir L. Morelle, « Le prophétisme médiéval latin dans l’œuvre et l’enseignement de Paul 
Alphandéry », dans A. Vauchez (dir.), Les Textes prophétiques et la prophétie en Occident 
(xiie-xvie siècle). Actes de la table ronde organisée par l’URA 1011 du CNRS et le Centre de 
recherche « histoire sociale et culturelle de l’Occident, xiie-xviiie siècle » de l’Université de 
Paris X-Nanterre, Chantilly, 30-31  mai 1988, Rome, École française de Rome, MEFR,  102, 
1990, p. 223‑242.

9	 Voir R. Manselli, La « Lectura super Apocalypsim » di Pietro di Giovanni Olivi, Roma, nella 
sede del’Istituto, 1955, et D.  Burr, Olivi’s Peaceable Kingdom. A Reading of Apocalypsis 
Commentary, Philadelphia, Pennsylvania UP, 1993.

10	 Voir N. Bériou, « Saint François premier prophète de son ordre », dans A. Vauchez (dir.), 
Les Textes prophétiques et la prophétie, op. cit., p. 245-266, et A. Vauchez, François d’Assise 
entre histoire et mémoire, Paris, Fayard, 2010, p. 295-301 et 468‑470.



219

andré vauchez     Jalons pour une histoire du prophétism
e chrétien

obligée de prendre en compte 11. En effet, à partir de la fin du xiiie siècle, l’Église 
était devenue, et deviendra encore davantage avec la papauté d’Avignon au 
xive siècle, une énorme machine administrative accaparée par des problèmes 
politiques et financiers et incapable de se réformer. Les crises violentes qui 
opposèrent les papes à l’ordre franciscain et les déchirements de ce dernier, le 
Grand Schisme d’Occident entre 1378 et 1417, puis la longue crise qui opposa 
le concile réformateur de Bâle à la papauté romaine provoquèrent un trouble 
profond au sein du peuple chrétien, qui se traduisit par un essor extraordinaire 
du prophétisme parmi les laïcs et en particulier chez les femmes. Des cénacles 
fervents se constituèrent alors en Languedoc et en Catalogne autour d’Olivi 
et d’Arnaud de Villeneuve (m. 1311), médecin du roi d’Aragon ainsi que de 
plusieurs papes et théologiens laïcs, ainsi qu’en Italie autour des franciscains 
spirituels Ubertin de Casale (m. ap. 1328) et Ange Clareno (m. 1334). Ces 
milieux aspiraient à la venue d’un pape angélique qui réformerait l’Église, 
et d’un « réparateur » issu de l’ordre franciscain qui, avec l’appui d’un roi 
messianique, ramènerait les Frères Mineurs et avec eux toute la société 
chrétienne, à la perfection des origines 12. Le prophétisme devient un véritable 
pouvoir informel, avec ses objectifs et ses stratégies propres, dont le but était de 
pousser les autorités ecclésiastiques ou laïques à agir ou, en tout cas, à cesser de 
faire obstacle à la réalisation du plan de Dieu. Dans cette perspective, l’oracle 
prophétique ne se définit plus tant comme une révélation relative au sens caché 
de tel ou tel passage de l’Écriture sainte que comme une dénonciation adressée 
à un détenteur du pouvoir – pape, évêque ou roi – pour le ramener à sa mission. 
Cette efflorescence du prophétisme se situe dans un climat d’impatience 
eschatologique, mais cette tension n’est pas tant, comme on l’a dit trop souvent, 
l’attente de la fin plus ou moins imminente du monde et de l’histoire que 
celle d’un changement et du retour à une vocation oubliée. La fonction des 
prophètes et des textes prophétiques qui circulent sous leur nom est d’appeler 
les puissants et le peuple à des changements devenus nécessaires et de leur 
indiquer les maux dans lesquels ils tomberaient s’ils ne s’y conformaient pas. Du 
coup, le discours prophétique s’étend progressivement au-delà de la sphère du 
religieux et envahit le domaine politique ou social ; il s’appuie désormais sur un 
corpus de textes beaucoup plus large, allant des oracles sibyllins aux prophéties 
de Merlin et aux révélations de sainte Brigitte de Suède, et se traduit dans de 

11	 Sur ce phénomène, voir A. Vauchez, Saints, prophètes et visionnaires. Le pouvoir surnaturel 
au Moyen Âge, Paris, Albin Michel, 1999.

12	 G. L. Potestà, Storia ed escatologia in Ubertino da Casale, Milano, Vita e pensiero, 1980 
et M. Battlori, Arnau de Vilanova i l’Arnaldisme, Obra completa, II, València, Eliseu Ciment 
editor, 1994.



220

nouvelles formes de prophéties adaptées aux exigences culturelles de l’époque 13. 
L’inquiétude spirituelle opère en effet désormais dans les milieux les plus divers : 
frères mendiants, pieux ermites ou saintes femmes inspirées qui allaient trouver 
le pape ou le roi pour lui confier des messages ou révélations de la part de Dieu, 
comme le firent sainte Brigitte de Suède (m. 1373) et sainte Catherine de Sienne 
(m. 1379) qui plaidèrent toutes deux pour le retour de la papauté d’Avignon 
à Rome et en faveur de la réforme de l’Église « tant dans sa tête qu’en ses 
membres » 14. Aux yeux de ces dernières, le fossé entre un monde corrompu et un 
Dieu courroucé était devenu si profond que seuls des intermédiaires privilégiés 
pouvaient encore espérer le combler et permettre à l’humanité de faire son salut. 
Marie, qui intercède traditionnellement auprès de son Fils pour les pécheurs, 
avait ainsi choisi Brigitte pour être son porte-parole sur cette terre et, pour la 
première fois dans l’histoire religieuse de l’Occident, se manifeste dans l’œuvre 
de la visionnaire suédoise un lien qui n’allait cesser de se renforcer par la suite 
entre prophétie et révélations mariales.

En cette fin du Moyen Âge, le rôle du prophète se révèle souvent ambigu et 
difficile, comme l’illustre bien l’exemple du franciscain Jean de Roquetaillade 
(m. 1366), emprisonné puis assigné à résidence à Avignon pour avoir annoncé 
la venue prochaine de l’Antéchrist et les crises graves que l’Église et la société 
chrétienne allaient bientôt traverser ; ce qui n’empêchait pas certains cardinaux 
de venir discrètement le trouver dans sa cellule pour lui demander s’ils avaient une 
chance de devenir bientôt papes 15… Et si quelques prophétesses comme Brigitte 
et Catherine furent assez rapidement canonisées, plus nombreux seront ceux ou 
celles qui finiront sur le bûcher, comme Jeanne d’Arc à Rouen en 1431 – qui, 
aux yeux des « bons Français » de l’époque, passait pour une prophétesse pour 
avoir annoncé qu’elle allait « bouter les Anglais hors de France » 16. Confrontés 
à ces prises de parole multiples et parfois discordantes et craignant que certains 
messages diaboliques ne soient pris par les simples fidèles pour des révélations 
divines, les théologiens se montrèrent de plus en plus réservés au xve siècle 
et dénoncèrent comme des « pseudo-prophètes » ceux qui interprétaient les 

13	 Santa Brigida profeta dei tempi nuovi. Atti dell’incontro internazionale di studio, Roma, 
3-7 ottobre 1991, Roma, Piazza Farnese, 1996 et C. Daniel, Les Prophéties de Merlin et la 
culture politique (xiie-xvie siècles), Turnhout, Brepols, 2006.

14	 R. Rusconi, Profezia e profeti alla fine del Medioevo, Roma, Viella, 1999.
15	 Sur Jean de Roquetaillade, voir A. Vauchez (dir.), Les Textes prophétiques et la prophétie, 

op. cit., et Jean de Roquetaillade, Liber ostensor quod adesse festinant tempora, éd. critique 
dir.  A. Vauchez, Roma, École française de Rome, coll. «  Sources et documents d’histoire 
médiévale publiés par l’École française de Rome, 8 », 2005.

16	 Voir A. Vauchez, « Jeanne d’Arc et le prophétisme féminin des xive et xve siècles », dans Id., 
Les Laïcs au Moyen Âge. Pratiques et expériences religieuses, Paris, Le Cerf, 1987, p. 277-
286 et C. Beaune, Jeanne d’Arc, Paris, Perrin, 2004.



221

andré vauchez     Jalons pour une histoire du prophétism
e chrétien

Écritures contre la règle de foi de l’Église et selon un sens purement humain. 
Certains tentèrent alors de définir – sans grand succès au demeurant – les règles 
d’un véritable discernement des esprits. Jean Gerson, chancelier de l’université 
de Paris, souligna dans ses traités, Sur la distinction entre les vraies et les fausses 
visions et Du discernement des esprits, qu’il fallait prendre en compte l’état mental 
des prétendus prophètes et se méfier des néophytes exaltés, surtout des femmes, 
ou orgueilleux. Cela ne l’empêcha pas d’être un des premiers « grands clercs » de 
son temps à reconnaître en Jeanne d’Arc, dès 1430, une « Sibylle française » et 
une prophétesse dont la mission lui paraissait d’ordre surnaturel, du fait qu’elle 
avait réussi à la réaliser contre toute attente ; mais, à la même époque, d’autres 
théologiens considérèrent que la preuve par l’événement accompli (probatio 
ex eventu) n’était pas un critère absolu d’authenticité et n’hésitèrent pas à la 
condamner à mort. La tension entre le sacerdoce et le prophétisme atteignit son 
comble à l’aube de la Renaissance, quand le prédicateur dominicain Savonarole 
entra en conflit en 1497 avec le  pape Alexandre VI Borgia, personnage cynique 
et indifférent aux questions religieuses qui n’appréciait guère le zèle que ce 
dernier déployait pour faire de Florence une cité sainte et sa dénonciation des 
tares du clergé et de la papauté, à tel point qu’il finit par l’excommunier 17. 
Un moment ébranlé par cette condamnation, Savonarole reprit cependant sa 
prédication quelques semaines plus tard, en arguant du fait que cette sanction 
était motivée par des raisons d’ordre politique – il avait en effet empêché les 
Florentins de s’allier au pape contre le roi de France Charles VIII – et qu’il 
ne pouvait pas se soustraire à la tâche que Dieu lui avait confiée : rénover 
l’Église à partir de Florence et annoncer les fléaux qui allaient s’abattre sur elle 
si elle ne s’engageait pas fermement dans la voie de la réforme. Peu de temps 
après, le « prophète désarmé », comme l’a appelé Machiavel, fut abandonné par 
une partie des dirigeants de sa cité et livré à l’Inquisition qui, après un procès 
expéditif, le fit brûler publiquement sur la place de la Seigneurie 18.

À la suite de cette crise majeure qui devait laisser des traces profondes en Italie, 
le concile de Latran V en 1512 finit par interdire la diffusion des révélations 
privées sans l’autorisation de la hiérarchie ecclésiastique, interdiction qui sera 
reprise et aggravée de sanctions par le Concile de Trente en 1563 19. Dès lors, 

17	 Voir D.  Weinstein, Savonarole et Florence. Prophétie et patriotisme à la Renaissance, 
Paris, Calmann-Lévy, 1973 et A. Vauchez, « Faut-il canoniser Savonarole ? », Études, 152, 
sept. 2008, p. 207‑217.

18	 I. Cloulas, Savonarole ou la révolution de Dieu, Paris, Fayard, 1994.
19	 Sur ces conciles, voir O.  de  la  Brosse et al., Histoires des conciles œcuméniques, t.  10, 

Latran V et Trente, Paris, Édition de l’Orante, 1975 et F. Rapp, dans M. Vénard (dir.), Histoire 
du christianisme, t. 7, De la réforme à la Réformation (450‑1530), Paris, Desclée de Brouwer, 
1994, p. 135‑142.



222

la cause de la prophétie de type charismatique, assimilée à la désobéissance et 
à la subversion, sera durablement compromise au sein de l’Église catholique 
qui s’efforcera de l’endiguer ou de l’éradiquer. Traquée par l’Inquisition et le 
Saint-Office, en particulier en Espagne et en Italie, elle ne put survivre que 
de façon discrète au sein de certains ordres religieux, comme les Barnabites 
ou les Jésuites d’Amérique Latine, ou au contraire dans des explosions 
d’enthousiasme populaire, comme celles qui entourèrent, au xviiie siècle, les 
« convulsionnaires » du cimetière Saint-Médard à Paris, sympathisants du 
Jansénisme alors persécuté par l’Église établie et le pouvoir royal 20. Dans le 
monde protestant, les choses évoluèrent de façon assez différente : si Luther et 
Calvin ne tardèrent pas à prendre leurs distances vis-à-vis de Thomas Münzer, 
un pasteur millénariste qui avait soutenu la révolte des paysans en 1525 et finit 
décapité, ainsi que des Anabaptistes qui en 1534/36 tentèrent de faire de la ville 
de Münster une « nouvelle Jérusalem », la centralité de la Parole de Dieu au sein 
des Églises issues de la Réforme maintint tout au long de l’époque moderne 
une attention plus forte au prophétisme, ce qui permit par exemple à certaines 
personnalités remarquables, comme John Wesley (m. 1788) le fondateur du 
Méthodisme, de revendiquer un charisme prophétique et de prendre la tête de 
certains mouvements de « réveil » spirituel. Au xixe et xxe siècle, le catholicisme 
intransigeant, de Grégoire XVI à Pie X condamna et persécuta tous ceux qui, 
en son sein, s’employaient de façon « prophétique » à réconcilier l’Église et la 
démocratie, depuis Lamennais jusqu’à Rosmini – récemment béatifié – Romolo 
Murri et Luigi Sturzo qui furent à l’origine de la Démocratie chrétienne, ou avec 
la science, comme le Père Lagrange, fondateur de l’École biblique de Jérusalem et 
d’une exégèse prenant en compte les acquis de l’histoire et de l’archéologie 21. Par 
contrecoup, on assista au développement d’un prophétisme laïc et humanitaire 
– incarné par exemple en France par Victor Hugo, apôtre de la fraternité et de 
l’unité entre les peuples d’Europe, et par le protestant Henri Dunand, fondateur 
de la Croix-Rouge – ou extérieur au christianisme, avec Gandhi, l’apôtre de la 
non-violence. Il fallut attendre le concile de Vatican II et ses prolongements 
pour que soit reconnu le caractère authentiquement prophétique de l’œuvre de 
certains théologiens, comme Henri de Lubac ou Yves Congar – fait cardinal peu 
avant sa mort par Jean-Paul II – ou encore d’un savant visionnaire comme Pierre 
Teilhard de Chardin, ou du témoignage évangélique porté par certains évêques 
d’Amérique du Sud comme Oscar Romero ou Don Helder Camara. Après des 

20	 Voir M. Caffiero, « Millenium, prophétie et politique en Europe (xviiie-début xixe siècles) », 
dans A. Vauchez (dir.), L’Attente des temps nouveaux, op. cit., p. 65‑74.

21	 Voir H.  Multon, «  Eschatologie, visions du futur et prophétie (xixe et xxe  siècles)  », dans 
A. Vauchez (dir.), L’Attente des temps nouveaux, op. cit., p. 75‑95.



223

andré vauchez     Jalons pour une histoire du prophétism
e chrétien

siècles de méfiance, voire d’hostilité, l’Église catholique cessait d’avoir peur de 
ses prophètes : en janvier 1972, Paul VI invita l’abbé Maurice Zundel, un simple 
prêtre suisse mal vu de sa hiérarchie pour son amour des pauvres et cantonné par 
elle dans des tâches subalternes, à venir prêcher le Carême devant les prélats de 
la Curie romaine auxquels il parlera sans fard de la crise de la foi dans le monde 
et dans l’Église et de leurs responsabilités dans ce domaine 22. Et les papes eux-
mêmes se mirent parfois à poser des gestes prophétiques, comme la rencontre 
du même Paul VI avec le patriarche de Constantinople Athénagoras, ou la visite 
de Jean-Paul II à Jérusalem et sa prière devant le Mur des Lamentations. Ce qui 
ne signifie certes pas que tous les problèmes soient réglés et qu’un juste équilibre 
ait été trouvé entre les rigidités du gouvernement de l’Église et l’indispensable 
prise en compte de l’urgence prophétique de la part de sa hiérarchie. Mais ceci 
est une autre question à laquelle l’historien n’a pas la capacité de répondre, sauf 
à vouloir jouer au prophète.

Dieu parle aux hommes par ses prophètes. Comme l’a rappelé récemment 
Jean Flori, « Comment croire en effet, si Dieu existe, qu’il ne se manifeste pas 
sur terre et laisse les hommes suivre à leur gré des voies qui les mènent à leur 
perte ? Toutes les religions révélées reposent sur ce principe de l’intervention de 
Dieu dans l’histoire par l’intermédiaire de ses messagers » 23. Au sens premier 
du terme, le prophète est en effet celui qui parle aux hommes de la part de 
Dieu et peut être à ce titre amené à annoncer des évènements futurs, parfois des 
catastrophes. C’est cette dimension de prédiction qui, à notre époque, prévaut 
dans la signification du mot prophète auprès du grand public. Mais ce n’est 
pas la seule ni même la principale : au sein du christianisme, les prophètes ont 
pour fonction essentielle de permettre aux croyants de se situer dans le cours 
de l’histoire du monde et d’y jouer le rôle que Dieu attend d’eux. Il existe 
cependant une grande différence entre le passé et le présent. Dans l’Antiquité, au 
Moyen Âge et même à l’époque moderne, la perspective fondamentale a été celle 
de la fin des temps. Dans cette perspective, le rôle du prophète était de détecter 
les signes annonciateurs de son approche et d’en avertir ses contemporains 24. 
Il n’en va pas de même aujourd’hui : pour la plupart d’entre nous, croyants 
ou non, l’histoire de chaque individu est perçue comme une part infime de 
l’histoire de l’humanité dont nul ne peut prévoir quand et comment elle finira. 

22	 A. Vauchez (dir.), Cardinal Yves Congar (1904-1995). Actes du colloque réuni à Rome les 
3-4  juin 1996, Paris, Le Cerf, 1999 et B.  de Boissière et F.-M.  Chauvelot, Maurice Zundel. 
Biographie, Paris, Presses de la Renaissance, 2007.

23	 J. Flori, L’Islam et la fin des temps, Paris, Le Seuil, 2007.
24	 Voir A. Vauchez (dir.), Fin du monde et signes des temps. Visionnaires et prophètes en France 

méridionale, fin xiiie-début xve siècle, Toulouse, Privat, coll. «  Cahiers de Fanjeaux,  27  », 
1992.



224

Nous admettons certes que le temps et le monde vont probablement disparaître 
un jour, mais ces événements sont pour nous si lointains qu’en règle générale 
nous ne nous livrons pas à des supputations pour essayer de connaître leur date. 
Il n’y a en effet à nos yeux aucun lien ou, en tout cas, très peu entre l’histoire 
de l’univers et notre propre existence, nos espoirs ou nos croyances. Aussi, en 
dehors de certaines sectes, le prophétisme ne se situe-t-il plus guère aujourd’hui 
dans une perspective eschatologique axée sur la réalisation de prédictions ou de 
catastrophes annoncées par des textes inspirés ou sacrés. Pourtant les hommes 
ont toujours besoin de pouvoir se situer dans la marche du temps, même si la 
durée de ce dernier ne peut plus être fixée, et l’humanité ne peut se passer de 
témoins qui l’empêchent de s’enfoncer dans des impasses ou lui permettent 
d’en sortir. À ce titre, il me semble que les prophètes n’ont rien perdu de leur 
actualité et de leur importance dans le monde actuel, même s’ils nous parlent 
plus du présent ou d’un avenir proche que des fins dernières. Car, comme l’avait 
bien vu Bruno Chenu, « le lieu propre du prophétisme est la jointure de l’espace 
religieux et de l’espace social, l’intersection du projet de Dieu et de l’humanité, 
cet en-avant déjà présent qui s’appelle le Règne de Dieu » 25.

25	 B.  Chenu, L’Urgence prophétique. Dieu au défi de l’histoire, Paris, Bayard/Édition du 
Centurion, 1997, p. 135.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

225

JOHN ROUS ET L’HISTOIRE ANCIENNE DE L’ANGLETERRE

Jean-Philippe Genet
Université Panthéon-Sorbonne

John Rous, né vers 1420 – plutôt qu’en 1411 comme il est parfois dit 1, est 
le fils d’un marchand de Warwick. Sa famille avait des liens avec la gentry et 
les armoiries familiales (Rous côté père, Fyncham côté mère) flanquent son 
(auto ?)-portrait 2. Un certain « Sir William Rous » a légué cinq livres à Sainte-
Marie de Warwick pour qu’ils soient réservés à son usage pour la durée de sa 
vie 3 : mais le dominus désigne ici plus probablement un prêtre qu’un chevalier, 
vu le titre de ces livres. Son enracinement à Warwick et dans le Warwickshire, 
en bordure des Midlands, est indéniable : à l’exception de ses études à Oxford et 
de brefs voyages à Londres, dans le Sud de l’Angleterre et au Pays de Galles, John 
Rous ne quittera ni le Warwickshire ni l’aile protectrice des patrons du comté, 
les Beauchamp puis leurs successeurs Neville 4. Une fois maître ès arts à Oxford 
(peu avant 1444) 5, il devient chapelain à la chantry de Guy’s Cliffe, fondée par 
Richard Beauchamp, earl de Warwick. La fondation était prévue pour deux 
prêtres, chargés de dire la messe pour Richard, sa femme, ses parents et amis ; 
le lieu même était enchanteur, au pied d’une immense falaise, face aux prairies 
bordant l’Avon, sur l’emplacement d’un ermitage fondé par saint Dubritius et 
où se serait plus tard réfugié pour y finir ses jours en ermite le légendaire Guy 
de Warwick, héros d’un célèbre roman et, selon la légende, premier comte de 
Warwick et lointain ancêtre des Beauchamp. Richard Beauchamp avait su tirer 
parti du site, si l’on en croit la description de John Leland dans son Itinerary 6, 
plaçant une effigie gigantesque de Guy dans la chapelle, construisant des puits 

1	 N. Orme, « John Rous », Oxford Dictionary of National Biography, Oxford, Oxford UP, 2004.
2	 Reproduit dans T.D. Kendrick, British Antiquity [1950], London, Methuen, 1956, pl. II.
3	 Ce sont, d’après le ms. London, British Library, Harley 7505 : l’Oculus Sacerdotis de William 

de  Pagula, une œuvre d’Antonio Rampagollis (les Figurae Bibliae  ?), les Épîtres avec un 
commentaire, une Bible en vers anglais et la Pharetra Fidei (du pseudo-Bonaventure ?).

4	 C.  Carpenter, Locality and Polity. A Study of Warwickshire Landed Society, 1401‑1499, 
Cambridge, Cambridge UP, 1992.

5	 A.B. Emden, A Biographical Register of the University of Oxford, Oxford, Oxford UP, 1959, t. III, 
p. 1596‑1597.

6	 Leland’s Itinerary, éd. par L. Toulmin Smith, London, Centaur Press, 1964, 5 vol., t. II, p. 46.



226

en une pierre ressemblant au marbre autour des sources des prairies, un abri 
« ouvert comme une cage » pour abriter les pèlerins de la pluie et une belle maison 
de pierre pour les chapelains. Rien de surprenant donc à ce que John Rous ait 
choisi de vivre dans ce petit paradis, partageant son temps entre Guy’s Cliffe et 
la collégiale Sainte-Marie de Warwick à laquelle il légua sa bibliothèque 7.

Pour autant, il n’a pas été inactif et il est généralement considéré avec son 
contemporain William de Worcester comme le premier antiquary anglais 8. À 
deux exceptions près, ses œuvres ne nous sont connues que par ce qu’il en dit 
dans la dernière d’entre elles, l’« Historia Regum Anglie » 9, qui va nous occuper 
ici, ou par le témoignage de John Leland 10. La plupart ont en effet disparu 11, et 
Rous est surtout célèbre par le Rous Roll, un rouleau généalogique des comtes de 
Warwick, exaltant la gloire de la famille Beauchamp, dont il existe deux versions, 
l’une en anglais et dite Yorkiste – pour être présentée à Richard III – et l’autre 
en latin et dite Lancastrienne – préparée pour l’être à Henri VII 12. Célébrité 
ambigüe, au reste, car selon les uns, Rous n’est responsable que des textes, brefs 
et assez convenus, alors que, pour d’autres, il est aussi l’auteur des remarquables 
dessins à la plume qui représentent les héros les plus marquants de la généalogie 13. 

7	 Pour sa tombe, ibid., II, p. 46 et t. V, p. 150‑151.
8	 Sur John Rous, les meilleures introductions sont celles de T.D. Kendrick, British Antiquity, 

op.  cit., p.  18-33 et A.  Gransden, Historical Writing in England, t.  II, C.  1307 to the Early 
Sixteenth Century, London, Routledge/Kegan Paul, 1982, p. 308‑327.

9	 « Joannis Rossi Antiquarii Warwicensis Historia Regum Angliae [...] Accedit Joannis Lelandi 
Antiquarii Naenia in Mortem Henrici Duddelegi Equitis », éd. par Thomas Hearne, Oxford, 
1716, p. 1‑219.

10	 J. Leland, Commentarii de Scriptoribus Britannicis, auctore Joanne Lelando, éd. Anthony 
Hall, Oxford, 1709, p. 474‑475.

11	 Il y a des notes de John Leland sur les papiers de John Rous qu’il a pu examiner à Warwick 
dans le ms. London, British Library, Add. 38132.

12	 La chronologie des deux versions est complexe  : la version latine semble avoir été écrite 
la première  ; l’anglaise aurait été traduite et révisée pour Richard  III. La version latine qui 
subsiste aujourd’hui est différente de la première et aurait été réalisée, après la mort de 
Richard en 1485, pour Henri VII et est expurgée de ses passages « yorkistes ». Le rouleau 
yorkiste, connu par trois manuscrits (London, British Library, Add. 48976 et Lansdowne, 882 
[copie] et Oxford, Bodleian Library, Ashmole  839 [copie de Robert Glover]) est édité dans 
W.  Courthope  (dir.), This rol was laburd and finished by Master John Rows of Warrewyk, 
London, 1845, réédité avec une introduction par Charles Ross, Gloucester, Alan Sutton, 1980, 
qui contient en note des fragments de la version latine « lancastrienne » (mss London College 
of Arms Warwick Roll et Oxford Bodleian Library Dugdale 14 [copie de Sir William Dugdale]).

13	 E.M. Thompson, «  The Pageants of Richard Beauchamp, Earl of Warwick  », Burlington 
Magazine, 1, 1903 ; A.G.B. Russell, « The Rous Roll », Burlington Magazine, 30, 1917, p. 23-
31 ; A.R. Wagner, A Calendar of English Medieval Rolls of Arms, London, Boydell Press, 1950, 
p. 116-170 ; C.E. Wright, « The Rous Roll, the English Version », British Museum Quarterly, 20, 
4, 1956, p. 77-81 ; D. Griffith, « Owners and Copyists of John Rous’ Armorial Rolls », dans 
W.  Scase, Essays in Manuscript Geography. Vernacular Manuscripts of the English West 
Midlands from the Conquest to the Sixteenth Century, Turnhout, Brepols, 2007, p. 203‑228.



227

jean-philippe genet    John R
ous et l’histoire ancienne de l’A

ngleterre

Un autre manuscrit (un livre, non plus un rouleau), le « Liber de vita et gestis 
Richardi Beauchamp Comitis », a été réalisé entre 1485 et 1490 pour la comtesse de 
Warwick, Anne Neville : on pense que Rous – qui meurt en 1491 – l’a supervisé, 
écrivant peut-être même le texte, mais il n’en a sûrement pas réalisé l’illustration, 
très différente de celles du Rous Roll 14 (si d’ailleurs il en est l’auteur).

Les œuvres perdues, sur lesquelles je reviendrai dans la mesure où l’on en 
retrouve la trace dans l’« Historia regum », sont le « Tractatus de gigantibus » 15, 
le « De antiquitate Verovicensis urbis » (sur l’histoire de la ville de Warwick), 
le « De episcopibus Wiccensibus » (sur l’histoire des évêques de Worcester) 16, le 
« De antiquitate Clivi Guidonici » (sur l’histoire de Guy’s Cliffe), le « Contra 
pseudo historiam antiquitatis Grantanae » (sur les prétentions à l’antiquité de 
l’Université de Cambridge), le « De antiquitate academiarum Britannicarum 
opus imperfectum » 17. Quant à la « Tabella aularum », une liste des collèges 
d’Oxford qu’il aurait établie quand il y séjournait, elle semble avoir été récupérée 
par Leland dans ses papiers, ainsi que celle des collèges de Cambridge 18.

Il est un dernier point important qu’il faut évoquer avant d’aborder l’Historia : 
celui de l’affiliation politique de Rous. Ses constants changements d’attitude, en 
particulier à propos de Richard III qu’il a encensé avant de le condamner et de 
le vilipender, ont beaucoup nui à sa réputation 19. Il est en particulier à l’origine 
d’une anecdote fameuse : Richard serait resté deux ans dans l’utérus de sa mère et 
serait né avec toutes ses dents et des cheveux lui tombant jusqu’aux épaules. De 
fait, Rous rend surtout hommage à Richard III comme époux d’Anne Neville 
(fille du « Kingsmaker » et d’Anne Beauchamp) et son revirement s’explique en 
partie parce qu’il semble convaincu – il n’est pas le seul – que le roi a empoisonné 
Anne Neville en 1485 pour pouvoir épouser Élizabeth d’York. Il l’accuse aussi 
d’avoir traité sa belle-mère (Anne Neville née Beauchamp) en prisonnière. En 

14	 C’est le ms.  London, British Library, Cotton Julius  E4, édité par le Viscount Dillon et 
W.H. St-John Hope, The Pageant of the Birth, Life and Death of Richard Beauchamp, Earl of 
Warwick, K.G., 1389-1439, London, s.n., 1914. K. Scott, The Caxton Master and his Patrons, 
Cambridge, Cambridge bibliographical society, 1976, p. 67, identifie le dessinateur comme 
un artiste flamand travaillant en Angleterre depuis les années 1480, peut-être venu avec 
William Caxton.

15	 Historia Regum, p. 18 : « Multum latius, de hac materia scripsi in quodam speciali tractatu 
quem feci de gigantibus, praecipue de gigantibus post diluvium ortis […] ».

16	 Extraits dans Leland, Itinerary, op. cit., II, p. 163‑166.
17	 Je n’ai pas consulté le ms. Oxford, Bodleian Library, Twyne 21, p. 47 qui est censé contenir 

des extraits de cette œuvre par Brian Twyne.
18	 Édité dans A. Clark, Survey of the Antiquities of the City of Oxford composed in 1661‑1666 

by Anthony Wood, Oxford Historical Society, 15, 1889, p. 638-641. Sa liste des collèges de 
Cambridge est donnée par Leland, Itinerary, op. cit., II, p. 157.

19	 M. Lowry, « John Rous and the Survival of the Neville Circle », Viator, 19, 1988, p. 327-338 ; 
A. Hanham, Richard III and his early historians, 1483‑1535, Oxford, Oxford UP, 1975, p. 118-
124, traduit et commente le texte de l’Historia pour le règne de Richard III.



228

réalité, il me semble qu’il n’est ni Yorkiste, ni Lancastrien : c’est un membre actif 
de la société politique du Warwickshire, prêt à prendre des positions hardies 
sur des points qui lui paraissent essentiels, pétitionnant le Parlement en 1459 
à propos des enclosures ; mais s’il a une fidélité et une loyauté, c’est aux earls de 
Warwick, et plus encore à ceux de la famille Beauchamp qu’aux Neville.

Rappelons que ceux-ci doivent en partie leur position éminente à un 
pari biologique gagné : Richard Beauchamp, earl de Warwick, et Richard 
Neville, earl de Salisbury, s’étaient accordés sur un mariage croisé : leurs fils 
et héritiers respectifs (Henry Beauchamp et Richard Neville) épouseront leurs 
filles (Cicely Neville et Anne Beauchamp) 20. Or, Henry Beauchamp meurt 
dès 1446, sa fille Anne en 1449 : Richard Neville, le futur Kingsmaker, devient 
alors earl de Warwick. Si Rous s’est attaché à un membre de la famille Neville, 
c’est surtout à la fille du Kingsmaker, Anne Neville : d’abord mariée au prince 
de Galles, fils d’Henry VI et de Marguerite d’Anjou après le ralliement du 
Kingsmaker à la cause Lancastrienne en 1470, elle doit, à peine son premier 
époux massacré à la bataille de Tewkesbury, épouser dès 1472 Richard d’York, 
le futur Richard III, tué à son tour en 1485 à Bosworth, peu après la mort 
de leur seul enfant, Édouard, en 1484. Pendant ces années, le titulaire du 
comté de Warwick est Édouard, le fils du duc Georges de Clarence (frère 
d’Édouard IV et de Richard III) et d’Isabelle Neville, la soeur aînée d’Anne, 
mais il sera enfermé à la tour de Londres dont il ne sortira pas vivant. Les 
deux frères et beaux-frères, Clarence et Richard, se disputent alors férocement 
l’héritage Beauchamp-Neville, dont la seule légitime détentrice est en fait 
leur commune belle-mère, Anne Neville née Beauchamp 21. Pour certains, 
c’est même là une des causes de l’exécution de Clarence. Cette sinistre saga 
de haine et de ruine familiales est la toile de fond sur laquelle se développe 
l’Historia Regum, un texte compilé en hâte au moment où est en train de 
se jouer une partie juridique cruciale, celle du sort de l’immense héritage 
Beauchamp-Neville après la mort de Richard III : une partie qui finira par 
tourner à l’avantage apparent d’Anne Neville née Beauchamp, mais dont 
le réel vainqueur est la Couronne d’Angleterre, puisqu’Anne échangera 
ses terres pour une pension 22. C’est d’ailleurs probablement à l’occasion 
de cette bataille juridico-politique qu’a été réalisé le « Liber de vita et gestis 
Richardi Beauchamp Comitis ». D’où la dédicace de l’Historia à Henri VII, 

20	 J. R. Lander, « Marriage and Politics in the Fifteenth Century : The Neville and the Wydevilles », 
Bulletin of the Institute of Historical Research, 36, 1963, p. 119-152, réédité dans Crown and 
Nobility, 1450-1509, London, McGill-Queen’s University Press, 1976, p. 94-126.

21	 À distinguer de sa nièce, Anne Beauchamp, fille de Henry Beauchamp, morte en 1449, et de 
la reine sa fille, Anne Neville, morte en 1485, sept ans avant elle. 

22	 Voir M. Lowry, « John Rous and the Survival of the Neville Circle », op. cit., p. 337.



229

jean-philippe genet    John R
ous et l’histoire ancienne de l’A

ngleterre

dont, comme beaucoup d’Anglais, Rous pouvait espérer la pacification d’une 
société politique déchirée.

L’Historia Regum Angliae est contenue dans un seul manuscrit, une copie 
de belle qualité sinon de présentation, qui ne laisse nulle part transparaître le 
travail de l’auteur 23. Elle est dédiée à Henry VII. L’auteur indique précisément 
ses intentions : il œuvre pour Dieu, pour le Prince et pour la croissance du bien 
public (rei publicae incrementum). Partant du fait que grâce aux innombrables 
fondations suffisamment dotées de cités, de cathédrales, d’universités, de 
monastères et de collégiales faites par ses prédécesseurs, le roi dispose d’assez 
de clercs et d’étudiants pour prier pour lui jour et nuit, il se propose d’étudier 
l’origine de ces clercs et de ces étudiants sur l’expertise (peritia) et les vertus 
desquelles les lois humaines sont fondées, sans omettre les droits et les titres 
de la couronne d’Angleterre à chacune des provinces qui lui sont soumises 
et en ripostant à ceux qui mettent en péril la société, comme les modernes 
destructeurs de villages. Le moins que l’on puisse dire est que ce plan n’est 
pas une garantie d’homogénéité, mais la lecture de l’Historia nous révèle un 
véritable patchwork, fait de fragments hâtivement cousus dans une narration 
continue passablement artificielle.

Le premier de ces fragments est un traité sur les âges du monde 24, lui-même 
coupé de nombreuses digressions, et commençant par l’évocation des ancêtres 
communs de l’humanité, Adam et Eve. Arrivé à Moïse, il se laisse aller à une 
digression typique de sa méthode : s’appuyant sur Bernard de Breydenbach 25, 
dont il évoque avec précision l’ouvrage et son illustration cartographique, il 
évoque les huit cités qui existaient alors en Terre Sainte, dont Jaffa, fondée 
par Japhet, l’un des fils de Noé. Or, à Jaffa, on conservait une côte du géant 
Andromade, longue de 41 pieds, ce qui donne une assez bonne idée de la 
taille des géants qui peuplaient la terre avant le déluge. Ce que Bernard a vu le 
1er juillet 1483, le chevalier anglais Jean de Mandeville l’avait vu avant lui : il est 
vrai que beaucoup doutent de ses propos, mais ceux-la croient à des choses plus 
incroyables encore, comme les Vitae d’Alexandre et sa lettre à son maître Aristote, 
ou encore les mappae mundi que l’on voit dans certaines villes. Et il y a bien 
des choses incroyables dans les itinéraires de Ludolph von Sudheim (« Lupold 
de Suchen ») et de Marco Polo (« Paul de Venise ») ! Il se souvient d’avoir lui-
même encouragé au château de Warwick son contemporain à Oxford, John 
Tiptoft, earl de Worcester, à entreprendre le voyage en Terre Sainte. On trouve 

23	 Ms. London, British Library, Cotton Vespasian A 12. Il y a une copie du xvie siècle dans le 
manuscrit 110 du Corpus Christi College de Cambridge.

24	 « De aetatibus mundi », Historia Regum, p. 3-18.
25	 La première édition de Breydenbach date de 1486 : la rapidité avec laquelle l’ouvrage a été 

connu à Warwick est donc remarquable.



230

là ses obsessions (les géants, liés à la légende de Guy de Warwick), ses manies 
(l’évocation de ses lectures et des personnages illustres avec lesquels il a conversé) 
et ce qui nous apparaît comme une certaine dose de crédulité : mais il appuie 
toujours son affirmation sur un raisonnement qui se veut « scientifique » – et 
que nous devons considérer comme tel – qu’il soit étymologique (Jaffa nommée 
d’après Japhet), archéologique (la côte d’Andromade) ou qu’il s’appuie sur des 
autorités (Breydenbach, Mandeville). Ce premier traité comporte d’autres 
digressions du même genre, par exemple sur Gog et Magog, ou encore sur 
le nom du père d’Albina (Danaus ou Dioclisianus ?), qui a donné son nom à 
Albion, alors occupée par ces géants que devait vaincre Brutus.

Un premier traité d’histoire de la Bretagne commence alors, partant de 
Brutus – pour lequel il se réfère à Geoffrey de Monmouth – et allant jusqu’à 
Guthelinus 26. Il est ici largement dépendant de la chronique de John Harding 27, 
qu’il cite souvent verbatim 28. Guthelinus, le fondateur de Warwick (Caerleon) 
est enterré à Londres (Nova Troia) et il est le contemporain exact de la naissance 
d’Alexandre et de l’épouse d’Assuérus, Esther, ainsi que des fameux philosophes 
Platon, de Socrate et d’Aristote. C’est l’occasion d’une nouvelle digression qui 
prend la forme d’un véritable traité « De scientia et inventoribus » 29. Mais ce 
traité se termine lui-même par une conclusion qui ouvre sur un nouveau sujet : 
tous ces savants et inventeurs sont des païens, mais saint Augustin lui-même 
vante leurs mérites et leurs vertus et estime que leurs maximes peuvent être 
mises en œuvre par les bons rois et princes. S’ensuit alors un traité politique en 
bonne et due forme, partant de la définition de la respublica et du peuple par 
saint Augustin 30. Rous procède alors à une analyse des composantes de la société 
politique, en commençant par les personnes de rang supérieur, y compris les 
rois auxquels elles sont sujettes (il cite ici Britton, Trevet et Nicolas de Lyre), 
passant ensuite aux personnes de rang inférieur et finalement à celles de rang 
moyen. La concorde doit exister entre tous dans la république, car une telle 

26	 Historia Regum, p. 18-28.
27	 The Chronicle of John Hardyng, éd. H. Ellis, London, printed by F.C. and R. Rivington et al., 

1812 (reprint 1974).
28	 Par exemple à propos de la fondation d’une université à Stamford par le roi Bladud (Historia 

Regum, p. 23). Il lui emprunte aussi le portrait du savant Corineus.
29	 Ibid., p. 28-44.
30	 Ibid., p. 37 : « Si quaeratur quid sit respublica, respondet Augustinus de civitate Dei libro 

IIdo. capitulo XIX et libro V capitul XVIII° et epistola Vta, quod est res populi totam humani 
generis concernen sutilitatem et prosperitatem […] Omne igitur intendens bonum commune 
omnium, ut regni, patriae, civitatis, ecclesiae et similium communitatum, intendit rem 
publicam augere et defendere. Et tunc est respublica salva, cum omnes intendunt bonum 
commune. Hoc autem constat ex personis superioribus, mediis et inferioribus secundum 
Augustinum, ibidem recitantem verba Scipionis. Inter quas personas debet esse concordia 
ad modum musicorum cantantiums ubtus, supra et medio ».



231

jean-philippe genet    John R
ous et l’histoire ancienne de l’A

ngleterre

traduction n’est pas ici injustifiée : « Haec enim concordia debet esse inter omnes 
in republica, et in omni civitate sancta, bona, et laudanda » 31. Le texte prend alors 
l’allure d’un sermon (sur Ep. Rom. 13) contre les destructeurs de village, un 
texte qui a retenu l’attention des historiens de l’économie comme Tawney, et au 
beau milieu duquel il s’interrompt, annonçant qu’il reviendra au sujet quand il 
traitera de l’époque d’Alfred et de Guillaume le Roux.

Il passe en effet à une nouvelle tranche d’histoire anglaise, allant de Guthelinus 
à Alfred 32. Cette fois, il s’attache avant tout à ce que chacun des souverains et 
des grands personnages a fondé : ainsi il passe directement de Guthelinus à 
Gorbonianus, parce qu’il ne trouve trace d’aucun fondateur de cité avant lui. Il 
n’est donc pas trop difficile de retrouver ici l’« opusculum de regibus et principibus 
ecclesiarum et civitatum fundatoribus » (et auquel appartenaient déjà le récit des 
fondations de Guthelinus) qu’il avait commencé à rédiger en 1482-1483 à la 
demande de John Seymour, l’un de ses anciens compagnons d’étude à Oxford 
devenu chanoine de Windsor 33. Ce dernier, chargé par Édouard IV des travaux 
dans la chapelle Saint-Georges à Windsor, voulait disposer d’informations 
pour choisir les personnages auxquels il conviendrait d’attribuer une statue. Et 
défilent donc les figures des grands fondateurs : après avoir raconté la conquête 
romaine, il consacre une large place à l’histoire du roi Lucius, premier roi 
chrétien de Bretagne, en 156 apr. J.‑C., qui a fondé trois archevêchés, à Londres, 
à York et in urbe Legionum 34. Il traite ensuite de Coelius, de sainte Hélène et 
de Constantin, puis de saint Dubricius, fondateur d’une église épiscopale sur 
le site où se trouve aujourd’hui le château de Warwick. Il conte ensuite l’arrivée 
d’Hengist, au temps du règne de Vortigern, puis les ravages des Saxons 35. Il 
signale que les chefs bretons sont enterrés à Stonehenge. Après avoir évoqué 
la mission d’Augustin dans le Kent, il s’arrête sur le fondateur de Warwick, 
le roi Warremundus et surtout sur les rois Offa et Arthur, qu’il fait mourir le 
21 mai 542. Une nouvelle digression intervient alors, à propos des fondations 
monastiques et, à ce propos, des lieux où sont ensevelis les grands hommes 
dont il vient de parler. Il rappelle (en s’appuyant sur le Speculum Historiale de 
Vincent de Beauvais) que l’Université de Paris a été fondée par quatre Anglais 36 
et consacre ensuite un long passage à la fondation d’un collège à Rome par le roi 

31	 Ibid., p. 39.
32	 Ibid., p. 44-79.
33	 Ibid., p. 120 ; il signale qu’il n’a pas terminé l’ouvrage : voir infra, n. 40.
34	 Ibid., p. 48-49.
35	 Ibid., p. 57.
36	 Ibid., p.  68  : «  Et secundum Vincentium in Speculo Historiali libro  XXIIII° capitulo  CLXX° 

studii generalis Parisiensis erant fundatores IIII  monachi Anglici, Sancti Bedae discipuli, 
scilicet Rabanus, et Alquinus, Claudius et Johannes Scotus cum aliis ex post certis Hibernicis 
[...] ».



232

Ine, puis au roi Alfred et à sa fondation de l’Université d’Oxford, un sujet qui 
lui tient à cœur et un passage où l’on retrouve sans doute un souvenir, sinon un 
fragment, du De antiquitate academiarum Britannicarum opus imperfectum 37.

John Rous, ayant constaté qu’Alfred était à sa connaissance le premier roi 
anglais à avoir été sacré, signale qu’il a donné des lois très utiles à son pays : 
commence alors, ex abrupto, un nouveau traité 38, consacré au droit en 
Angleterre et dans lequel il aborde (inter alia) l’antiquité des lois anglaises qu’il 
fait remonter à Dunwallo Molmutius. Ses lois ont ensuite été traduites en latin 
par Gildas, puis du latin en saxon par Alfred et incorporées aux lois du Wessex, 
avant d’être utilisées dans le Danelaw et reprises par les lois d’Édouard le 
Confesseur. Parmi les autorités citées, outre Britton, il faut noter, de façon assez 
inattendue, un long développement élogieux consacré à Roger Bacon. Parvenu 
aux lois de saint Édouard et à Guillaume le Conquérant, Rous s’interrompt 
pour insérer un bref manuel des termes de droit employés couramment en 
Angleterre (tol, soke, sake etc.), un type de liste que l’on trouve souvent dans 
le contexte des manuscrits liés à la gestion manoriale : mais il confère à sa liste 
une autorité particulière dans la mesure où il prétend l’avoir copiée dans l’un 
des deux manuscrits « De Jure Angliae » dont disposait le chamberlain du roi 
d’Angleterre, un poste qu’occupait par substitut interposé l’earl de Warwick, 
d’où la présence dudit manuscrit à Warwick. La liste s’élargit ensuite aux armes, 
puis aux mesures de longueur et de superficie. Une fois de plus, le traité sur les 
lois se concluant sur l’observation qu’« omnes leges et jura erant constituta pro 
conservatione reipublicae et civium unione », on retrouve le style et le ton du 
sermon pour affirmer que ceux qui détruisent les villages sont des contrevenants 
à toutes les lois humaines et doivent redouter la vengeance divine : Rous illustre 
son propos par deux exempla empruntés à Césaire de Heisterbach, ayant pour 
héros le premier un prévôt de Philippe-Auguste qui s’empare de la vigne d’un 
de ses concitoyens et que le roi fait ensevelir vivant dans la vigne, et le second le 
Landgrave Ludwig de Thuringe qui échappe à grand peine au diable pour finir 
par se faire cistercien.

Un nouveau traité, qui renoue le fil de l’histoire d’Angleterre, s’ouvre alors, 
pour traiter de la période qui va du successeur d’Alfred, Edward, le restaurateur 
de Cambridge et le fondateur de Ramsey, à Guillaume le Roux 39. Parvenu au 
règne de Guillaume le Roux et aux circonstances de sa mort, il évoque le rôle 
néfaste de la forêt, créée par les rois normands, et entame un nouveau traité, 

37	 Ibid., p. 76-79.
38	 Ibid., p. 79-96.
39	 Ibid., p. 96-112.



233

jean-philippe genet    John R
ous et l’histoire ancienne de l’A

ngleterre

pour l’essentiel consacré au problème des enclosures 40. Car si, pour le plaisir de 
la chasse et pour pouvoir se distraire en attendant de passer en Normandie ou 
d’en recevoir des renforts, les rois normands ont créé la New Forest, aux effets 
destructeurs sur les villages et les églises, que dire de la destruction moderne des 
villages, qui n’a qu’une seule cause, la cupidité ? Les modernes destructeurs sont 
les fils de Mammon, non de Dieu : et l’on ne peut servir deux maîtres, Dieu et 
Mammon. Ici encore, le ton devient celui d’un sermon (sur Mat. 6.24, « Nemo 
potest duobus dominis servire »), mais les autorités académiques et juridiques sont 
également mises à contribution. La logique profonde de l’opposition entre les 
fondateurs de cités et les destructeurs de villages apparaît ici en pleine lumière 41. 
John Rous évoque aussi la pétition qu’il a lui-même présentée au parlement de 
Coventry en 1459 et surtout le traité déjà évoqué sur les fondateurs de cités 
commandé par John Seymour, qui est en grande partie réutilisé dans l’Historia : 
c’est sa façon à lui de lutter contre les serviteurs de Mammon 42. Le texte de la 
pétition se retrouve peut-être dans la liste des villages du Warwickshire qui 
sont atteints par le fléau : pour plusieurs d’entre eux, il indique le nombre des 
tenants du manoir autrefois et leur nombre aujourd’hui 43. Certains des parcs à 
troupeaux ainsi créés ont été pourvus de demeures ou de portes somptueuses, 
comme ceux de Lady Bergavenny ou du duc de Bedford à Fulbroke : il n’en reste 

40	 Ibid., p. 112-137.
41	 Ibid., p.  119  : «  Aedificatores villarum et civitatum in perpetua memoria ad eorum 

sempiternum honorem commemorantur, sicut Remus et Romulus pro Romae prima 
aedificatione ; Constantinus Magnus pro Constantinopoli ; Brutus pro civitate Londoniarum ; 
rex Leyr pro Leicestria  ; Gutelinus rex pro Warrico  ; rex Ebrancus pro Eboraco  ; Claudius 
imperator pro Gloucestria ; Coil rex pro Colecestria. Sic miseri destructores villarum nomina 
sempiterna adquirunta deorum vituperium, utrex Cyrus destructa inclitis sima civitatum 
antiqua Babilonia, ubi incepit confusio linguarum ; et Nero imperator pessimus pro civitatis 
Romanae per conflagrationem devastatione horrenda. Non primos honore praeferendo, 
sedalios malificos diabolica temptatione instructos sequuntur moderni villas destruentes 
et mutulantes ».

42	 Ibid., p. 120 : « Rogatus ergo a venerabili viro, magistro Johanne Seymor in ultimis diebus 
egregiae memoriae regis Edwardi quarti, ut, ad complacentiam dicti domini regis, opusculum 
facerem de regibus et principibus ecclesiarum et civitatem fundatoribus, ut in tabernaculis 
ymagines eorum ad nominum eorum perpetuationem honorifice collocarentur ; a dinstantia 
migitur dicti venerabilis mei, olim Oxoniae conscolaris, et praecipue ad complacentiam dicti 
nobilissimi regis successorumque suorum animo sexilarandos hoc opusculum aggressus 
sum, non tamen continuavi, aliis materiis impeditus ».

43	 Par exemple, ibid., p.  123  : «  Chesturton Magna manerium nunc superest et LXXIX ab 
antiquo, de quibus vix III supersunt. Item per aliud Recordum, Hurst olim XIX tenurae, nunc 
una domus. Fynham olim XII tenurae, nunc solum IIII vel V. Crulfeld olim XII tenentes, nunc 
solum grangia. Wulfard Parvaolim habuit XLIII tenentes, nunc vero pauci. Billsley Trussell, 
omnibus expulsis, solum manerium, quod dolendum est, remanet. Baddisley Clynton per 
parcum noviter imparcatur. Canston super Dunnis more in parochia de Dunchurch olim erat 
villa, sed nunc est solum grangia abbatis de Pypwell ex dono comitum Warwici, et modo est 
speluncala tronum et homicidarum ».



234

plus rien aujourd’hui. Le fléau ne s’arrête pas aux frontières du Warwickshire, 
mais touche aussi le Gloucestershire et le Worcestershire. C’est ce passage qui 
a fait de Rous l’un des ancêtres reconnus de l’histoire locale anglaise 44, et son 
analyse des conséquences économiques des enclosures est la première, bien 
avant celle de Thomas More, et a été à ce titre justement saluée par les historiens 
de l’économie. Après ce passage qui pourrait être qualifié de topographique, le 
ton redevient à nouveau celui du sermon.

Et Rous reprend le fil de son histoire d’Angleterre, dans un ultime traité qui 
le conduit d’Henri Ier Beauclerc à Henri VII 45, non sans quelques embardées 
périlleuses dans la transmission des terres continentales des Plantagenêt : en 
bon yorkiste, il n’hésite pas à imputer la perte de l’Anjou à William de la Pole 
qui aurait rendu ce territoire jusque là resté au roi d’Angleterre à René d’Anjou 
pour conclure le mariage d’Henri VI et de Marguerite d’Anjou 46 ! Ici aussi, les 
digressions abondent, mais elles sont surtout consacrées à l’un des objectifs 
revendiqués de l’ouvrage, la description des territoires soumis à l’autorité du roi 
d’Angleterre, le Poitou, la Normandie, le Pays de Galles, l’Irlande et l’Écosse : 
il s’appuie principalement sur William de Newburgh et Nicholas Trevet, dont 
il n’hésite pas à citer de longs passages, et introduit des documents qu’il juge 
essentiels, par exemple la bulle d’Adrien IV concédant la conquête de l’Irlande à 
Henri II 47 et, à propos de l’Écosse, la « Declaratio juris Regis Anglie ad Scotiam » 48. 
Ce chapitre se termine, comme il convient, sur la chute de Richard III et sur la 
victoire du dédicataire de l’œuvre, Henri VII.

Mais nous quittons ici le terrain de l’histoire ancienne de l’Angleterre. Si l’œuvre 
est une compilation, son auteur est bien informé de l’historiographie anglaise. 
Ce ne sont pourtant pas l’étendue de ses lectures et les qualités critiques de son 
« histoire » qui constituent son apport le plus important, c’est la conjonction 
de deux principes : l’un est sa volonté de s’appuyer sur des démonstrations 
rationnelles, partant de faits constatés sur le terrain et de traditions ou de 
mythes plus ou moins obscurs qu’il entend bien éclairer. Il est facile, armé de 
nos propres méthodes, de l’accuser de naïveté et de crédulité, mais à la différence 
de ses contemporains, qui soit les passent sous silence, soit les reproduisent sans 
sourciller, il mobilise les ressources de l’étymologie et de ce que faute de mieux 

44	 Voir W. Beresford, « The Deserted Villages of Warwickshire », Transactions of the Birmingham 
and Warwickshire Archaeological Society, 76, 1945-1946, p. 49-106 et The Lost Villages of 
England, 2e  éd., London, Lutterworth Press, 1963. Rous a utilisé les Hundred Rolls de 1279 
pour ses évaluations  : sur son travail, voir R.  Hilton, The English Peasantry in the Later 
Middle Ages, Oxford, Oxford UP, 1975, p. 164, n. 11.

45	 Historia Regnum, p. 137-219.
46	 Ibid., p. 149.
47	 Ibid., p. 167-169.
48	 Ibid., p. 176-188.



235

jean-philippe genet    John R
ous et l’histoire ancienne de l’A

ngleterre

– car il ne s’agit pas encore d’archéologie – on peut appeler la topographie. 
Autrement dit, il donne la priorité à ce que l’on peut voir sur le terrain, une 
attitude qui, dans le cas des enclosures, le conduit à être quasiment le premier à 
dénoncer, bien avant Thomas More, la catastrophe sociale qu’elles induisent. 
Son attitude est d’ailleurs en cela proche de celle de son contemporain, William 
de Worcester 49, et leur a valu d’être considéré comme les premiers antiquaries 
anglais. Son deuxième principe est d’aller chercher dans l’histoire ancienne de 
l’île de Bretagne, celle des géants, d’Arthur et des rois saxons, la légitimation des 
positions qu’il est amené à prendre pour la défense du bien commun et celle de 
la république contre ce qu’il appelle très précisément les intérêts privés. L’ombre 
des fondateurs antiques vient ainsi s’opposer aux prédateurs modernes, nobles 
et gentlemen oublieux de leurs responsabilités sociales et avides de profits. Ce 
faisant, il anticipe sur l’une des fonctions de l’historien humaniste : construire 
une mémoire qui justifie l’engagement politique du prince ou de ceux qui 
entendent gouverner la république.

49	 William Worcester, Itineraries, édités par J.H. Harvey, Oxford, Oxford UP, 1969.





DEUXIÈME PARTIE

Écrire l’histoire des héros et des saints :  
une expérience religieuse et morale





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

239

THE HOLY MAN AND THE CONQUEROR:  
THE LEGEND OF ATTILA AND POPE LEO I

Deborah M. Deliyannis
Indiana University – Bloomington

Agnellus, the priest who wrote a history of the church of Ravenna in the early 
ninth century, tells the following story about Attila the Hun 1. Attila enters Italy 
and begins to devastate it. He appears outside the walls of Ravenna, whereupon 
Bishop John prays all night for the deliverance of his city. The next day he leads 
his clergy in procession to Attila, asking for mercy and saying that he will die 
for his flock. Attila is overwhelmed at the sight of such a holy man, who has the 
appearance of an angel, and asks his followers what he wants. They reply that the 
bishop is offering his life to Attila on behalf of the inhabitants of Ravenna. After 
going into a trance, Attila grants mercy to Ravenna because of the sanctity of its 
bishop; he enters the city and rides around it, but then leaves without sacking 
it. Agnellus concludes, “Ex illo denique die non in tanta crudelitate perseuerauit, 
et sine bello commisso ad proprium reuersus est regnum”.

It has long been known that this story was derived from other similar stories, 
most notably, the story of Pope Leo I and Attila 2. Another strikingly similar story 
is presented by Josephus, in his Jewish Antiquities, about Alexander the Great 
at the gates of Jerusalem 3.  Alexander has been conquering all the cities along 
the Mediterranean coast, and after taking Gaza, he approaches Jerusalem. The 
high priest Jaddus is terrified because he has refused to renounce his oath of 
loyalty to Darius; Jaddus offers sacrifice, whereupon God warns him in a dream 
that he should lead the priests out, dressed in white, to meet Alexander. When 
they approach Alexander, the great conqueror salutes Jaddus, which confuses 
his army. Alexander explains to his followers that before he left Macedonia he 
dreamed that a figure dressed like Jaddus told him that he would be victorious 

1	 Agnellus, Liber pontificalis ecclesiae Ravennatis (LPR), edited by D.M. Deliyannis, Turnhout, 
Brepols, CCCM, 199, 2006, chap. 37, p. 189‑195.

2	 See esp. J.M.  Pizarro, Writing Ravenna: the Liber pontificalis of Andreas Agnellus, 
Ann Arbor (MI), Michigan UP, 1995, p. 101‑119.

3	 Josephus, Antiquitates Judaicae,  XI, 317-345, edited by B.  Niese, Berlin, Weidmann, 1906, 
p. 162‑164.



240

over the Persians. Alexander enters the city, sacrifices to God at the temple, gives 
the Jews various privileges, and then withdraws, sparing the city a sack.

The similarities in Agnellus’ and Josephus’ narratives seem too close to be 
mere coincidence, which would imply that at some point, an author familiar 
with Josephus had applied elements of his story to that of Attila. The key would 
seem to be a story of Pope Leo I and Attila, imitated by Agnellus. However, the 
legend of Attila meeting Leo was not presented as a miracle‑story until Paul 
the Deacon’s version in the late eighth century, and a location outside the gates 
of Rome cannot be identified until the thirteenth-century vita of St. Leo. In 
this paper I will trace the development of legends about holy bishops saving 
their cities from invaders, and argue that at some point at the end of the eighth 
century the Josephan narrative was combined with the story of Leo and Attila 
in order to provide evidence for Leo’s sanctity. Gradually, in re‑tellings of his 
story, Leo becomes the holy priest, the savior of the holy city of Rome, the new 
Jerusalem.

JOSEPHUS’ ALEXANDER AND JERUSALEM

Shaye Cohen has noted that Josephus’ account of Alexander at Jerusalem 
combines two kinds of narratives: an adventus narrative in the classical 
mode, in which the leaders of the city go out to meet the ruler, and an 
epiphany story in which the temple is saved through divine manifestation 4. 

Cohen notes that the two stories have different functions: the adventus 
shows that the Jews were part of mainstream Hellenistic history, whereas the 
epiphany shows the opposite, that God saves the Jews from their enemies. 
Josephus is the earliest and only source to tell this story about Alexander 
the Great and the Jews, but it was to have a long afterlife in medieval and 
Byzantine legend 5.

Josephus, of course, wanted to link the Jews in a positive way with the 
great Greco-Roman hero Alexander, and Josephus was used as a historical 

4	 S.J.D. Cohen, «  Alexander the Great and Jaddus the High Priest According to Josephus  », 
AJS  Review,  7/8, 1982/1983, p.  41-68. It is interesting that in the comparative epiphany 
stories mentioned by Cohen (p. 49‑53), in every case it is the gods who save a temple or a 
city directly, rather than through the mediation of a holy man. The latest example, reported by 
Zosimus, Historia Nova, 5.5.7-8, edited and translated by F. Paschoud, t. III/1, (lib. V), Paris, 
Les Belles Lettres, 1986, p. 11-12, concerns a vision of Athena and Achilles that scares Alaric 
the Visigoth away from Athens.

5	 See, e.g., G. Cary, «  Alexander the Great in Mediaeval Theology  », Journal of the Warburg 
and Courtauld Institutes, 17, 1954, p. 98-114 and W.  J. van Bekkum, « Alexander the Great 
in Medieval Hebrew Literature », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 49, 1986, 
p. 218-226, among others.



241

deborah m
. deliyannis    The H

oly M
an and the Conqueror: the Legend of A

ttila and Pope Leo I

source by many Christian historians, starting with Jerome 6. However, the 
standard Christian line on Alexander the Great, as defined by Orosius, 
was that Alexander was a bloodthirsty pagan. Thus Christian theologians 
downplayed the story of Alexander at Jerusalem, since it portrays the 
conqueror in a positive light 7. Nevertheless, historians and hagiographers 
with some knowledge of history might have been familiar with this model of 
a holy man confronting a pagan conqueror, and evoking in him a respect for 
God, and this story certainly provides a suitable model for Attila’s invasion of 
the western Roman empire.

BISHOPS AND THE BARBARIAN INVASIONS

In the fifth century, invasions were everywhere, but pagan conquerors were 
few. Rome was threatened by three “barbarian” armies in the course of the 
century: Alaric and the Visigoths in 410, Attila and the Huns in 452, and 
Geiseric and the Vandals in 455. Of the two groups who actually sacked Rome, 
both were led by Arian Christian kings. Attila was the only enemy who was not 
a Christian, which has much to do with his afterlife as a villain in historical and 
hagiographical texts.

There is almost no information about papal or episcopal activity related to 
the Visigothic invasion of Italy 8. However, the pope who presided over both 
the Hunnic and the Vandal attacks, Leo I, played a crucial role in these events, 
at least according to the earliest historian who recorded them. Prosper of 
Aquitaine, who was Leo’s supporter, wrote a chronicle that was a continuation 
of Jerome’s, and it has been persuasively argued that Prosper invented the type 
of bishop as urban savior, since in his chronicle he highlights Leo’s role in both 

6	 Jerome mentions this event only very briefly in his Chronicon (AA, 1685), an. 332, olymp. 112, 
Eusebius Werke, t. 7/1, 2, Die Chronik des Hieronymus, edited by R. Helm, Leipzig, J.C Hinrichs, 
coll. « Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte », 1913, 1926, 
p. 123 (réimprimé Berlin, Akademie-Verlag, 1956), saying, “Alexander, capta Tyro, Judaeam 
invadit, a qua favorabiliter exceptus, Deo victimas immolat, et pontificem templi honoribus 
plurimis prosequitur [...]” G. Cary, « Alexander the Great », art. cit., notes that Jerome also 
mentions the story in his Commentarium in Danielem chap. 2.

7	 See G. Cary, « Alexander the Great », art. cit. ; cf. Orosius, Historiarum adversus paganos, III, 
16-20, Orose, Histoire contre les Païens, edited by M.‑P.  Arnaud-Lindet, Paris, Les Belles 
Lettres, t. I (lib. I-III), 1990, p. 163-175, who does not mention Alexander at Jerusalem.

8	 During the sack of Rome, Pope Innocent I had fled to Ravenna; his biography in the early-
sixth-century Liber pontificalis does not mention the event at all. Zosimus, Historia Nova, 5, 
éd. cit., 41.1-3, p. 60-61, records that Innocent considered the temporary resumption of pagan 
sacrifices when attack was threatened, but this was not repeated in any texts written by 
Christian authors.



242

of these invasions 9.  Prosper was writing shortly after 455, and, says about 
Attila’s invasion of 452 that 10:

Nihilque inter omnia consilia principis ac senatus populique Romani salubrius 
visum est, quam ut per legatos pax truculentissimi regis expeteretur. Suscepit hoc 
negotium cum viro consulari Avieno et viro praefectorio Trygetio beatissimus papa 
Leo auxilio dei fretus, quem sciret numquam piorum laboribus defuisse. Nec aliud 
secutum est quam praesumpserat fides. Nam tota legatione dignanter accepta ita 
summi sacerdotis praesentia rex gavisus est, ut et bello abstinere praeciperet et ultra 
Danuvium promissa pace discederet.

It is significant that Leo was sent by Valentinian III to treat with Attila, although 
it is very possible that his role in the embassy was mainly to negotiate for the 
release of prisoners, rather than to serve as its leader 11.

According to Prosper, Leo treated with an invading king not once, but 
twice. In 455, when Geiseric’s Vandals invaded Rome after the death of 
Valentinian III 12, “Occurrente sibi extra portas sancto Leone episcopo, cuius 
supplicatio ita eum deo agente lenivit, ut, cum omnia potestati ipsius essent tradita, 
ab igni tamen et caede atque suppliciis abstineretur” 13. Prosper puts the best 
possible spin on Leo’s negotiation, since in fact the Vandals despoiled Rome 
and carried off many prisoners. Here we have a story that is closer to Josephus’, 
of Leo going out to meet the enemy who is besieging his city, and asking for 
clemency. Note that in neither case is a miracle involved; Leo’s success depends 
on his personal character as a pious Christian leader 14. But in both cases, Leo 
goes out of his holy city and pleads with the conqueror, to some result.

9	 S.  Muhlberger, The Fifth-Century Chroniclers: Prosper, Hydatius, and the Gallic Chronicler 
of 452, Leeds, F. Cairns, 1990, p. 131-135. A. Gillett, Envoys and Political Communication in 
the Late Antique West, 411‑533, Cambridge, Cambridge UP, 2003, p. 114-116, lists Prosper’s 
account of Leo and Attila as the first example of bishop as envoy, although he proposes that 
Constantius’ Vita of Germanus of Auxerre created the hagiographic model of the bishop as 
envoy, subsequently repeated in Vitae of other bishops of the later fifth and sixth centuries.

10	 Prosper Tiro of Aquitaine, Epitoma chronicorum, a.  1367, edited by T.  Mommsen, Berlin, 
Weidmann, MGH, AA, 9, 1892, p. 482.

11	 A. Gillett, Envoys and Political Communication, op. cit., p. 114-115; see also O. Maenchen-
Helfen, The World of the Huns: Studies in their History and Culture, Berkeley (Ca), University 
of California Press, 1973, p. 141; the letter is Ep. orien. episc. ad Symm., PL, 62, col. 59‑60.

12	 On the Vandal sack of Rome, see most recently A.H.  Merrills, R.  Miles, The Vandals, 
Chichester, John Wiley & Sons, 2010, p. 116-124.

13	 Prosper Tiro of Aquitane, Epitoma Chronicorum 1375, éd cit., p. 484. This is repeated by 
Victor of Tunnuna, whose Chronica continued that of Prosper, overlapping in these few years 
(Victor of Tunnuna, Chronica, edited by T.  Mommsen, Berlin, Weidmann, MGH, AA,  11/2, 
1894, p. 186).

14	 S. Wessel, Leo the Great and the spiritual rebuilding of a universal Rome, Leiden, Brill, 2008, 
p. 49; also S. Muhlberger, The Fifth-Century Chroniclers, op. cit., p. 131‑135.



243

deborah m
. deliyannis    The H

oly M
an and the Conqueror: the Legend of A

ttila and Pope Leo I

Leo’s success in negotiating with barbarian kings paved the way for other 
bishops in the chaotic years of the later fifth and early sixth centuries. Shortly 
after 500, authors of the Vitae of saintly bishops in Gaul and Italy start to 
incorporate accounts of their heroes protecting their own cities from invaders 15. 
In most cases these accounts do not have anything supernatural about them. 
The extraordinary bishops are able to save their communities, but, like Pope 
Leo, they do this through the power of Christian persuasion and their own 
personal rhetoric and charisma, and their ability to have their subjects pray to 
God for deliverance. God is working through these pious individuals, because 
of their prayers, to protect his faithful. The bishops do get the credit:  Gregory 
of Tours says specifically about Orleans that “and so the city was freed by the 
intercession of the blessed bishop [...]” 16. But in all these stories, the ‘miracle’ is 
that the invader leaves the city intact; outright divine manifestations are rare 17.

ATTILA AND POPE LEO I

Several sixth-century sources make reference to the meeting of Attila and Pope 
Leo, and the story begins to change 18. One difference is that the emperor and 
the other Roman officials disappear, and Leo alone is given credit for saving 

15	 In Italy, most notably Germanus of Auxerre, Epiphanius of Pavia, and Severinus 
of Noricum; see S.  Muhlberger, The Fifth-Century Chroniclers, op.  cit., p.  130-135. 
A.  Gillett, Envoys and Political Communication, op.  cit., p.  115-116, notes that this 
reflects the application of upper-class ideals onto the office of the bishop. In Gaul, the 
stories, all about Attila, are told about Ste.  Geneviève of Paris, St.  Lupus of Troyes, 
and St.  Anianus of Orléans. Samuel Barnish, «  Old Kaspars: Attila’s invasion of Gaul 
in the literary sources », in J. Drinkwater, H. Elton (dir.), Fifth-Century Gaul: A Crisis of 
Identity?, Cambridge, Cambridge UP, 1992, p. 38-48, at p. 44-45, shows that Attila the 
savage pagan enemy made an ideal foil for a saint who worked God’s miracles. See 
also F.  Bertini, «  Attila nei cronisti e negli storici del Medioevo latino  », in S.  Blason 
Scarel (dir.), Attila flagellum Dei ? Convegno internazionale di studi storici sulla figura 
di Attila e sulla discesa degli Unni in Italia nel 452 d.C., Roma, L’Erma di Bretschneider, 
1994, p. 229-241, esp. p. 234.

16	 Gregory of Tours, Libri historiarum decem,  II, 7, edited by B. Krusch et W. Levison, MGH, 
SRM, 1/1, Hannover, Hahn, 1937, p. 48-50.

17	 St. Anianus gets a storm as a result of his prayers, and appears in a vision to Aetius; the only 
other such manifestation in the Attila legendary is the vision had in Rome by St. Servatius 
of Tongres, warning him that Metz would be destroyed (Gregory of Tours, Historiae II, 5, 
éd. cit., p. 45-47; see infra, n. 27).

18	 The development of the legend of Attila and Pope Leo has been traced in detail by 
F. Bertini, « Attila nella storiografia tardo antica e altomedievale », in Popoli delle steppe: 
Unni, Avari, Ungari, 23-29 aprile 1987, Spoleto, Centro italiano di studi sull’alto Medioevo, 
1988, p. 547-557, who in fact doubts whether it happened at all.



244

Italy from the Huns. The other major difference is that Leo’s intervention with 
Geiseric disappears 19.

For example, the Roman Liber pontificalis, first compiled in the 520’s, reports, 
in the entry for Leo I: “Hic propter nomen Romanum suscipiens legationem 
ambulavit ad regem Unnorum, nomine Atthela, et liberavit totam Italiam a 
periculo hostium” 20. However, the sack of Rome by the Vandals is addressed 
only obliquely, and the papal history does not mention Leo’s negotiation with 
Geiseric. Given the devastation that the Vandals caused to Rome, these authors 
apparently felt it better to suppress the memory as a failure, rather than trying 
to spin it as a success.

Cassiodorus, in his chronicle written in the 520’s, mostly follows Prosper, 
but says only that Leo was instructed by Valentinian to make peace with the 
Huns 21. This is significant because our next and most extensive source for the 
legend, Jordanes, used Cassiodorus’ Gothic History as a source of information. 
Jordanes (or Cassiodorus) says that in this section he was relying on the now-
lost Byzantine History of Priscus of Panium 22. Like his predecessors, Jordanes 
presents the account of Attila and Leo in secular terms. He notes that the Huns 
were afraid of sacking Rome because they were mindful of the fate of Alaric the 
Visigoth, who died shortly after doing so in 410, and then says, “Nam Leo papa 
per se ad eum accedens in agro Venetum Ambuleio, ubi Mincius amnis commeantium 
frequentatione transitur. Qui mox deposuit exercitatu furore et rediens, quo venerat, 
iter ultra Danubium promissa pace discessit” 23. It is interesting, really, that this 
account is so short, as Priscus provides many details about Attila’s attack on Gaul 
and his death and burial. It is likewise curious that Priscus would have omitted 
to name all the members of the embassy, especially given his own participation 
in such deputations. Was this edited out by Jordanes or Cassiodorus? Or was it 
simply the story current by the mid-sixth century?

It was Paul the Deacon, writing his Historia Romana in the late eighth century, 
who transformed the event from a diplomatic mission to a divine manifestation. 

19	 Procopius, too, describes the Vandal sack of Rome but does not mention Pope Leo (Procopius 
of Caesarea, Wars, III, 3-7, esp. III, 5, edited by O. Veh, Vandalenkriege, München, Tusculum-
Bücherei, 1971, p. 20-61, esp. p. 41‑47).

20	 Liber pontificalis, Vita Leonis I, chap. 7, edited by L. Duchesne, Paris, E. Thorin, 2 vols., t. 1, 
1886, p. 239). Victor of Tunnuna also attributes the embassy only to Leo, Victor of Tunnuna, 
Chronicon, MGH, AA, 11, éd. cit., p. 185‑186).

21	 Cassiodorus, Chronicon, 1255-56, edited by T. Mommsen, Berlin, Weidmann, MGH, AA, 11, 
1894, p. 157. It is interesting that in Cassiodorus, Variae I. 4, edited by T. Mommsen, Berlin, 
Weidmann, MGH, AA, 12, 1904, p. 13-16, Cassiodorus’ grandfather is noted for having gone 
on an embassy to Attila and succeeded in making peace with him.

22	 S. Barnish, « Old Kaspars », art. cit., p. 39-43.
23	 Jordanes, Getica, chap. 42, edited by T. Mommsen, Berlin, Weidmann, MGH, AA, 5, 1882, 

p. 115.



245

deborah m
. deliyannis    The H

oly M
an and the Conqueror: the Legend of A

ttila and Pope Leo I

Paul lists many cities in Italy that were destroyed by Attila, and he repeats 
Jordanes’ assertion that Attila was wary of becoming another Alaric. He then 
says 24:

Nam per se uir sanctissimus Leo papa ad eum accessit. Qui cum ad regem barbarum 
introgressus esset, cuncta ut optauerat optinens non solum Romae sed et totius Italiae 
salutem reportauit; territus namque nutu Dei Attila fuerat nec aliud Christi sacerdoti 
loqui ualuit nisi quod ipse praeoptabat. Fertur itaque post discessum pontificis 
interrogatum esse Attilam a suis, cur ultra solitum morem tantam reuerentiam 
Romano papae exhibuerit, quandoquidem paene ad omnia, quae ille imperasset, 
obtemperarit; tum regem respondisse: non se eius, qui aduenerat, personam reueritum 
esse, sed alium se uirum iuxta eum in habitu sacerdotali adstantem uidisse forma 
augustiore, canitie uenerabilem illumque euaginato gladio sibi terribiliter mortem 
minitantem, nisi cuncta, quae ille expetebat, explesset. Igitur Attila tali modo a sua 
saevitia repressus relicta Italia Pannias repetit.

Now finally we have a vision, a saint standing behind the saintly Pope and 
terrifying the savage pagan warrior with a drawn sword. Attila is the only one 
who has the vision, and he has to explain his unusual actions to his followers. 
We should also note that, unlike the sixth‑century sources, Paul restores the 
story of Leo’s negotiation with Geiseric as told by Prosper 25.

Where did Leo’s miracle-story come from? In the scholarship on the Historia 
Romana, no attempt has been made to understand or explain it 26. Paul had 
access to many sources: he certainly knew and used Jerome’s and Prosper’s 
Chronicles, the Lives of Epiphanius and Severinus, the Liber pontificalis, and the 
works of Jordanes and Gregory of Tours 27. Did Paul know Josephus? He would 

24	 Paul the Deacon, Historia Romana, XIV, 12-13, edited by A. Crivellucci, Roma, coll. « FSI », 51, 
Torino, Bottega d’Erasmo, 1914, 1966, p.  197. See J.M. Pizarro, Writing Ravenna, op.  cit., 
p. 108.

25	 Paul the Deacon, Historia Romana, XIV, 16, éd. cit., p. 200‑201.
26	 A. Crivellucci, Pauli Diaconi Historia Romana, éd. cit., p. 197, in the note to his edition of 

the text, states that it comes from “tradizione locale”; repeated by B.  Cornford, «  Paul 
the Deacon’s Understanding of Identity, his Attitude to Barbarians, and his “Strategies of 
Distinction” in the Historia Romana », in R. Corrandini et al. (dir.), Texts & Identities in the 
Early Middle Ages, Wien, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006, 
p. 47-60, at p. 54.

27	 In his Gesta episcoporum mettensium, Vita Auctoris, drawing on Gregory of Tours, 
Histories,  II, 5-6, éd.  cit., p.  45-47, Paul says (Liber de episcopis Mettensibus, edited by 
G.  Pertz, Hannover, MGH, SS,  2, Hahn, 1827, p.  262-263) that St.  Servatius of Tongres, 
through his prayers, saved one church in Metz from Hunnic destruction, while an anonymous 
person in Metz has a vision of St. Stephen conversing with Sts. Peter and Paul about this 
event. See W. Goffart, The Narrators of Barbarian History (AD 550‑800): Jordanes, Gregory 
of Tours, Bede, and Paul the Deacon, Princeton, Princeton UP, 1988, p. 369.



246

have known that Jerome quoted him 28, and Cassiodorus’ Latin translation of 
Josephus’ Antiquitates Judaicae was widely disseminated in the Carolingian 
world 29. In the 820’s, Freculf of Lisieux repeats the Alexander-Jaddus story 
in his Histories 30. However, Paul’s story is not closely modelled on Josephus’ 
narrative; the epiphany part of the story, with the vision that must be explained 
to Attila’s followers, echoes Alexander the Great’s vision of Jaddus, but the 
adventus section is missing. This makes Agnellus’ story all the more striking.

When Agnellus planned his history of the bishops of Ravenna, he did so with 
the idea that he would present Ravenna as a worthy rival to Rome 31. Since Rome’s 
bishop had fended off Attila the Hun, so would Ravenna’s 32. Agnellus’ narrative 
about Bishop John and Attila matches Josephus’ story of Jaddus and Alexander 
almost point by point, from the prayer before the siege, to the adventus‑type 
procession of clerics that the holy man leads out of the city to greet the invader, 
to the warrior’s reverence for the holy man, to the wonder of his followers, to the 
warrior’s entering the city but respecting it and its holy places.

Did Agnellus make this story up, expanding on the brief reference to this 
event that he found in his historical sources? Or, was there a story, modelled 
on Josephus, about Leo and Attila? Did someone conflate the stories of Attila 
and Geiseric to produce just one, in which the pious pope goes out to meet the 
conqueror outside Rome, and, with the aid of a heavenly visitation, persuades 
him to turn back? That, at least, is the version presented in the thirteenth‑century 
Legenda Aurea 33:

Eo quoque tempore Attila Ytaliam devastabat. Sanctus igitur Leo in ecclesia 
apostolorum tribus diebus et noctibus orationi vacans, post hoc dixit ad suos, « Qui 

28	 In fact, at AA, 1571, 446 BC Jerome specifically says that he relied on Josephus for that part 
of the Chronicle (see Helm, Die Chronik des Hieronymus, éd. cit., p. 113).

29	 See R. McKitterick, History and Memory in the Carolingian World, Cambridge, Cambridge UP, 
2004, p. 45‑47.

30	 Frechulf, Historiarum libri XII, I, 4, 22, edited by M.I. Allen, Turnhout, Brepols, CCCM, 169A, 
2002, p. 248-249.  Frechulf also follows Prosper and Jordanes in narrating the stories of Leo 
and both Attila (ibid., II, 5, 14, éd. cit., p. 697-700 word for word from Jordanes) and Geiseric 
(ibid., II, 5, 15, éd. cit., p. 700-701 word for word from Prosper), but he does not include Paul 
the Deacon’s miracle, although he does say, of the meeting with Geiseric, that « Domino 
agente liniuit ut cum omnia potestati ipsius essent tradita ».

31	 See Agnellus, LPR, edited by D.M. Deliyannis, op. cit., p. 10‑11.
32	 Agnellus seems to have had a particular anti-Leo agenda, because he gives credit for the 

defeat of Eutyches at the Council of Chalcedon to Bishop Peter Chrysologus of Ravenna 
rather than to Leo; see Agnellus, LPR, chap. 48, éd. cit., p. 208‑210.

33	 Jacques de Voragine, Legenda Aurea, cap. 83: De sancto Leone papa, edited by G.P. Maggioni, 
Firenze, SISMEL, 1998, p.  556-557. This is the story depicted by Raphael in the Stanza 
d’Eliodoro in the Vatican; it should be noted that the Legenda Aurea does not mention the 
Vandal sack.



247

deborah m
. deliyannis    The H

oly M
an and the Conqueror: the Legend of A

ttila and Pope Leo I

vult me sequi sequatur ». Cum igitur ad Attilam appropinquasset, ille ut beatum 
Leonem vidit de equo descendit eiusque pedibus provolutus rogavit ut peteret 
quidquid vellet. Qui petit ut ab Ytalia discedat et captivos relaxet. Et dum a suis 
argueretur quod triumphator orbis a sacerdote victus esset respondit: « Providi mihi 
et vobis. Vidi enim in dextris eius fortissimum militem evaginato gladio stantem 
mihique dicentem: “Nisi huic parueris, cum tuis omnibus interibis” ».

There is no known source for this version of the story, as other twelfth- and 
thirteenth‑century histories merely repeat Paul the Deacon’s narrative 34.

It is remarkable, really, that the thirteenth-century Legenda Aurea presents the 
earliest known vita for Pope St. Leo I 35. Leo’s body had been moved to an oratory 
inside St. Peter’s around the year 700, and the shrine was elaborated further 
by Leo III around 800 36. It is tempting to think that some Carolingian‑era 
author, who had read Josephus, applied elements of the Alexander‑Jaddus 
story to that of Attila and Pope Leo, in order to raise the pope’s status to that 
of other holy men who had saved their cities from pagan conquest. In both 
cases, the people of God were attacked by non-believers, but survived thanks 
to the intercession of God through their religious leaders. The most shocking of 
barbarian invaders, the pagan Attila, emerges from this story as a new Alexander, 
a bloodthirsty conqueror who nevertheless must do the will of God and spare 
the New Jerusalem, as directed by his holy priest Leo.

34	 E.g. Vincent of Beauvais, Speculum Historiale, XX, 45, edited by the Adademische Druck- 
und Verlagsanstalt Graz – Austria, 1965, p. 796, who used Sigibert of Gembloux’ Chronica 
(a. 454), edited by L. Bethmann, Hannover, Hahn, MGH, SS, 6, 1844, p. 310, as a source, 
and also the 13th-century Polish author Martinus Oppaviensis, Chronica pontificum et 
imperatorum, edited by G.H. Pertz, Hannover, Hahn, MGH, SS, 22, 1856, p. 418.

35	 BHL, 4817.
36	 Liber pontificalis, Vita Sergii, chap. 12, éd. cit., t. 1, p. 375; ibid., Vita Pauli, chap. 6, p. 465; 

and ibid., Vita Leonis III, chap. 84, t. 2, p. 26, in which an “altarem beati Leonis confessoris 
atque pontificis” is mentioned.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

249

CONSTRUCTION ET FONCTION DU RÉCIT  
DANS LA LITTÉRATURE MARTYRIALE.  
L’EXEMPLE DE LA PASSIO PERPETUAE

François-Xavier Romanacce 
Université Paris-Sorbonne

La littérature martyriale a connu une remarquable entreprise de sélection, 
on pourrait presque dire « d’expertise », lorsqu’au xviie siècle quelques érudits 
catholiques entreprirent de la débarrasser des nombreux faux qui l’encombraient, 
dans la ferme intention de clore la polémique déclenchée par les opposants à 
l’Église romaine, accusée d’instrumentaliser la mémoire des martyrs 1. De la 
masse des textes que l’on peut encore consulter dans les volumineux recueils 
des Acta Sanctorum des Bollandistes, seuls quelques-uns acquirent ainsi le titre 
d’Acta Sincera, selon la terminologie de dom Ruinart, principal artisan de cette 
clarification 2. Une telle approche critique s’est, depuis lors, singulièrement 
renforcée  ; en conséquence, et bien que quelques textes heureusement 
découverts soient en contrepartie venus l’enrichir 3, le corpus est désormais très 
limité : les recueils d’Actes et de Passions récemment parus comptent moins de 

1	 Fr.  Dolbeau, «  Le Nain de Tillemont, conseiller de Dom Ruinart, durant la préparation des 
Acta primorum martyrum (1689)  », dans S.  M.  Pellistrandi (dir.), Le Nain de Tillemont et 
l’historiographie de l’antiquité romaine, Paris, Champion, 2002, p. 84 : parmi ces opposants, 
l’anglican Henry Dodwell, qui relativisait le nombre réel de martyrs, est sans doute celui qui, 
par contrecoup, donna la plus forte impulsion à cette entreprise.

2	 Fr. Dolbeau, qui souligne que Ruinart « ne s’est guère expliqué sur la notion d’authenticité » 
mais donne lui-même des exemples d’argument de sélection des textes, montre aussi 
comment la volonté de démonter la thèse de Dodwell porta dom Ruinart à trancher en faveur 
de l’authenticité dans les cas « un peu douteux », afin de ne pas trop réduire lui-même le 
nombre de martyrs (ibid., p.  101, p.  91, p.  98). Avec quelques variations en fonction des 
éditions, l’ouvrage de Ruinart comprenait environ cent dix textes.

3	 Ainsi le texte capital, découvert et édité par P.  Chiesa, sur Gallonius et ses compagnons, 
martyrs d’Afrique sous Dioclétien  : «  Un testo agiografico africano ad Aquileia: gli acta 
di Gallonio e dei martiri di Timida Regia  », Analecta Bollandiana,  114, 1996, p.  241-268. 
Un commentaire détaillé de Cl.  Lepelley devrait en paraître prochainement dans la Revue 
Historique de Droit Français et Étranger sous le titre «  Les actes de saint Gallonius et de 
ses compagnons, martyrs de Thimida Regia et d’Uthina : l’apport d’actes authentiques de 
martyrs africains du temps de Dioclétien nouvellement découverts à la connaissance du droit 
pénal romain ».



250

trente textes, parfois même une quinzaine 4. Il est donc d’autant plus surprenant 
de constater que les auteurs de tels recueils n’hésitent pas à y inclure des textes 
dont l’authenticité est douteuse et contestée, comme les Actes de Saturnin, 
évêque de Toulouse, voire unanimement rejetée, telle la Passion d’Agnès et le 
récit de son martyre par Prudence 5. Ce choix peut s’expliquer par une approche 
nouvelle des Actes des martyrs, plus attentive désormais à ce qu’ils sont qu’à 
ce qu’ils disent. Longtemps simple source documentaire pour l’histoire des 
persécutions, puis pour l’analyse du système judiciaire romain 6, les Actes sont 
eux-mêmes devenus objets d’étude. De fait, les documents qui se prétendent 
contemporains de l’époque des martyrs, mais datent en réalité du ve siècle, 
sont d’authentiques documents du ve siècle, propres à éclairer les processus 
de rédaction littéraire tout autant que les usages liturgiques et les tentatives 
de manipulation du souvenir des martyrs par des communautés soucieuses 
d’asseoir leur légitimité. Ipso facto, cet élargissement de perspective entraîne 
un élargissement du corpus, sans que la question de l’authenticité des textes en 
devienne pour autant secondaire : les strates et les dates de rédaction, la lente 
construction du récit livré aux lecteurs et auditeurs, les objectifs de cette mise 
en forme, tout cela constitue une étape préliminaire à toute analyse fondée sur 
les Actes. Ces dernières années, la science philologique n’a donc pas seulement 
accru le nombre de documents disponibles ; elle a aussi achevé de convaincre 
les historiens que si tout texte racontait une histoire, il en avait une lui-même, 
qu’il fallait prendre en compte.

4	 À titre d’exemple, en 1972, H. Musurillo en présentait vingt-huit, dont la lettre des Lyonnais 
conservée par Eusèbe, quine constitue à proprement parler ni une Passio, ni des Acta (The 
Acts of the Christian Martyrs, Oxford, Clarendon Press) ; un an plus tard, G. Lanata (Gli atti 
dei martiri come documenti processuali, Milano, Giuffrè) choisissait de n’en traduire que 
quinze. Le volume dirigé par A.A.R. Bastiaensen, paru en 1987 (Atti e Passioni dei martiri, 
Roma, Mondadori), n’en réunit que douze. Avec vingt-cinq textes, auxquels il faut ajouter les 
Martyrs de Palestine, celui composé par P. Maraval (Actes et passions des martyrs chrétiens 
des premiers siècles, Paris, Le Cerf, coll. « Sagesses chrétiennes », 2010), rompt donc avec 
cette tendance.

5	 Respectivement dans le recueil de P. Maraval (Actes et passions, op. cit., p. 181-192) et dans 
celui dirigé par A.A.R. Bastiaensen (Atti e Passioni, op. cit., p. 353-367 et p. 584-597 pour le 
commentaire). Les Actes de Saturnin ont récemment fait l’objet d’une étude très complète 
par A.‑V. Gilles-Raynal, « Le dossier hagiographique de saint Saturnin de Toulouse (SHG, XII) » 
dans M. Goullet, M. Heinzelmann (dir.), Miracles, vies et réécritures dans l’Occident médiéval. 
Actes de l’Atelier «  La réécriture des miracles  » (IHAP, juin  2004) et SGH,  X-XII  : dossiers 
des saints de Metz et Laon et de saint Saturnin de Toulouse, Ostfildern, Jan Thorbecke, coll. 
« Beihefte der Francia, 65 », 2006, p. 341-405.

6	 G. Lanata (Gli atti dei martiri, op. cit.), notamment, a montré que l’utilisation des Actes de 
martyrs dans une perspective historique, bien que méthodologiquement difficile, était 
parfaitement légitime. Comme le fait remarquer S. Ronchey dans « Les procès-verbaux des 
martyres chrétiens dans les Acta Martyrum et leur fortune », MEFRA, 112/2, 2000, p. 724, les 
réserves d’H.G. Pflaum à ce sujet sont infondées.



251

françois-xavier rom
anacce     Construction et fonction du récit dans la littérature m

artyriale

La remise en cause de la traditionnelle distinction entre Acta et Passiones 
avait déjà constitué un jalon essentiel dans cette approche nouvelle des 
textes, soucieuse de ne pas céder à la crédulité sans pour autant tomber dans 
l’hypercriticisme. Cette distinction traditionnelle accordait aux Acta davantage 
de créance qu’elle n’en accordait aux Passiones, non tant parce que leur rédacteur 
affirmait avoir procédé discrètement, sinon en cachette, à des copies de pièces 
émanant du greffe du tribunal 7, que parce que leur forme sèche, concise, 
fondée sur l’alternance de questions et de réponses ne laissant aucune place au 
développement merveilleux ni même théologique, semblait garantir leur origine 
officielle, bien que plus ou moins illégale. À l’inverse, les Passiones n’auraient 
été que des pièces de littérature inventive, moins soucieuse de rapporter des 
faits que d’offrir aux auditeurs une histoire édifiante par le biais de récits dont 
la variété a donné lieu à diverses tentatives de classification. Parmi celles-ci, 
celle d’H. Delehaye s’est révélée l’une des plus pertinentes, et l’a précisément 
conduit à abandonner la distinction Acta / Passiones 8. G. Lazzati est allé encore 
plus loin dans cette contestation, en faisant valoir que l’expression de « passions 
historiques », par laquelle Delehaye désignait les Acta, tendait à sous-évaluer 
encore leur caractère littéraire 9. De fait, si un long récit se prête aisément à des 
inventions littéraires, la brièveté d’un document ne peut attester son authenticité, 
et ceci pour deux raisons : la première est que nombre de faussaires prirent soin 
de maquiller leur entreprise de falsification par la forme notariale des Acta, 
parachevant souvent leur œuvre en datant le martyre du règne de Dèce, dont 
la persécution avait fortement marqué les communautés chrétiennes, ou en 
plaçant l’audience sous la présidence de juges indubitablement historiques 10 ; la 
seconde, que des textes longs, mais primitifs, de passions subirent dès le ive siècle 
de radicales modifications de forme destinées à les adapter aux exigences de 
la lecture liturgique, et en sortirent tronqués, raccourcis et souvent remaniés, 
précisément, sous la forme d’Acta. Pour plus de clarté dans ce qui va suivre, et 

7	 Ainsi, la souscription du texte rapportant les Actes d’Athénogène de Pédachtoé, ou 
l’ouverture de celui rassemblant les Actes d’Agapè, Eirènè et Chionè.

8	 H. Delehaye distinguait ainsi entre « passions épiques », « panégyriques » et « passions 
historiques », parmi lesquels il rangeait les Acta (Les Passions des martyrs et les genres 
littéraires, Bruxelles, Société des Bollandistes, 1966).

9	 G. Lazzati, Gli svillupi della letteratura sui martiri nei primi quattro secoli, Torino, Società 
editrice internazionale, 1956, p. 28. Lui-même propose l’expression générique de « Letture 
liturgiche sui martiri  », qu’il affine en distinguant à la fois, selon la langue utilisée, 
les « Martirii » en grec des « Passioni » en latin, et, selon le ton du récit, les «  letture » 
dramatiques des « letture » narratives.

10	 Cl. Lepelley a fréquemment fait remarquer, lors de ses séminaires, que le proconsul d’Afrique 
Anullinus était ainsi devenu l’archétype du persécuteur et que les faussaires l’avaient 
souvent choisi pour présider aux audiences qu’ils inventaient afin d’asseoir la crédibilité de 
leur récit.



252

pour tenir compte des enseignements de Lazzati, peut-être peut-on dire, avec 
M. Van Uytfanghe, que les passions sont des textes dans lesquels « l’élaboration 
narrative du rédacteur est plus prononcée » que dans les Acta 11, sans que cela ne 
préjuge en rien de leur valeur documentaire respective.

S’il est donc entendu que l’on ne saurait accorder crédit à la seule forme des 
documents pour juger de leur authenticité, il convient de demeurer attentif 
au lien qui existe entre l’élaboration de cette littérature et l’usage auquel elle 
était destinée. Des modifications de fond ont, très probablement, accompagné 
les modifications de forme qui viennent d’être décrites ; mais il n’est pas exclu 
que les visées pédagogiques de ces textes les aient garantis contre de trop 
criantes inventions, nécessairement nuisibles à leur crédibilité et, partant, à 
leur efficacité 12. Crédibilité du récit, usage des textes et image des martyrs 
constituent ainsi trois chaînons de l’étude de la littérature martyriale.

La Passion de Perpétue est l’un de ces textes longs remaniés par la suite sous forme 
d’Acta. Dans ses versions latine et grecque, à comparer avec les deux versions 
des Actes 13, le texte illustre parfaitement l’articulation des trois problématiques 
retenues. L’attribution de la Passion latine à Tertullien est contestée, mais la 
datation de ce récit entre la fin du iie et le début du iiie siècle fait l’objet d’un 
très large consensus 14 ; la rédaction des Acta, en revanche, doit être datée du 
ve siècle 15. Si l’on reprend les critères établis par Lazzati, les buts liturgiques de 
cette réécriture sont évidents : plus courts et plus percutants, les Actes pouvaient 
être lus à l’office sans risque de lasser les auditeurs 16, tout en conservant quelques 

11	 M. Van Uytfanghe, « L’hagiographie tardive antique : une littérature populaire ? », Antiquité 
tardive, 9, 2001, p. 203.

12	 G.  Lazzati affirme ainsi que la vocation liturgique de la littérature martyriale eut pour 
corollaire le soin tout particulier des clercs de favoriser des récits fidèles à la véracité des 
faits (op.  cit., p.  18). Très récemment, Cl.  Lepelley a souligné l’attachement d’Augustin à 
l’exactitude historique du récit, tout en ajoutant qu’un tel souci ne correspondait sans doute 
pas au goût du public du ive siècle : « Les réticences de saint Augustin face aux légendes 
hagiographiques d’après la lettre Divjak  29*  », dans P.  Rousseau, M.  Papoutsakis (dir.), 
Transformations of Late Antiquity. Essays for Peter Brown, Farnham/Burlington, Ashgate, 
2009, p. 147‑158.

13	 Les quatre textes sont édités ensemble par J. Amat, Passion de Perpétue et de Félicité suivi 
des Actes, Paris, Le Cerf, coll. « Sources chrétiennes, 417 », 1996.

14	 L’attribution à Tertullien est même fréquemment rejetée, à la suite des travaux de R. Braun, 
« Nouvelles observations linguistiques sur le rédacteur de la Passio Perpetuae », Vigiliae 
Christianae, 33, 1979, p.  105-117  ; la Nouvelle histoire de la littérature latine, t.  IV, L’Âge 
de transition : de la littérature romaine à la littérature chrétienne de 117 à 284 après J.‑C, 
Turnhout, Brepols, 2000, p. 480-481, liste rapidement les différents avis sur ce point.

15	 J. Amat, Passion de Perpétue, op. cit., p. 271.
16	 En Afrique, en effet, et à la différence notable de ce qui était pratiqué à Rome, Actes et 

Passions pouvaient, en plus des écritures canoniques mais en étant clairement distingués 
d’elles, être lus dans les églises, comme l’a, en 1954, établi B. de Gaiffier dans une étude 
dont les conclusions sont fréquemment reprises depuis : B. de Gaiffier, « La lecture des 



253

françois-xavier rom
anacce     Construction et fonction du récit dans la littérature m

artyriale

passages dramatiques, comme les visions de Perpétue. Tout porte à croire que 
cette réécriture a assuré le succès du texte 17. Pour autant, certains ajouts ne 
répondent qu’indirectement à cette fonction liturgique, et les modifications de 
fond sont plus saisissantes encore que les modifications de forme. L’une des plus 
manifestes est l’introduction, dans les Acta, du mari de Perpétue, curieusement 
absent de la Passion. Cette absence a d’ailleurs suscité bien des interprétations, 
toutes invérifiables et aucune réellement satisfaisante 18, alors que la présence du 
mari dans les Acta aurait pu en susciter tout autant. Son rôle, en effet, y est très 
limité : il se borne à paraître au procès, pour seconder le père de Perpétue dans 
sa tentative de convaincre l’accusée à sacrifier. Il est probable que le rédacteur ait 
considéré immorale la situation de la jeune femme qui, bien qu’entourée de son 
père, était pourvue d’un enfant sans que son mari fût connu ni même évoqué ; 
il se peut aussi qu’il ait souhaité renforcer l’idée de conjuration familiale qui 
tenterait de la faire céder et d’obtenir d’elle le sacrifice qui lui aurait valu la vie 
sauve. Ni l’une ni l’autre de ces hypothèses n’est toutefois indispensable. Ce qui 
importe, c’est que l’insertion du mari dans le récit n’en modifie ni la structure 
ni la trame : le vrai protagoniste, le seul dont la figure ait la moindre consistance 
face à celle, inflexible, de sa fille, demeure le père, dans les Actes comme dans la 
Passion. Le « correcteur » du ve siècle a certes procédé à un changement radical ; 

actes des martyrs dans la prière liturgique en Occident », Analecta Bollandiana, 72, 1954, 
p.  134-166. Le texte que l’on cite communément pour illustrer cette pratique («  Liceat 
etiam legi passiones martyrum, cum anniversarii dies eorum celebrantur  ») est tiré de 
l’abrégé (dit Breviarium Hipponense) que constituèrent, en une première session qui ne 
réunit qu’un petit nombre d’entre eux, les évêques convoqués à l’occasion du concile 
de Carthage en  397, où il figure à la fin du canon  36. Ch.  Munier a, depuis, édité le 
texte de cinq des canons originaux du concile de 393, dont la compilation donna lieu au 
Breviarium, et que ne pouvait connaître de Gaiffier ; l’un de ces canons (le c. 5) est ainsi 
rédigé  : «  Omnibus placet ut scripturae canonicae quae lectae sunt, sed et passiones 
martyrum, sui cuiusque locis, in ecclesiis praedicentur » : Concilia Africae (A. 345-A. 525), 
éd. Ch. Munier, CCSL, 149, Turnhout, Brepols, 1974, p. 21 et 43. Voir aussi les deux articles 
de Ch. Munier sur l’histoire de ces canons : « Cinq canons inédits du Concile d’Hippone du 
8 octobre 393 », Revue de Droit canonique, 18, 1968, p. 16-29 et « La tradition manuscrite 
de l’Abrégé d’Hippone et le canon des Écritures des Églises africaines », Sacris Erudiri, 21, 
1972/1973, p. 43‑55.

17	 Si l’on cumule les deux versions, on compte 89 manuscrits des Actes, signe incontestable 
de leur succès à l’époque médiévale ; voir Nouvelle Histoire de la littérature latine, op. cit., 
p. 481.

18	 J.E.  Salisbury, Perpetua’s Passion. The Death and Memory of a Young Roman Woman, 
New  York/London, Routledge, 1997, p.  8, qui suggère que le mari a fui à la suite de la 
conversion de son épouse au christianisme, renvoie à P. Dronke, Women Writers of the Middle 
Ages, Cambridge, Cambridge UP, 1984, pour un résumé exhaustif de ces interprétations. 
Tout en soulignant que Perpétue n’est jamais qualifiée de uidua, J.N. Bremmer envisage un 
décès prématuré qui l’aurait laissée veuve : « Perpetua and Her Diary : Authenticity, Family 
and Visions », dans W. Ameling  (dir.), Märtyrer und Märtyrerakten, Wiesbaden/Stuttgart, 
Franz Steiner, 2002, p. 88.



254

mais ce changement est à chercher ailleurs, dans l’attitude de Perpétue vis-à-vis 
de son enfant.

L’enfant de Perpétue est presque systématiquement ignoré des interprétations 
cherchant à expliquer l’absence de son mari 19. Il constitue pourtant une donnée 
essentielle du problème, puisque, quels que soient les motifs de son absence, 
il n’y a aucune raison pour que le mari ait perdu ses droits sur l’enfant. Or, 
dans la Passion, alors que Perpétue avait pris l’habitude de reprendre son enfant 
quelques heures le jour pour l’allaiter dans la prison, son père refuse qu’on le 
lui amène quand, après la condamnation, tout est consommé ; l’enfant est 
alors miraculeusement sevré, laissant Perpétue libre de se préparer à rencontrer 
Dieu 20. Cet épisode est à la fois obscur et fort éclairant : obscur quant au sort 
de l’enfant car, à moins de supposer une hécatombe qui l’aurait privé de tous ses 
agnats, c’est à la famille du père qu’il devrait être remis 21 ; éclairant, en revanche, 
quant à l’image que ce texte donne de Perpétue, car ce seul épisode manifeste 
tout l’attachement de la jeune femme aux valeurs de la société romaine. 
Contrairement au personnage qui tend à se dessiner d’après des interprétations 
récentes, Perpétue n’est, en effet, ni exaltée, ni en rupture de ban 22, et il ne 
suffit pas de souligner la tristesse qui l’affecte face à la douleur de son père 23 
pour rendre la complexité de son personnage. Pas plus que les autres chrétiens, 
Perpétue ne choisit le martyre : celui-ci lui est imposé, parce que le sacrifice aux 
dieux que le procurateur exige d’elle, et qui lui épargnerait la condamnation, n’a 
rien d’une formalité. Dans son refus, elle n’en demeure pas moins une fille, une 
mère, mais aussi une citoyenne 24 : elle a enfanté, un fils de surcroît, et a mené 

19	 La note intitulée « Perpetua’s Husband », que C. Osiek a consacrée à la question dans le 
Journal of Early Christian Studies, 10/2, 2002, p. 287-290, constitue sur ce point une exception 
notable. Cette réflexion, toutefois, n’a pour but que de permettre à l’auteur d’identifier le 
mari à Saturus, l’un des accusés, présenté par Perpétue comme celui qui les avait instruits 
(ipse nos aedificaverat), et que les commentateurs qualifient en conséquence de catéchète. 
Une telle hypothèse ne paraît pas avoir été retenue dans les études récentes.

20	 Passio, éd. cit., VI, 7-8.
21	 Y. Thomas, « Le “ventre”. Corps maternel, droit paternel », Le Genre humain, 14, 1986, p. 211-

236, et « Pères citoyens et cité des pères », dans A. Burguière et al.  (dir.), Histoire de la 
famille, Paris, Armand Colin, 1986, t. I, p. 198 et p. 213.

22	 J.  B.  Perkins voit en elle «  an unruly women (sic), a women (sic) who refused to bow to 
society’s expectations », dans « The Passio of Perpetua : a Narrative of Empowerment », 
Latomus, 53/4, 1994, p. 838. J.E. Salisbury se montre plus nuancée, mais écrit malgré tout 
que « Perpetua had to forget or reject all her Roman upbringing to emerge victorious in this 
confrontation » (Perpetua’s Passion, op. cit., p. 89) et, plus récemment : « Her self-definition 
as a Christian broke the social ties that had defined her as a daughter and mother of 
Rome » (id., The Blood of Martyrs. Unintended Consequences of Ancient Violence, London/
New YorkW, Routledge, 2004, p. 120).

23	 Passio, éd. cit., V, 6 et IX, 3.
24	 Que Perpétue soit citoyenne romaine ou pérégrine importe peu : elle est citoyenne de sa 

cité et a des devoirs envers celle-ci.



255

françois-xavier rom
anacce     Construction et fonction du récit dans la littérature m

artyriale

l’enfant jusqu’à l’âge où la présence de sa mère ne lui était plus indispensable. 
L’enfant représente la continuité de la famille, par-delà et en dépit du sort de 
sa mère. Pour qu’elle ait la certitude d’avoir rempli ses devoirs, Perpétue laisse 
derrière elle, en ses lieu et place, un enfant qui compense sa disparition. C’est 
pour cela que l’enfant, malgré les normes comme les pratiques en usage dans le 
monde romain, revient finalement au père de celle qui doit affronter la mort : il 
se substitue à elle et assure la survie de la lignée. Dans cette perspective, il n’est 
plus nécessaire de multiplier les hypothèses pour justifier l’absence du mari, 
puisque cette absence a pour conséquence de permettre la traditio de l’enfant. 
Rien ne prouve bien sûr que cet épisode ait été totalement inventé ; on doit 
du moins convenir que le mystère qui entoure le père est une aubaine pour le 
rédacteur, quel qu’il soit, de la Passion.

À l’évidence, le rédacteur des Actes n’était pas astreint au même type de 
contraintes : sous sa plume, Perpétue n’a plus souci de sa famille ni de sa cité, et 
lorsque son père, sur un geste du proconsul, tente de l’émouvoir en lui mettant 
l’enfant dans les bras, elle rejette l’un et l’autre d’un geste sec, qu’elle ponctue 
d’un : « Écartez-vous de moi, ouvriers d’iniquité, car je ne vous connais pas ! » 25. 
À la différence de ce qui précède, il ne s’agit ici ni d’une simple correction à 
vocation moralisante, ni d’une modification de forme reposant sur un impératif 
liturgique. De ce nouveau texte émerge une nouvelle Perpétue et l’économie du 
récit s’en trouve bouleversée.

Le rédacteur de la Passio destinait en effet son œuvre à l’édification, au 
sens propre de construction, de l’Église 26 ; même en élargissant ce sens à 
ceux, légèrement plus figurés, de « conduire à la vertu » ou d’« enseigner 
et instruire », souvent avancés pour qualifier la finalité de la littérature 
martyriale  27, il faut admettre que la Perpétue de la Passion répond 
parfaitement à de telles attentes : aux auditeurs du iiie siècle, à qui est destiné 
le texte, elle offre un modèle et montre la voie à suivre en cas de persécution, 
hypothèse toujours envisageable à cette époque. Elle rend l’identification 
sinon aisée, puisque le récit se conclut par sa mise à mort, du moins possible, 
car son attachement au siècle est réel, comme il devait l’être chez nombre de 
fidèles. Inversement, la Perpétue des Acta ne constitue pas un modèle et ne 
permet que très difficilement une identification : elle n’a pas d’attachement 
au monde et, à travers elle, le fossé apparaît bien grand, voire insurmontable, 

25	 Actes, éd. cit., VI, 6.
26	 Passio, éd. cit., XXI, 11.
27	 Par exemple dernièrement M.G. Mara, « La spiritualità martiriale: dagli eventi alla memoria », 

dans L. Pani Ermini, P. Siniscalco (dir.), La Comunità cristiana di Roma. Atti del Convegno, 
t. 1, La sua vita e la sua cultura dalle origini all’alto Medio Evo, Città del Vaticano, Libreria 
Editrice Vaticana, 2000, p. 328.



256

entre ce qu’est le simple fidèle et ce qu’il faut ou faudrait qu’il soit en cas 
de persécution. Sauf à penser, donc, que le rédacteur des Acta écrivait sans 
considération précise ni but spécifique, voire qu’il ignorait où le menait son 
récit, il faut déduire de ce parallèle entre les deux images de Perpétue que son 
objectif n’était plus celui qui avait animé le rédacteur de la Passion. C’est pour 
déterminer ces objectifs qu’il paraît nécessaire de prendre en considération 
les usages de la littérature martyriale.

La correspondance de Cyprien de Carthage montre le soin déployé par 
l’évêque pour conserver et magnifier le nom de ses fidèles morts pendant 
la persécution 28. À cette époque où, précisément, s’affirmait la structure 
de l’épiscopat monarchique, la célébration des martyrs devint l’occasion 
de souder autour d’un chef, dans un même souvenir, une même ferveur 
et un même culte, sa communauté éprouvée. La littérature martyriale 
s’adressait donc, en premier lieu, à la communauté dont étaient issus les 
martyrs : au sortir de chaque persécution, et plus encore avec la paix assurée 
par Constantin, cette célébration renforçait chez les fidèles, fondus dans la 
communauté chrétienne universelle, le sentiment d’appartenir aussi à une 
communauté dont les limites correspondaient en gros à celles de leur cité, 
et qui était d’autant plus prestigieuse qu’elle comptait des martyrs attestant 
son ancienneté et la vigueur de sa foi ; les communautés plus récentes, ou 
moins touchées par les persécutions, tentèrent alors de se doter du même 
prestige que leurs voisines, au besoin par la rédaction de faux Actes de 
martyrs. Dans cette optique, la fonction liturgique des Actes ne saurait être 
considérée comme une finalité : elle fut plutôt le moyen du rassemblement. 
C’est l’unité autour de l’évêque qui constituait le véritable objectif, et les 
martyrs n’en étaient que les artisans passifs. Cette analyse, pourtant, est 
encore trop partielle, car elle ne permet qu’imparfaitement de comprendre 
pourquoi cette littérature a véhiculé des images si radicalement différentes 
de ceux qu’elle honorait.

Et, sur ce point, l’évolution est grande entre le début du iiie et le ve siècle, 
puisqu’il semble bien que la fonction dévolue au martyr ait complètement changé, 
le faisant progressivement passer du statut de modèle à celui d’intercesseur. Les 

28	 En pleine persécution et encore caché, Cyprien demande aux clercs de tenir un calendrier 
des exécutions et décès en prison, afin que, la paix revenue, il puisse avec eux procéder 
aux cérémonies commémoratives (Ep. 12, II,1 : « […] dies eorum quibus excedunt adnotate, 
ut conmemorationes eorum inter memorias martyrum celebrare possimus […]  »  ; voir 
éd.  chanoine  Bayard, Paris, Les Belles Lettres, CUF, 1925, 2  vol.). En d’autres occasions, 
il invoque l’honneur, constamment rappelé par des sacrifices en leur mémoire, dont les 
martyrs parent leur propre famille, pour justifier une nomination cléricale (ainsi dans 
l’Ep. 39, III, 1-2, éd. cit.).



257

françois-xavier rom
anacce     Construction et fonction du récit dans la littérature m

artyriale

raisons de cette évolution mériteraient d’être discutées 29, mais il est évident 
que la fin des persécutions a rendu moins utile le rôle de modèle assumé par le 
martyr jusqu’au début du ive siècle. On peut comprendre qu’après cette date, les 
rédacteurs aient été moins soucieux de préparer les communautés à affronter le 
martyre, en façonnant du martyr une image qui permettait de s’identifier à lui, 
que de creuser l’écart qui séparait leur héros du reste des hommes. La vertu du 
martyr ne résidait plus désormais dans ce qui le rapprochait des autres fidèles, 
eux-mêmes terrestres citoyens de leur cité, mais dans tout ce qui le rapprochait de 
Dieu. Dans ces conditions, le comportement de Perpétue vis-à-vis de son enfant, 
la conformité de son attitude aux valeurs de la société romaine, son attention 
à bien agir dans le monde, n’étaient plus des nécessités auxquelles était tenu le 
rédacteur des Acta. On peut même penser qu’aux yeux de ce dernier, la martyre 
paraissait certainement d’autant plus efficace auprès de Dieu qu’elle devenait 
sous sa plume moins humaine. Le seul risque qu’il encourait était de façonner de 
Perpétue une image si déconcertante que son récit s’en fût trouvé douteux.

Or, sur ce point, les rédacteurs des Acta comme des Passiones semblent avoir 
joui d’une liberté qui allait bien au-delà des impératifs de véracité retenus par 
Lazzati. S’il est possible que les autorités ecclésiastiques aient contrôlé la teneur 
des récits ainsi diffusés, l’argument qui veut que, pour être efficace, le texte 
devait être crédible ne doit pas nous amener à accepter comme véridiques des 
situations qui sont de véritables hapax. On ne peut, par exemple, considérer 
que le dominus de la fin du iie siècle demeure libre de mettre à mort ses 
esclaves, au seul motif que le ressort dramatique de la Passion de Zoé repose sur 
la condamnation des martyrs, de statut servile, par leur maître 30, et négliger 
ainsi l’évolution d’une législation qui, depuis Tibère, tend à réduire le champ 
d’application de la coercition exercée par les particuliers. De fait, si un tel 
argument peut être acceptable pour d’autres textes en d’autres époques 31, il 

29	 M. Van Uytfanghe, qui évoque ce « passage du martyr témoin au martyr intercesseur » envisage 
l’influence de l’afflux dans l’Église de nouveaux convertis, heureux de retrouver dans les 
martyrs les fonctions des dieux ou des héros païens (« L’hagiographie tardive », art. cit., p. 206). 
Origène, pourtant, évoque déjà ce rôle d’intercesseur dans son Exhortation au martyre 30. 
Van Uytfanghe, surtout, néglige l’influence de Cyprien de Carthage qui, soucieux d’affirmer 
son autorité épiscopale entamée dans le traumatisme de la persécution de Dèce, entreprit de 
calmer les revendications des confesseurs et des martyrs à exercer un rôle d’intercesseurs, et 
dont les vigoureuses prises de position eurent certainement sur cette évolution un impact plus 
précoce mais largement aussi fort que l’afflux des nouveaux convertis. 

30	 Passio d’Espérus et de Zoé, éd.  P.  Franchi de’ Cavalieri, «  I  SS Espero e Zoe  », Note 
agiografiche, 7, Roma, Typ. Vaticana, coll. « Studi e Testi, 49 », 1928, p. 55-79.

31	 I.  Réal, par exemple, justifie logiquement l’utilisation du corpus hagiographique pour 
l’étude des structures de la famille mérovingienne  ; voir I.  Réal, Vies de saints, Vies de 
famille. Représentation et système de la parenté dans le royaume mérovingien (481‑751) 
d’après les sources hagiographiques, Turnhout, Brepols, 2001, p. 20-21.



258

ne l’est sans doute pas pour ceux qui prétendent décrire l’âge des martyrs ; un 
âge qui, aux yeux des fidèles, se caractérise à la fois par l’intervention directe de 
Dieu dans la vie des hommes, ce qui explique que le merveilleux ne les rebute 
nullement, et par la très ferme conviction que le pouvoir, qu’il soit impérial ou 
local, agit envers les chrétiens dans l’illégalité la plus totale. Cette conviction a 
beau relever du non-sens lorsqu’il s’agit de décrire l’univers pénal romain, dans 
lequel le droit est ce qui est appliqué par le proconsul, au nom de l’empereur, 
et où il ne saurait, stricto sensu, y avoir d’irrégularité, elle a, jusqu’au début du 
xxe siècle, nourri l’histoire de la répression contre les chrétiens. Elle repose sur 
une autre conviction, tout aussi ferme et erronée, qui veut que face au triomphe 
annoncé et inévitable du christianisme, le pouvoir n’aurait pu opposer qu’une 
répression injuste et sans frein. Dès lors, les rédacteurs purent faire une place de 
choix aux descriptions les plus féroces et aux situations les plus invraisemblables. 
Certains de ces détails juridiquement absurdes se glissent même dans les récits 
les plus solides dont nous disposons, telle la Passion de Pionios qui met en 
scène le prêtre de Smyrne, une fois condamné, face au bourreau chargé de le 
clouer sur le bûcher : « Change d’avis », lui dit ce dernier, en faisant allusion 
à son refus obstiné de sacrifier, « et les clous te seront enlevés » 32. Il y a là une 
invraisemblance qui saute aux yeux : si grande qu’ait pu être la volonté du 
proconsul d’obtenir de Pionios qu’il sacrifiât enfin aux dieux, nul n’aurait pu 
revenir sur la sentence qu’il venait de rendre et dont l’application était en cours, 
a fortiori le bourreau, que le terme grec de dèmosios désigne clairement comme 
un esclave. Nul commentateur ne mentionnant sur ce point une corruption 
du texte, l’alternative est simple : soit l’anecdote est exacte, soit elle est fausse. 
Au-delà de la tautologie, cela signifie, dans le premier cas, que l’anecdote peut 
raisonnablement être envisagée, mais sous la forme d’une boutade ironique, 
lancée par l’esclave qui le liait au poteau ; dans le second, que le rédacteur a 
procédé à un ajout, à la seule fin de montrer combien Pionios, à l’approche de 
la mort, sut rester maître de lui et ferme dans sa foi, refusant une nouvelle fois 
de céder. Les deux hypothèses ne sont d’ailleurs nullement exclusives l’une de 
l’autre : que l’anecdote soit réelle ou inventée, son traitement par le rédacteur la 
transforme en ultime tentation à laquelle Pionios sait résister.

Nous sommes donc en présence d’un détail qui n’est nullement crédible mais 
qui, paradoxalement, renforce l’impression d’authenticité pour un auditeur 
prévenu contre les empereurs païens et instruit des multiples irrégularités 
commises par leurs représentants au détriment des chrétiens. Sans doute 
pourrait-on élargir ces remarques aux cas de condamnation au bordel (prononcée 

32	 Passio Pionii, XXI, 3, Dans l’édition de L. Robert, Le Martyre de Pionios prêtre de Smyrne, 
Washington, Dumbarton Oaks, 1994.



259

françois-xavier rom
anacce     Construction et fonction du récit dans la littérature m

artyriale

contre Agnès ou contre Théodore), d’interdiction de sépulture (contre Vincent) 
et de privation de la citoyenneté romaine (contre Philippe d’Héraclée). Il n’est pas 
surprenant que les rédacteurs aient choisi le thème de l’application de la justice 
pour développer tant de variations : c’est précisément parce qu’ils prétendent 
être des documents officiels mais constituent en réalité une littérature dans 
laquelle la fin est connue d’avance et où c’est le bon qui doit mourir, qu’Actes et 
Passions fourmillent de ces péripéties judiciaires paradoxalement d’autant plus 
crédibles qu’elles sont fausses.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

261

GRÉGOIRE LE GRAND ET THEOCTISTA

Bruno Judic
Université François-Rabelais, Tours

La correspondance de Grégoire le Grand nous fait connaître une grande dame 
de la cour impériale par ailleurs presque inconnue dans les sources grecques 1. 
Theoctista est en effet une sœur de l’empereur Maurice. Grégoire lui adresse 
trois lettres, réparties sur toute la durée de son pontificat, la première en 
octobre 590, la deuxième en juin 597, la troisième en février 601, toutes les 
trois très longues et très personnelles. Elles témoignent d’une relation étroite 
entre les deux correspondants et elles offrent des aperçus à la fois très concrets et 
très spirituels sur l’activité de Grégoire. Dans la première lettre, en octobre 590, 
il développe une longue plainte sur la charge que représente l’épiscopat alors 
qu’il vient d’être élu 2. La deuxième lettre, en juin 597, est encore marquée par 
l’accablement devant les soucis du monde : Grégoire se réjouit que Theoctista 
aspire toujours aux joies éternelles malgré le grand tumulte des affaires 3. Il 
y développe une longue explication de la componction reprise directement 

1	 Voir F.H. Dudden, Gregory the Great, His Place in History and Thought, London, Longmans/
Green and Co, 1905, p. 141 et 154. R. Markus, Gregory the Great and His World, Cambridge, 
Cambridge UP, 1997, p. 12-13 et p. 20. C. Fraisse-Coué, « Grégoire et l’Orient », dans L. Pietri 
(dir.), Histoire du christianisme, t.  III, Les Églises d’Orient et d’Occident 432‑610, Paris, 
Desclée de Brouwer, 1998, p. 885-916. Grégoire le Grand, Registre des lettres,  I, 1, liv.  I, 
éd. et trad. P.  Minard, Paris, Éditions du Cerf, SC,  370, 1991, p.  78  : « Theoctista, sœur 
de l’empereur Maurice [...] ne nous est pas connue par les historiens byzantins  ». Elle 
est cependant connue de Jean d’Éphèse qui, il est vrai, écrit en syriaque et non en grec. 
M. Whitby, The Emperor Maurice and His Historian: Theophylact Simocatta on Persian and 
Balkan Warfare, Oxford, Clarendon Press, 1988, p. 5. L’empereur Maurice a au moins un 
frère Pierre et deux sœurs, Gordia mariée à Philippicus et Theoctista, veuve selon Jean 
d’Éphèse, Hist. Eccles. V, 18.

2	 Grégoire le Grand, Registre des lettres, éd. cit., p. 78-84.
3	 Lettre 7, 23, éd. D. Norberg, Turnhout, Brepols, CCSL, 140, 1982. Cette lettre est transmise par 

la collection R constituée par Hadrien Ier, voir B. Judic, « La production et la diffusion du Registre 
des lettres de Grégoire le Grand », dans Les Échanges culturels au Moyen Âge, XXXIIe congrès 
de la SHMESP, Paris, Publications de la Sorbonne, 2002, p. 71-87 et Id., « Le Registre des 
lettres de Grégoire le Grand : une création carolingienne ? », dans Les Correspondances dans 
l’Antiquité, Lille, 2008, L’Étude des correspondances dans le monde romain de l’Antiquité 
classique à l’Antiquité tardive : permanences et mutations, dir. J. Desmulliez, Ch. Hoët-van 
Cauwenberghe, J.-Cl. Jolivet, Villeneuve d’Ascq, Université Lille 3, 2010, p. 507-527.



262

des Dialogues 4. Il remercie sa correspondante pour un don généreux qui lui a 
permis de racheter des captifs et de venir en aide aux très nombreuses moniales 
de Rome. Il lui envoie enfin une relique de saint Pierre à propos de laquelle 
il rapporte une histoire merveilleuse 5. La troisième lettre, en février 601, est 
la plus longue 6. Grégoire cherche à consoler et à réconforter Theoctista en 
butte à des attaques violentes venant de la « populace ». Il s’agirait de questions 
théologiques que Grégoire détaille plus loin à propos du mariage, du baptême, 
de la pénitence et de l’anathème. Mais l’atmosphère de la lettre évoque aussi 
le séjour, déjà lointain, de Grégoire à Constantinople et peut-être les troubles 
sociaux qui, quelques mois plus tard, emporteront le régime de l’empereur 
Maurice.

Ces trois lettres présentent des aspects très personnels et très profonds de la 
pensée et des sentiments de Grégoire. On peut commencer par relever que, 
plus les années passent, plus la lettre est longue. La troisième lettre est même la 
plus longue de tout le registre de Grégoire à l’exception de la synodique pour 
les patriarches orientaux au début de son pontificat. Or cet investissement 
toujours plus grand dans cette correspondance avec Theoctista semble aller en 
sens inverse de la santé de Grégoire et de sa production littéraire puisque ses 
œuvres connues ont été composées soit avant son pontificat (les Moralia), soit 
au début de son pontificat jusqu’en 594 environ (Pastoral, Homélies, Dialogues) 7. 

4	 Grégoire le Grand, Dialogues  III, 34, 2-5, éd. A. de Vogüé, Paris, Éditions du Cerf, SC, 260, 
1980, p. 400-405, depuis « Comme vous le savez, il y a deux genres de componction [...] » 
jusqu’à « […] et ensuite celui d’en-bas ». A. de Vogüé rappelle que le passage des Dialogues 
est lui-même très proche de développements sur la componction dans les Moralia et dans 
les Homélies sur Ézéchiel (Mor. 7, 13 et 24, 10-11 ; HomEz II, 8, 15-22 et II, 10, 20-21). On verra 
aussi l’excellent développement de Dom Gillet sur la componction dans son article « Grégoire 
le Grand » du Dictionnaire de Spiritualité, Paris, Beauchesne, t. VI, 872‑910.

5	 Voir B. Judic, « La clé d’or et l’idole sanglante », dans D. Barthélemy, J.-M. Martin (dir.), Liber 
largitorius. Études d’histoire médiévale offertes à Pierre Toubert par ses élèves, Genève, 
Droz, 2003, p. 597‑613.

6	 Lettre 11, 27, éd. Ewald-Hartmann, MGH, Epist.  II, Berlin, 1899  ; éd. D. Norberg, Turnhout, 
Brepols, CCSL, 140A, 1982. Voir aussi les traductions de V. Recchia, Lettere di Gregorio Magno, 
Roma, Città nuova editrice, 1996-1999, coll. « Opere di Gregorio Magno, 5 », 1-4, en italien 
et de J.R.C. Martyn, The Letters of Gregory the Great, Pontifical Institute of Medieval Studies, 
Toronto, 2004 en anglais. Cette lettre a été transmise par la collection R, voir infra, n. 3 et par 
la collection P constituée par Paul Diacre, vraisemblablement à la demande de Charlemagne. 
C’est un indice de l’intérêt précoce porté à ce texte.

7	 John Martyn relève spécialement la longueur de la lettre 11, 27. J.-P. Bouhot, « Les homélies de 
saint Grégoire le Grand. Histoire des textes et chronologie », Revue Bénédictine, 117, 2007, 
p. 211-260, souligne la dégradation de l’état de santé de Grégoire qui l’empêche de prêcher 
après 594. Mais il pouvait bien sûr rester capable de dicter, comme l’attestent précisément 
au moins certaines lettres, et le commentaire sur le Cantique des Cantiques. Rodrigue 
Bélanger, qui a édité le commentaire de Grégoire sur le Cantique, situe la composition de ce 
commentaire entre 594 et 598 (SC, 314, Paris, 1984, p. 28) ; or on trouve dans la lettre de 597 
un verset, Cant. 1, 3, qui appartient à la partie du Cantique commentée par Grégoire.



263

bruno judic    G
régoire le G

rand et Theoctista

Mais on doit surtout rattacher ce groupe de trois lettres à l’ensemble de la 
correspondance de Grégoire à destination de ses amis de Constantinople. 
Le futur pape vécut plusieurs années (579‑586) sur le Bosphore, en tant 
qu’apocrisiaire de l’évêque de Rome auprès de l’empereur. Sa fonction le 
mettait en relation étroite avec la cour impériale, d’autant plus étroite qu’il 
représentait une Église et un territoire ravagés par la guerre entre Lombards et 
Byzantins et qu’il devait constamment solliciter des moyens pour la défense 
des cités menacées, l’envoi de troupes ou le rachat des prisonniers. Ses amis de 
Constantinople se retrouvent dans la correspondance pontificale après 590 : 
il s’agit de l’impératrice Constantina et de sa dame de compagnie Gregoria, 
des médecins Theotimus et Théodore, de Narsès et André, grands laïcs très 
favorables à la vie religieuse. Beaucoup d’autres figures importantes au moment 
du pontificat de Grégoire, le patriarche de Constantinople Jean le Jeûneur, 
Anastase patriarche d’Antioche rétabli sur son siège grâce à l’intervention de 
Grégoire, Domitien évêque de Mélitène cousin ou neveu de Maurice, faisaient 
aussi partie de ce cercle d’amis. Il faut y ajouter de grands aristocrates romains 
réfugiés à Constantinople, au premier rang desquels on trouve Rusticiana et 
sa famille dont les ramifications s’étendent jusqu’en Égypte 8. Plusieurs aspects 
de nos trois lettres se retrouvent ailleurs dans les lettres destinées à l’une ou 
l’autre de ces personnes 9.

Ce milieu se caractérisait par une haute culture. La première lettre, en 590, fait 
allusion à une fable, le lion et le singe, peut-être une fable de Phèdre puisqu’on 
en connaît un fragment sous ce titre, trop mutilé cependant pour en lire le 
contenu. Il peut s’agir aussi d’une réminiscence de Juvénal comme l’a montré 
Pierre Courcelle. On remarquera que la lettre à Narsès (Ep. 1, 6), un membre du 
même cercle pieux de Constantinople, envoyée en même temps que la première 

8	 F.H. Dudden, Gregory the Great, op. cit. et R. Markus, Gregory the Great, op. cit., soulignent 
respectivement l’importance de ces amis de Constantinople. Sur Constantina en particulier, 
voir F.E Consolino, « Il Papa e le regine: potere femminile e politica ecclesiastica nell’epistolario 
di Gregorio Magno  », dans Gregorio Magno e il suo tempo, Roma, Institutum Patristicum 
Augustinianum, 1991, p.  225-249. M.  Whitby, The Emperor Maurice, op.cit., souligne 
spécialement l’importance de Domitien évêque de Mélitène non loin de la frontière orientale 
de l’empire. Grégoire a félicité Domitien pour avoir prêché l’Évangile à l’empereur perse 
(Ep. 3, 62). Une autre grande dame, romaine mais vivant à Constantinople, fait partie de ces 
correspondantes privilégiées : il s’agit de Rusticiana, voir A. Cameron, « A Nativity Poem of 
the Sixth Century AD », Classical Philology, 74, 1979, p. 222-232 repris dans Continuity and 
Change in Sixth-Century Byzantium, London, Variorum, 1981 ; A. Brasseur, Virgo parens. Le 
destin d’une épigramme latine des premiers siècles de notre ère, Genève, Droz, 2006, aux 
p. 85-87.

9	 Ainsi dans Ep. 11, 27, sur Act 11, 7 (« Immole et mange ») : la même citation se trouvait déjà 
en 590 dans une lettre à Narsès (Ep. 1, 6) envoyée en même temps que la première lettre à 
Theoctista.



264

lettre à Theoctista, contient aussi vraisemblablement une allusion à cette fable 10. 
Grégoire se défend d’être un lion alors qu’il n’est sans doute qu’un singe. Le lion 
est peut-être aussi une allusion à Léon – c’est le même mot en latin : le grand pape 
du ve siècle inspire Grégoire, auquel le rattache la carrière de ses ancêtres. Cette 
allusion, pleine d’humour, laisse aussi apercevoir le contenu de l’enseignement 
qui pouvait être dispensé aux « jeunes maîtres », comme les appelle Grégoire, 
les enfants de Maurice et Constantina. Leur éducation relevait de Theoctista, 
comme on l’apprend justement par la lettre suivante de 597. Elle était chargée 
non seulement de dispenser elle-même l’éducation de ces enfants mais elle devait 
aussi superviser les eunuques qui assuraient le travail quotidien d’éducateurs. 
Cette charge est encore rappelée dans la dernière lettre en 601. À travers la 
culture scolaire, c’est la culture antique qui anime toujours ce milieu 11. Pourtant 
cette culture antique est profondément transformée par la culture chrétienne et 
biblique. Le goût du récit édifiant, mais un goût proprement littéraire, avec des 
faits merveilleux et des « leçons » d’autant plus marquées qu’elles sont allusives, se 
retrouve dans la lettre de 597, dans le récit de la clé d’or et du lombard Mimiulf, 
récit digne des Dialogues. Il est typique du développement du culte des reliques 
et de la propension aux miracles. Dans le même temps, ce récit séduisant, facile 
à entendre, presque amusant malgré des éléments tragiques (contexte de la 
guerre, mort violente du Lombard sacrilège...) délivre une leçon terriblement 
politique : malgré la guerre, Rome, dépositaire des reliques de Pierre prince des 
Apôtres, demeure capable de soumettre les barbares. Rome exerce une puissance 
spirituelle qui dépasse la puissance militaire repliée sur le Bosphore 12. Le même 
type de récit est aussi présent, quoique beaucoup plus discrètement, dans la 
dernière lettre. Grégoire cite, selon l’Évangile de Matthieu 17, 27, l’épisode de 
la pêche d’un poisson qui contient un statère dans sa bouche. C’est un motif 
folklorique qui n’échappe sûrement pas à Grégoire, même s’il utilise ce verset 
dans un déploiement exceptionnel de culture biblique et dans une perspective 
profondément spirituelle et allégorique 13. Remarquons en effet aussi dans cette 
dernière lettre l’allusion à la légende hagiographique de saint Jean Baptiste. 

10	 Voir P. Courcelle, « Grégoire le Grand à l’école de Juvénal », Studi e materiali di storia delle 
religioni, 38, 1967, p. 170-174 sur les lettres 1, 5 et 6.

11	 P. Riché, Éducation et culture dans l’Occident barbare vie-viiie siècles, Paris, Éditions du Seuil, 
1962, p. 187-200, souligne toutes les questions que pose l’attitude de Grégoire vis-à-vis de 
la culture classique : il en est évidemment nourri mais sa Lettre à Didier de Vienne montre 
aussi son apparent rejet de la poésie classique.

12	 Voir B. Judic, « La clé d’or », art. cit.
13	 Voir A. Tuzlak, « Coins out of fishes: Money, Magic and the Miracle in the Gospel of Matthew », 

Studies in Religion/Sciences Religieuses, 36, juin 2007, p. 279-295. Ceci permet aussi de 
rappeler que le modèle du récit merveilleux chez Grégoire se trouve tout simplement dans 
la Bible.



265

bruno judic    G
régoire le G

rand et Theoctista

Cette allusion nous ramène bien dans l’atmosphère des Dialogues qui reflètent 
ainsi la culture de ce milieu beaucoup plus aristocratique que populaire selon 
l’analyse d’Adalbert de Vogüé. Ajoutons que, dans une lettre à l’impératrice 
Constantina, Grégoire a rapporté des histoires effrayantes sur les reliques des 
saints romains qui ne supportent pas qu’on les déplace. Il s’agissait de rejeter la 
demande de l’impératrice qui voulait obtenir pour Constantinople la relique 
de la tête de saint Paul. Le culte des reliques est un enjeu de pouvoir à travers 
le plaisir du récit 14.

La première lettre rejoint d’autres lettres du début du pontificat dans 
l’expression des sentiments profonds de Grégoire, la douleur d’être détaché 
de la vie contemplative et d’être bousculé par la vie active. Cette expression de 
souffrance intérieure dérive directement de la spiritualité grégorienne dans sa 
tension extrême, tension entre intériorité et extériorité, entre contemplation et 
action, entre l’otium divin et le negotium humain 15. Dans l’expression de cette 
plainte se déploie une longue méditation fondamentalement biblique. Grégoire 
y montre sa connaissance profonde de l’Écriture sainte et sa compréhension 
morale et spirituelle du texte sacré. Relevons ainsi l’analyse du psaume 82, 14 : 
« “Mon Dieu, traite-les comme une roue ”. La roue permet d’opposer l’avant 
et l’arrière. Vers l’avant nous allons vers les biens du monde éternel et vers 
l’arrière se trouvent les biens terrestres que nous devrons abandonner. Si nous 
attachons trop d’importance aux biens terrestres nous les faisons monter et 
dans le même temps nous faisons alors descendre les biens éternels. » Cette 
image de la roue inspire aussi Grégoire dans son commentaire d’Ézéchiel mais 
alors la roue figure l’Écriture sainte toute entière qui, tantôt en haut, tantôt en 
bas, s’adresse aussi bien à ceux qui comprennent selon la lettre qu’à ceux qui 
comprennent selon l’Esprit 16. Cette méditation de la première lettre souligne 
cependant la supériorité de Rachel sur Léa et de Marie sur Marthe. C’est une 
réflexion spirituelle largement tournée vers un état de vie que Grégoire ne peut 
plus mener, la vie monastique. Ses correspondants de Constantinople ne sont 
sans doute pas plus que lui engagés dans la vie monastique. On peut toutefois 
se poser la question à propos de Theoctista. N’a-t-elle pas depuis longtemps 
un intérêt pour la vie monastique ? Ne serait-elle pas engagée elle-même sous 
une forme qui, bien sûr, ne correspondrait pas au monachisme latin classique 

14	 Voir A.  de  Vogüé, Introduction aux Dialogues, Paris, SC,  251, 1978, p.  31-43. La lettre à 
Constantina qui contient l’histoire des reliques romaines qui ne peuvent être déplacées est 
en Ep. 4, 30.

15	 Voir C.  Dagens, Saint Grégoire le  Grand. Culture et expérience spirituelle, Paris, Études 
augustiniennes, 1977.

16	 Voir les Homélies sur Ézéchiel  I, hom.  VI, éd. et trad. C.  Morel, Paris, SC,  327, 1986, 
p. 196 sq.



266

développé d’ailleurs après Grégoire ? Cette question ne peut manquer de surgir 
du rapprochement des trois lettres. En 597, la mention de la vie monastique 
est beaucoup plus précise. Grégoire a reçu de Theoctista une grosse somme 
d’argent, trente livres d’or, en principe destinée à racheter des captifs. Grégoire 
prend sur lui d’utiliser une partie de cet argent pour subvenir aux besoins des 
religieuses si nombreuses à Rome. Il a conscience d’être redevable de l’utilisation 
de cet argent devant la générosité de sa correspondante. Or son insistance sur la 
vie religieuse féminine est remarquable. Sur la fortune de saint Pierre, il dépense 
chaque année quatre-vingt livres pour les besoins des religieuses et pourtant 
il rend grâces à Dieu pour leur présence et pour leurs larmes. Ces larmes ont 
sauvé Rome de la menace des envahisseurs lombards. Remarquons aussi que 
Grégoire rappelle qu’en « langue grecque, on les appelle monastrias » ; clin 
d’oeil, complicité, rappel du passé sur les rives du Bosphore, Grégoire sait à quel 
point Theoctista est proche de la vie religieuse. Il emploie ici un mot grec alors 
qu’ailleurs il refuserait de répondre quand on lui écrit en grec et prétend ne pas 
connaître cette langue. Grégoire n’est pourtant pas un adepte de la pédanterie 
superflue. L’emploi du grec ici est un indice de sa proximité spirituelle avec sa 
correspondante et de leur intérêt commun à la vie monastique. Un autre aspect de 
la deuxième lettre peut être interprété dans le même sens : le long développement 
sur la componction, illustré d’une méditation sur Axa fille de Caleb et le terrain 
irrigué, est directement repris des Dialogues. Grégoire se cite lui-même, ce qui 
lui arrive aussi ailleurs. Mais cela renforce le lien déjà évoqué avec cet ouvrage. 
Toutefois il ne s’agit plus ici d’exemplum ou de reliques. C’est l’insistance sur la 
componction qui vient en premier. Ce thème est fréquent chez Grégoire, aussi 
bien dans les Moralia que dans les Homélies et suppose l’abondance des larmes 
comme chez les religieuses romaines. Il est incontestablement en rapport avec la 
spiritualité monastique, par le détachement des biens terrestres et l’aspiration à la 
contemplation de Dieu. Du reste ce développement sur la componction éclaire 
rétrospectivement la plainte exprimée dans la première lettre sur l’éloignement 
de la vie contemplative. C’est encore ce souci de la vie monastique que l’on 
retrouve dans la troisième lettre. La discussion sur le mariage dérive d’une 
interrogation sur l’engagement dans la vie monastique. L’un des deux époux 
peut-il entrer dans un monastère et mener une vie monastique sans l’accord de 
l’autre époux ? Et si l’autre est d’accord, pourquoi ne mènent-ils pas ensemble 
une vie pieuse ? Ce passage sur le mariage est donc avant tout lié à une réflexion 
sur la vie monastique et répond probablement à des situations précises autour 
de Theoctista. On comprend que celle-ci est inquiétée par de vives critiques. 
Elle est vraisemblablement bienfaitrice de monastères à Constantinople et dans 
l’empire. Peut-être même a-t-elle fondée de telles institutions. Elle a dû prendre 
des décisions sans doute dans le sens que recommande Grégoire, mais qui l’ont 



267

bruno judic    G
régoire le G

rand et Theoctista

mise en difficulté vis-à-vis de certaines personnes. L’engagement monastique de 
Theoctista – ou du moins en faveur du monachisme – est certainement l’une 
des clés de ce groupe de lettres et de cette relation étroite avec Grégoire 17.

La dernière lettre, particulièrement longue, pose des questions spécifiques. 
Theoctista est victime d’un « tumulte de critiques » à cause de « l’inconstance 
du peuple ». Grégoire commence d’abord par une longue méditation fondée 
sur un grand nombre de citations scripturaires sur la présence du mal. On peut 
lire, bien sûr, une tentative de consolation morale et personnelle. Grégoire 
partage la douleur de sa correspondante, il souffre avec elle et entreprend de la 
soutenir, de lui rappeler que les bonnes actions ne trouvent vraiment leur 
récompense que dans la vie éternelle. Tout cela implique un lien très fort qui 
repose sur leur goût commun pour la vie monastique. Mais il y a sans doute 
autre chose. Ces critiques doivent être particulièrement fortes, peut-être 
violentes, et surtout elles ne semblent pas venir d’une sorte de débat entre des 
spécialistes. L’inconstance du peuple semble renvoyer à des groupes largement 
répandus dans la population de Constantinople. Le « murmure » que mentionne 
aussi Grégoire évoque des révoltes populaires ou une atmosphère de révolte. Les 
critiques d’ordre théologique ou doctrinal ont aussi une dimension sociale et 
sans doute politique. De ce point de vue, on doit se demander si la lettre de 
Grégoire ne témoigne pas de phénomènes précurseurs des révoltes qui vont 
agiter Constantinople quelques mois plus tard, l’émeute des Carpiana en 
janvier 602, puis le renversement de Maurice par la mutinerie de l’armée du 
Danube et par Phocas en novembre 602 18. Ainsi il y eut en Égypte, en 599-600, 

17	 Voir, G. Dagron, P. Riché, A. Vauchez (dir.), Histoire du Christianisme, t. IV, Évêques, moines et 
empereurs (610-1054), dir. G. Dagron Paris, Desclée de Brouwer, 1993, en particulier p. 280-
290 où il souligne les problèmes concrets de fondation et de gestion des monastères dans 
l’empire byzantin. Par ailleurs la générosité de Theoctista témoigne du développement de 
la charité chrétienne : voir É. Patlagean, Pauvreté économique et pauvreté sociale à Byzance 
ive-viie siècles, Paris/Der Hage, ÉHÉSS/Mouton, coll. « Civilisations et sociétés, 48 », 1977, 
p. 190-191 et le passage de la générosité antique à la charité chrétienne.

18	 Voir The History of Theophylact Simocatta, liv. VIII, 4, 9-13 et 5, 1-4, trad. M. et M. Whitby, 
Oxford, Clarendon Press, 1986, p. 214-216, avec la mention du mariage de Theodosius, fils 
aîné de Maurice en hiver. Une pénurie alimentaire provoque une émeute à Constantinople 
et une révolte contre l’empereur lors de la fête de la Purification (2 février) mais Maurice 
parvient à traverser la foule des révoltés et à atteindre l’église Sainte-Marie des Blachernes 
où il poursuit la célébration religieuse. Puis il rentre au palais et fait arrêter les chefs de 
la révolte qui sont bannis. La colère est brève, les bannis sont vite autorisés à revenir 
dans la ville. Voir aussi Chronicon Paschale 284-628 AD, trad. M. et M. Whitby, Liverpool, 
Liverpool UP, 1989, p. 142-145, avec la mention du renversement de Maurice par Phocas à 
l’année 602, puis la mention du meurtre de Maurice et de ses fils. Voir enfin The Chronicle 
of Theophanes Confessor. Byzantine and Near Eastern History AD 284-813, éd. C. Mango 
et R.  Scott, Oxford, Clarendon Press, 1997, p.  406-418, aux années  6093 (600/601) et 
6094 (601/602).



268

la révolte d’Aykallah qui dut vraisemblablement perturber l’acheminement du 
blé vers Constantinople et provoquer des troubles, dès l’hiver 600-601 19. Dans 
ces troubles Theoctista est mise en accusation. On lui reproche des doctrines 
« hérétiques ». Grégoire, bien sûr, n’en croit rien. Il souligne au contraire que 
ceux-là même qui dénoncent des hérétiques à tort et à travers tombent dans 
l’hérésie. Grégoire conseille à Theoctista de ne pas hésiter à convoquer les chefs 
de ces accusateurs pour qu’elle leur rappelle, sous serment, sa parfaite orthodoxie. 
Néanmoins ce conseil est lourd à donner à cause de l’écart social entre Theoctista 
et ses accusateurs. Qui sont-ils ? Grégoire parle de « stulti homines » et de 
« scandales ». Mais il précise aussi qu’il s’agit de « pauperes et abjecti ». Il insiste 
auprès de Theoctista : elle doit mettre de côté les préventions liées à son rang. 
La dimension sociale est donc bien présente et l’hypothèse d’un lien avec des 
troubles sociaux s’en trouve renforcée. Mais les erreurs doctrinales supposées de 
Theoctista ou de ses accusateurs ne sont-elles que des fictions ? Certainement 
pas, sinon Grégoire ne prendrait pas la peine de développer ensuite longuement 
les quatre « chapitres », quatre domaines dans lesquels ces erreurs ont été 
exprimées, le mariage, le baptême, la pénitence et l’anathème. Nous avons vu 
que le premier domaine, le mariage, est directement lié à la vie monastique. La 
question du mariage n’est pas posée ici en soi, elle ne se pose que par rapport à 
la vie religieuse. Il existait des partisans du monachisme tellement exaltés qu’ils 
étaient prêts à dissoudre les mariages pour favoriser l’entrée dans le monastère. 
Cette indifférence, peut-être même le mépris, envers le mariage ne sont pas 
nouveaux. Il a existé dans le christianisme primitif des formes d’encratisme 
rejetant toute union charnelle. Mais le développement du monachisme a permis 
à nouveau une insistance sur la virginité et une hiérarchie des états de vie. Saint 
Jérôme n’échappait pas à cette tendance à exalter la virginité et le monachisme 
au point de faire des gens mariés des chrétiens de seconde zone. On peut donc 
voir ici aussi cette tendance mystique qui pouvait avoir des conséquences 
sociales ou familiales assez négatives. C’est tout le mérite de Grégoire, partisan 
convaincu de la vie monastique, de rappeler l’indissolubilité du mariage et, par 
contrecoup, la dignité de cet état de vie, dans la ligne de sa Règle pastorale. Sur 
les trois autres chapitres, Grégoire dénonce une doctrine qui pourrait être celle 
des marcianites ou messaliens. Les messaliens « méprisaient les autres chrétiens, 
les charnels comme ils disaient, qu’ils tenaient pour incapables de comprendre 
les choses de l’esprit et parce qu’ils se considéraient comme supérieurs aux 
obligations du serment. Ils méprisaient également les autorités ecclésiastiques 

19	 J.  Jarry, Hérésies et factions dans l’Empire byzantin du iveau viie  siècle, Le Caire, Ifao, 
1968, p. 462-467, souligne le lien entre la révolte égyptienne d’Aykallah et les révoltes à 
Constantinople en 602.



269

bruno judic    G
régoire le G

rand et Theoctista

et la hiérarchie, car la révélation spirituelle par contact direct avec la divinité 
leur était plus importante que l’enseignement dogmatique 20. » Cette attitude 
générale pourrait expliquer cette dépréciation du baptême associé à l’autorité 
ecclésiastique, cette dépréciation de l’anathème pour la même raison, et 
inversement cette curieuse pratique de la pénitence qui, au terme de trois ans, 
permettrait de se livrer « aux voluptés » 21. On reprochait en effet aux messaliens 
leurs débauches charnelles qu’ils justifiaient en considérant qu’ils avaient atteint 
un état totalement spirituel, divinisé, dans lequel la chair n’avait plus aucune 
importance. On notera aussi que cette manière de mépriser la chair rejoint le 
mépris pour le mariage. La présence de ces messaliens est d’autant plus 
vraisemblable que l’empereur Maurice lui-même semble avoir été accusé d’être 
un messalien. La même accusation pourrait être portée aussi contre Theoctista. 
On comprendrait ainsi pourquoi Grégoire prend un aussi grand soin à 
développer la juste doctrine sur ces « quatre chapitres ». Il y a encore un autre 
élément non moins important. Grégoire fait allusion à l’époque où il vivait à 
Constantinople. C’est encore un rappel de la proximité avec sa correspondante 
mais il s’agit d’un épisode inconnu par ailleurs dans l’activité du futur pape. Il 
avait l’habitude de recevoir des gens qui étaient accusés de ces erreurs doctrinales. 
Apparemment, il s’agissait des mêmes accusations et des mêmes erreurs que 
celles qu’il expose ensuite dans la lettre. Or il souligne que tous ces gens qu’il 
recevait à cette époque étaient tout à fait indemnes de ces erreurs et qu’il prenait 
soin de les défendre contre leurs accusateurs. L’allusion est brève mais elle était 
certainement très claire pour Theoctista. Il laisse entendre qu’il menait à 
Constantinople, auprès de la cour impériale, non seulement son activité 
d’ambassadeur, non seulement une activité religieuse de type monastique, avec 
un cercle de moines et de pieux laïcs et ecclésiastiques, mais aussi une activité 
pastorale, accueillant des chrétiens accusés d’hérésie. Une telle activité était-elle 
compatible avec l’ignorance du grec qu’il affiche ailleurs ? Certes, il pouvait être 
assisté d’un interprète mais il devait quand même pouvoir comprendre ces gens 
qui parlaient probablement le grec plutôt que le latin. D’ailleurs Grégoire lui-

20	 Voir Ibid., p. 427 et plus généralement p. 424-447 sur les tendances religieuses de Maurice ; 
p. 447-451 pour sa proximité avec le parti des Verts, p. 451-474 pour les circonstances de sa 
chute.

21	 Sur le baptême voir V.  Saxer, «  L’initiation chrétienne du iie au vie  siècle  : esquisse 
historique des rites et de leur signification », dans Segni e riti nella chiesa altomedievale 
occidentale, Spoleto, Presso la sede del Centro, coll. « Settimane di Spoleto, 33 », 1987, 
p. 173-205 ; J.-P. Bouhot, « Le baptême et sa signification », dans ibid., p. 251-273. Sur 
la pénitence, rappelons le volume du Groupe de la Bussière, Pratiques de la confession 
des Pères du Désert à Vatican  II, Paris, Éditions du Cerf, 1983, introduit par M. Sot, en 
particulier J.-C. Guy, « Aveu thérapeutique et aveu pédagogique dans l’ascèse des Pères 
du Désert (ive-ve siècles) », p. 25‑40.



270

même évoque aussi des « pauperes et abjecti ». Cette « populace » de Constantinople 
était sans doute en partie analphabète et, en tout cas, n’avait pas besoin de 
rhétorique. Grégoire n’avait donc pas besoin de maîtriser le grec savant des 
philosophes. Il lui suffisait de savoir comprendre et se faire comprendre 
oralement 22. Mais cela permet de comprendre tout l’arrière-plan de notre lettre. 
La connivence, la complicité entre Theoctista et Grégoire remontent à cette 
époque. Grégoire avait dû braver des idées reçues, aller contre l’opinion 
courante, oser recevoir des gens mal vus, chez qui finalement il n’y avait rien à 
reprocher. L’audace de Grégoire comportait sans doute des risques si, par 
exemple, les accusés pouvaient apparaître liés aussi à l’un des partis de 
l’Hippodrome. Mais qu’il s’agisse des Verts qui, en principe, soutenaient 
Maurice, ou des Bleus, les activistes de ces factions du cirque devaient être fort 
éloignés du mode de vie de la cour ou de l’environnement de Grégoire 23. Il avait 
donc un courage certain à recevoir ces gens-là et à prendre leur défense. En 
rappelant ces évènements vieux d’une vingtaine d’années Grégoire resserre ses 
liens avec sa correspondante, il lui montre tout son attachement, toute sa 
compassion dans les épreuves qu’elle traverse. Certes le début et la fin de la lettre 
utilisent les formules de politesse classiques sur les vœux de longue vie mais 
Grégoire était certainement conscient de la situation politique réelle. Cette 
lettre aussi longue ne peut être un hasard quelques mois avant la catastrophe qui 
allait frapper Maurice et sa famille. Dira-t-on que les relations de Grégoire avec 
Maurice étaient devenues mauvaises au fil des années, et des intrigues de cour 
à propos de la guerre contre les Lombards, des prétentions du patriarche de 
Constantinople au titre œcuménique et de bien d’autres affaires où les droits du 
siège romain étaient ignorés par l’empereur ? Était-ce à tel point que Grégoire 
aurait accueilli avec soulagement l’usurpation de Phocas ? Jacques Jarry n’est pas 
loin de le penser en notant que Phocas n’était peut-être pas le brutal centurion 

22	 La connaissance ou l’ignorance du grec par Grégoire a suscité une abondante littérature, en 
particulier J.M. Petersen, « Homo omnino latinus? The Theological and Cultural Background 
of Pope Gregory the Great », Speculum, 62/3, juil. 1987, p. 529-551 plutôt favorable à la 
connaissance du grec par Grégoire et G.J.M. Bartelink, « Pope Gregory the Great’s Knowledge 
of Greek », dans J. C. Cavadini (dir.), Gregory the Great, Notre Dame, Notre Dame UP, 2001, 
p. 117-136 plutôt défavorable. Cette lettre à Theoctista serait un témoignage en faveur d’une 
connaissance du grec au moins pratique ; on note aussi l’usage du mot monastrias dans la 
lettre de 597 et, dans la lettre de 601 de l’édition de D. Norberg, la présence de « priores 
enim spodeorum », « les chefs de la populace », là où l’édition Ewald-Hartmann comprend 
« priores enim subinde eorum », « leurs chefs » (l’expression serait seulement une allusion 
aux prétendus hérétiques.) La variante choisie par Dag Norberg introduit le mot spodium, 
« cendre et déchets », dans un sens péjoratif selon John Martyn, un mot directement transcrit 
du grec même s’il est déjà utilisé par Pline.

23	 J. Jarry, Hérésies et factions, op. cit., a fortement souligné le lien entre les factions du cirque, 
les opinions hérétiques et les luttes de pouvoir à Constantinople dès le ve siècle.



271

bruno judic    G
régoire le G

rand et Theoctista

que présente l’historiographie byzantine mais qu’il avait peut-être le souci d’un 
redéploiement de l’empire vers l’ouest au contraire de Maurice qui abandonnait 
l’Occident pour se concentrer sur la frontière perse et sur les Balkans. John 
Martyn pense au contraire que, malgré les désaccords, Grégoire était resté fidèle 
jusqu’au bout à Maurice. Le silence de l’épistolaire sur la chute de Maurice et 
les lettres élogieuses à Phocas et à Leontia ne devraient pas nous induire en 
erreur. Pour John Martyn derrière les formules diplomatiques habituelles, ces 
lettres contiennent une véritable condamnation du coup de force accompli par 
Phocas. La dernière lettre à Theoctista montrerait en tout cas un lien étroit, très 
fort avec cette grande dame et il est peu probable que Grégoire ait complètement 
détaché Theoctista de son frère. Cette lettre appuierait plutôt la thèse de John 
Martyn sur la fidélité de Grégoire à Maurice et son hostilité à Phocas. En 
revanche Jacques Jarry fournit bien le contexte à la fois évènementiel et religieux 
dans lequel s’était levé ce tumulte dont parle Grégoire.

Theoctista n’a donc guère laissé de trace dans l’histoire de l’empire byzantin 
mais la correspondance de Grégoire lui a donné une grande postérité dans 
l’Occident latin. Dès que l’épistolaire de Grégoire a été diffusé, l’une ou l’autre 
de ces lettres est réutilisée. Le pape Hadrien Ier, responsable de la diffusion de 
la principale collection de lettres, cite la lettre de février 601 à propos de saint 
Jean-Baptiste et de la légende de l’incinération du corps du Précurseur 24. Mais 
c’est à partir de 860 environ que le nom de Theoctista devient beaucoup plus 
connu. Les Fausses Décrétales reprennent la lettre de 601, de même que le 
concile de Tusey, en 860, qui reprend un court extrait sur les liens établis par 
l’Église à propos de l’anathème. La force de l’anathème, selon la formule de la 
lettre de 601, est encore rappelée au concile d’Attigny de 870 et au concile de 
Douzy de 871, qui évoque aussi explicitement les « quatre chapitres d’erreurs » 
dont l’erreur sur l’anathème. Ces conciles portent la marque d’Hincmar de 
Reims et le passage sur le mariage est repris par Hincmar dans son traité sur le 
divorce de Lothaire II 25. Vers la même époque, Jean Diacre, à Rome, composant 
une Vita Gregorii à la demande du pape Jean VIII, réutilise la deuxième lettre à 
Theoctista en reprenant le passage concernant les moniales 26. Enfin, quelques 

24	 Ep. 2, Lettres de Hadrien Ier, éd. K. Hampe, MGH, EE. V, 1898-1899, p. 26.
25	 Voir P.R. McKeon, « A Note on Gregory I and the Pseudo-Isidore », Revue Bénédictine, 89, 

1979, p. 305-308. Actes des conciles de Tusey, d’Attigny et de Douzy, éd. W. Hartmann, MGH, 
Conc. IV, 1998, p. 31, p. 387, p. 434, p. 442. Hincmar de Reims, De divortio, éd. L. Böhringer, 
MGH, Conc. IV, Suppl. 1, 1992, p. 232. On ne saurait trop insister sur l’importance d’Hincmar 
dans la réception des lettres de Grégoire et dans l’utilisation de ces lettres comme instrument 
canonique. C’est aussi l’occasion de rappeler le travail fondamental de M. Sot, Un historien 
et son Église. Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, en particulier p. 708-739 où il souligne 
le lien étroit entre Flodoard et Hincmar.

26	 Jean Diacre, Vita Gregorii, livre II, c. 27, PL, 75, col. 97.



années après, la Collectio Anselmo dedicata reprend aussi la lettre de 601 27. Ainsi 
la profonde amitié de Grégoire pour Theoctista, centrée sur une commune 
aspiration spirituelle et un goût commun pour la vie monastique, lui donna 
encore la force, en 601, de composer cette longue lettre, bouquet final d’une 
correspondance riche et dense. Les rumeurs d’hérésie poussent Grégoire à 
s’introduire à nouveau dans un débat théologique mais il est vite entraîné de la 
théologie au droit canon. Ce clair exposé de droit canon a été bien reçu par les 
canonistes carolingiens, même si la perspective de Grégoire n’était probablement 
pas juridique mais plutôt pastorale et même très personnelle dans une sorte de 
consolatio pastoralis à l’intention d’une grande bienfaitrice de la vie religieuse.

27	 Voir J. C. Besse, Histoire des textes du droit de l’Église au moyen-âge de Denis à Gratien : 
Collectio Anselmo dedicata, étude et texte, Paris, Librairies techniques, 1960, p. 87-89. La 
lettre 11, 27, depuis Magnas omnipotenti Deo à retributione servetur est reprise dans la 
huitième partie de la collection, De norma fidei, sous le numéro I, 177.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

273

LA RÉFÉRENCE HISTORIQUE  
DANS L’ÉCRITURE ÉPISTOLAIRE

Bruno Dumézil
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Au haut Moyen Âge, le souvenir du passé n’est pas conservé par hasard ou pour 
lui-même. L’écriture historique n’est pas une activité gratuite ; sa raison d’être 
est plutôt de servir des intérêts présents ou d’aider à préparer l’avenir. Michel 
Sot a ainsi montré en quoi le travail de Flodoard vient non seulement servir 
une mémoire locale, mais surtout défendre les intérêts particuliers de l’Église de 
Reims et de ses évêques 1. Une telle finalité suppose que les livres d’histoire ne 
dorment pas paisiblement dans les armoria monastiques ou cathédraux. Le récit 
du passé doit être lu et connu de façon à pouvoir être exploité et réinterprété 
lorsque le besoin s’en fait soudain sentir.

Quelles traces pouvons-nous garder de cette fonction utilitaire de l’histoire ? 
Sans doute les chartes témoignent-elles, à leur façon, de ce curieux travail 
mémoriel où, comme l’a proposé Patrick Geary, l’oubli compte parfois autant 
que le souvenir 2. Parmi les sources de la pratique, on sait toutefois que les 
collections de lettres occupent une part importante des matériaux conservés 3. 
L’épistolographie constitue ainsi un terrain d’étude privilégié pour déterminer si 
histoires, chroniques et autres gesta ont pu servir de réservoirs d’arguments pour 
soutenir des intérêts présents. De fait, Flodoard signale lui-même l’utilisation 
possible des œuvres historiques dans le résumé qu’il donne de la lettre adressée 
en 893 par Foulque de Reims au roi de Germanie Arnulf :

[Foulque] ajoute qu’il est connu de presque toutes les nations que le peuple des 
Francs a pour tradition d’avoir des rois par succession héréditaire, apportant à 
ce sujet le témoignage du saint pape Grégoire ; il rappelle aussi un passage tiré 
des Libri teutonici sur un roi nommé Herménéric, qui avait condamné à mort 
toute sa descendance sur les conseils impies de l’un de ses conseillers 4.

1	 M. Sot, Un historien et son Église au xe siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993.
2	 P. Geary, La Mémoire et l’oubli à la fin du premier millénaire, Paris, Aubier, 1996.
3	 Voir G. Constable, Letters and Letter-collections, Turnhout, Brepols, 1976.
4	 Flodoard, Historia Remensis Ecclesiae, éd. M.  Stratmann, Hannover, MGH, SS,  36, 1998, 

p. 383.



274

Pour soutenir la légitimité du couronnement de Charles le  Simple, 
l’archevêque de Reims a ainsi recours à un volume traitant de l’histoire barbare 
– œuvre malheureusement disparue –, à qui il attribue une autorité comparable 
à celle d’un Père de l’Église. L’évocation du passé vient ainsi soutenir l’action du 
siège rémois et de son ambitieux titulaire.

Doit-on pour autant considérer la démarche de Foulque comme révélatrice des 
pratiques épistolaires du haut Moyen Âge ? Sans doute pas. Les remarques qui 
suivent se limitent cependant à illustrer quelques usages possibles de l’histoire 
et les conditions de cet usage. Elles ne prétendent nullement à l’exhaustivité.

Sans surprise, l’un des principaux intérêts de la référence historique est de 
tendre un miroir au correspondant. Mais à la différence d’un auteur de livre ou 
de traité, l’épistolier a peu de place pour développer son argumentation. Mieux 
vaut donc se limiter à évoquer un personnage ou un trait d’esprit.

Au vie siècle, Venance Fortunat excelle dans ce jeu littéraire. Puisque les rois 
mérovingiens rêvent d’une imitatio imperii, le poète italien ne manque pas de les 
replonger aux sources du passé romain. Fortunat écrit par exemple à Caribert Ier, 
roi de Paris : « Quant à la bonté, vous reproduisez l’esprit du puissant empereur 
Trajan. Et à quoi bon revenir sur la maturité de votre esprit, vous qui, en notre 
temps, nous charmez par la gravité de l’antique Fabius ? » 5. Caribert, que 
Fortunat vient déjà de comparer à David et à Salomon, apparaît ainsi comme 
le continuateur de l’Empire chrétien. Le poète étant toujours à la recherche de 
mécènes, les héros de l’histoire romaine sont également mis à contribution pour 
chanter la gloire des aristocrates francs. Ainsi, pour louer l’amour de l’État dont 
fait preuve le duc de Champagne Loup, Fortunat le compare successivement à 
Scipion, à Caton et à Pompée 6.

Une fois publiées et diffusées, les lettres de Fortunat viennent une seconde 
fois servir l’image du destinataire. Elles laissent en effet entendre au lecteur que 
l’épistolier et ses correspondants partagent un même ensemble de références 7. 
La citation d’histoire vise ainsi à prouver que la République des Lettres franque 
connaît ses classiques. Voilà de quoi satisfaire la propagande de Caribert Ier ou 
de Chilpéric Ier, qui aiment à se présenter comme des rois savants. Dans un 
même esprit, la publication de la collection épistolaire de Fortunat conforte 

5	 Venance Fortunat, Carmina, VI, 2, v. 56, éd. M. Reydellet, Paris, Les Belles Lettres, 1994.
6	 Venance Fortunat, Carmina, éd. cit., VII, 7.
7	 R.W.  Mathisen, «  Epistolography, Literary Circles and Family Ties in Late Roman Gaul  », 

Transactions of the American Philological Association,  111, 1981, p.  95-109  ; B.  Dumézil, 
« Gogo et ses amis : écriture, échanges et ambitions dans un réseau aristocratique de la fin 
du vie siècle », Revue historique, 643, 2007, p. 553‑593.



275

bruno dum
ézil    La référence historique dans l’écriture épistolaire

la réputation de la cour austrasienne, dont les membres affirment entretenir 
l’héritage de l’école rhétorique provençale. 

À l’image de la référence biblique, la comparaison historique peut constituer 
autant une louange qu’un conseil politique. Tel est par exemple le sens du propos 
que tient un évêque dans la missive qu’il adresse à un jeune roi mérovingien, 
vers le début des années 640 : « Il te faut, très pieux roi, relire souvent les Saintes 
Écritures, de façon à ce que tu sois capable de connaître l’histoire des rois anciens 
qui plurent à Dieu. Si tu suis leurs traces, tu obtiendras un long honneur dans le 
règne temporel et, de surcroît, la vie éternelle » 8. Le jeune souverain doit donc se 
plonger dans la vie de David et de Salomon et se remémorer les prières que les 
rois d’Israël formulaient avant de recevoir l’onction. Mais les lectures du prince 
ne doivent pas s’arrêter à la Bible, puisqu’il lui faut aussi se pencher sur l’histoire 
de son propre peuple. Par exemple, le roi présent doit prendre connaissance de 
la vie de son ancêtre, Childebert Ier, que Fortunat tenait déjà pour le meilleur 
des Mérovingiens et dont l’image reste prestigieuse au viie siècle :

En Childebert, il y avait tant de sagesse et de patience, que non seulement il 
aimait d’un amour paternel les anciens, mais aussi les jeunes ; et depuis lors, 
lorsque leurs descendants, tant clercs que laïcs, se souviennent de son nom, ils 
étendent les mains et prient pour son âme, car il s’est toujours montré généreux 
en cadeaux pour les lieux saints comme pour ses fidèles 9.

Les bons rois du passé sont ceux qui ont protégé leur peuple : le roi présent 
– que l’on doit sans doute identifier à Sigebert III – doit y réfléchir, lui qui 
vient d’envoyer ses sujets se faire massacrer dans une expédition mal préparée 
en Thuringe.

Dans la rhétorique épistolaire, le miroir qu’offre la référence historique 
n’est pas toujours positif. Il peut s’agir au contraire d’une mise en garde. On 
a vu Foulque de Reims utiliser l’histoire d’Herménéric tuant ses enfants pour 
dissuader Arnulf d’abandonner son cousin, le petit Charles le Simple. Dans les 
années 470, l’évêque de Toul Auspicius utilise déjà un argument semblable pour 
inciter le comte de Trèves Arbogast à mieux mettre en application les vertus 
chrétiennes :

Tu dois être félicitée, ô cité de Trèves, toi qui es dirigée par un tel héros, 
comparable à ceux de l’Antiquité. Par ton nom, tu descends, je crois, d’une 
grande famille : tu es vraiment de la valeur que l’on lit avoir été celle d’Arbogast. 
Dans les annales, qu’on écrive tes triomphes tout comme ont été écrits ceux de 

8	 Epistolae aevi Merowingici, éd. W. Grundlach, Berlin, MGH, EE, III, 1892, p. 457.
9	 Ibid., p. 459.



276

celui dont nous venons de rappeler la mémoire. Mais, par rapport aux siens, 
nous pouvons ajouter ce mérite, qui est vraiment plus grand : en homme dévoué 
à la religion, le second Arbogast invoque le nom du Christ. Le premier fut 
bouillant au combat, c’est vrai ; mais il est mort infidèle et a tout perdu dans 
la mort. Le nôtre est vif, batailleur, fameux et, ce qui surpasse tout le reste, 
adorateur du nom divin 10.

Le grand Arbogast, général franc au service de Rome, avait suscité l’usurpation 
d’Eugène contre Théodose Ier. Vaincu à la bataille de la Rivière Froide en 394, 
il avait été réduit au suicide. Le récit de cet échec se trouvait dans les annales 
qui développaient les fastes consulaires et dont la plupart des villes conservaient 
un exemplaire. Auspicius signale ainsi à son correspondant que si les livres 
d’histoire ne sont pas tendres avec le premier Arbogast, la responsabilité en 
revient essentiellement à son paganisme forcené. Désormais, la conversion 
permet à son descendant de redorer le nom de la famille. Celui-ci ne doit donc 
pas manquer une occasion de remettre son lignage en valeur, notamment en 
satisfaisant aux demandes des évêques locaux.

Si le passé est un miroir qui reflète les gloires ou les infamies présentes, il 
peut aussi offrir un parallèle aux souffrances endurées par les hommes. La 
référence historique entre ainsi pour une large part dans ce sous-genre de la 
littérature épistolaire que constitue l’épître consolatoire. Évoquer les grands 
deuils du passé permet en effet de surmonter la perte d’un être cher ou invite 
le correspondant à méditer sur la vanité de l’existence humaine. Encore faut-il 
remarquer que la plupart des références demeurent assez vagues : « Êtes-vous 
mieux loti qu’Auguste, plus fort qu’Alexandre, plus favorisé que Trajan, plus 
saint que Théodose ? » 11 demande par exemple Venance Fortunat à l’un de ses 
correspondants pour lui prouver que les rois et les simples particuliers doivent 
affronter le deuil de la même façon. Plus ironiquement peut-être, le poète italien 
évoque les drames de grands hommes du passé pour inviter son ami Jovin à 
relativiser le revers de carrière qu’il vient de subir 12.

Le passé conseille et console. Mais il peut aussi devenir une arme de combat. 
Dans certains cas, relativement rares semble-t-il, la mention de sources 
historiques dans une lettre vise à soutenir une position menacée. Ainsi saint 
Colomban prend-il appui dans une de ses lettres sur l’Histoire ecclésiastique 
d’Eusèbe de Césarée pour défendre la mémoire d’Anatole d’Alexandrie, auteur 
d’un canon pascal cher à son cœur mais peu apprécié des Gaulois 13. De même, 

10	 Epistolae Austrasicae, 23, éd. W. Grundlach, Berlin, MGH, EE, III, 1892, p. 136.
11	 Venance Fortunat, Carmina, éd. cit., X, 2, 10.
12	 Ibid., VII, 12.
13	 Colomban, lettres 1 et 2, éd. W. Grundlach, Berlin, MGH, EE, III, 1892, p. 156 et 162.



277

bruno dum
ézil    La référence historique dans l’écriture épistolaire

au ixe siècle, l’abbé Hilduin n’hésite pas à faire appel aux Dix Livres d’histoires 
de Grégoire de Tours pour soutenir l’origine grecque du saint Denis dont son 
établissement prétend abriter le corps 14. Ici, on s’éloigne toutefois un peu du 
genre épistolaire : à partir du moment où il y a besoin de démontrer, la lettre 
devient un traité.

En effet, l’épistolographie constitue un art de la subtilité. Aussi, même si 
elle polémique, la citation historique doit rester une allusion élégante et non 
une auctoritas inébranlable. Parfois un parallèle permet même de donner à 
une affirmation en apparence univoque un sens voilé. Par exemple, ayant à 
évoquer le roi burgonde Chilpéric et son épouse, Sidoine Apollinaire parle de 
« Lucumon » (c’est-à-dire Tarquin l’Ancien) et de « Tanaquil » 15. En apparence, 
cette évocation des rois de Rome constitue une comparaison élogieuse 
pour les souverains burgondes régnant sur des populations gallo-romaines. 
Pourtant, Tite-Live considérait les rois étrusques comme des maîtres étrangers, 
peu appréciés et vaguement illégitimes, dont le destin au bout de quelques 
générations était d’être chassés et remplacés par des dirigeants véritablement 
indigènes. L’éloge de Chilpéric fait par Sidoine paraît dans ce contexte des 
plus douteux ; son correspondant, le sénateur Thaumastus, peut comprendre 
à demi-mot que l’évêque de Clermont voit dans les Burgondes un pis-aller en 
attendant le retour d’un vrai pouvoir romain sur le sud de la Gaule.

La complexité de certaines allusions historiques amène cependant à se 
poser la question de leur efficacité dans la communication épistolaire. Pour 
que la référence soit opératoire, il faut en effet que le correspondant ait une 
connaissance préalable de l’œuvre ou de l’épisode évoqué. En cela, la référence 
historique diffère de la citation scripturaire. Recourir à un obscur passage de la 
Bible est possible sans qu’il soit nécessaire d’en dire plus : l’autorité et la notoriété 
du texte ne sauraient être contestées. En revanche, faire appel à l’historiographie 
impose d’avoir confiance en la culture – réelle ou feinte – de l’interlocuteur.

Voilà sans doute pourquoi on n’utilise les œuvres rares que lorsqu’elles éveillent 
à coup sûr un écho chez le destinataire. Sidoine Apollinaire s’appuie par exemple 
sur un passage peu connu de Tacite lorsque qu’il s’adresse au Préfet du Prétoire 
Polemius. Celui-ci prétend en effet être un lointain descendant de l’historien 16. 
Or, la citation empruntée à Tacite évoque les amis délaissés par Vespasien et vise 
à rappeler que l’accès au pouvoir ne doit pas amener un homme à rompre les 

14	 Epistolae variorum, 20, éd. E. Dümmler, Berlin, MGH, EE, V, 1899, p. 331, 333 et 336.
15	 Sidoine Apollinaire, Lettres, lettre V, 7, éd. A. Loyen, Paris, Les Belles Lettres, coll. « Collection 

des universités de France », 1960‑1970, 3 vol.
16	 Sidoine Apollinaire, Lettres, éd. cit., lettre IV, 14.



278

liens privés. Polemius doit comprendre que s’il veut continuer de passer pour le 
véritable héritier de Tacite, il ne doit pas laisser sa nouvelle fonction lui monter 
à la tête.

Parfois la connaissance des événements évoqués peut être un peu plus indirecte. 
Ainsi en est-il en 601 lorsque le pape Grégoire le Grand demande à la reine 
Bertha du Kent de prendre comme modèle Hélène, mère de Constantin, qui 
a obtenu la conversion de son impérial rejeton et la christianisation du monde 
romain 17. Le pape ne choisit pas par hasard d’évoquer ce lointain passé. À la 
mort de son père Caribert Ier, Bertha a en effet été vraisemblablement élevée à 
Poitiers, où sainte Radegonde vénérait la relique de la Croix qu’elle avait reçue 
de Constantinople 18. Quant au chapelain de Bertha en Angleterre, Liuthard, 
il venait de faire figurer la Sainte Croix sur son monnayage 19. Dans un tel 
contexte, l’évocation d’Hélène, inventrice des reliques de la Passion, permet à 
Grégoire le Grand de renforcer son argumentaire : il dresse devant la reine du 
Kent le modèle de sa sainte tutélaire.

Malheureusement, l’épisode évoqué par l’épistolier n’est pas toujours connu 
par le correspondant. La glose de Flodoard laisse ainsi entendre que Foulque de 
Reims a dû quelque peu développer son récit des méfaits du roi Herménéric, 
de façon à rendre l’allusion intelligible à Arnulf de Carinthie. L’introduction 
d’un véritable récit historique, lorsqu’il se produit, prend alors une fonction 
particulière dans l’écriture épistolaire. Ainsi, lorsque Sidoine Apollinaire écrit 
à un de ses amis que le regretté empereur Petronius Maximus aimait dire 
« Heureux fus-tu, Damoclès, toi qui n’eus à supporter les obligations du pouvoir 
que pendant un seul repas », il se sent obligé de rapporter par le menu qui fut 
Damoclès et quels furent ses rapports avec le tyran Denys 20. Dans ce cas, la 
référence historique constitue un moyen de déployer ses talents de plume ; or, 
on sait que la démonstration de virtuosité littéraire constitue l’une des raisons 
d’être de l’épistolographie tardo-antique. En second lieu, la lettre de Sidoine 
vise à exposer la vanité de rechercher les honneurs dans un contexte troublé : 
un long exposé sur Damoclès doit convaincre le lecteur… et faire oublier que, 
quelques années plus tôt, le même Sidoine chantait à ses contemporains les 
louanges du vieux cursus honorum sénatorial !

Dans tous les cas, la référence historique reste prudente : elle n’est ni 
dominante, ni préférentielle. Bien souvent, elle participe plutôt d’une démarche 

17	 Grégoire le Grand, Registrum epistularum,  XI, 35, éd. D.  Norberg, Turnhout, Brepols, 
coll. « Corpus Christianorum, 140A », 1982, 2 vol., p. 923.

18	 Sa sœur Clotilde y est en tout cas remisée (Grégoire de Tours, Dix Livres d’histoires, IX, 39, 
éd. B. Krusch et W. Levison, Hanovre, MGH, SRM, I, vol. 1, 1951).

19	 M. Werner, « The Liudhard Medalet », Anglo-Saxon England, 20, 1991, p. 27‑41.
20	 Sidoine Apollinaire, Lettres, éd. cit., lettre II, 13.



279

bruno dum
ézil    La référence historique dans l’écriture épistolaire

accumulative, qui vise à assurer une position par la juxtaposition d’opinions 
convergentes. Telle est notamment l’utilisation qu’en fait Alcuin dans la 
fameuse affaire qui l’oppose à Théodulf d’Orléans à propos du droit d’asile. 
Dans une lettre de 802, l’Anglo-Saxon invoque en effet successivement les 
canons de plusieurs conciles mérovingiens, le droit civil du Bréviaire d’Alaric 
et un passage de l’Historia adversus paganos d’Orose évoquant la prise de Rome 
par Alaric Ier 21. Le roi des Wisigoths avait en effet respecté le droit d’asile des 
basiliques chrétiennes, ce qui fut grandement admiré de ses contemporains. 
Chez Alcuin, la référence historique vient ici se surajouter aux canonum et legum 
testimonia ; elle ne constitue pas un argument déterminant, mais apporte une 
illustration légèrement caustique. Le tout récent empereur Charlemagne, qui 
prétend imiter les princes législateurs du passé, se trouve en effet sommé de ne 
pas se comporter plus mal que le preneur de Rome.

Insistons toutefois sur la relative rareté des allusions historiques dans les lettres 
du haut Moyen Âge, notamment au regard des références bibliques. Sans doute 
beaucoup de clercs répugnent-ils à faire usage de la littérature profane ; de fait, 
la lecture des livres « païens » est théoriquement interdite aux évêques depuis 
la fin du ve siècle 22. L’histoire a pourtant connu des auteurs chrétiens depuis 
Eusèbe de Césarée : Constantin ou Théodose auraient ainsi pu être évoqués 
par l’intermédiaire d’œuvres au-dessus de tout soupçon. Pourtant, si quelques 
lettres dressent des parallèles avec les débuts des christiana tempora, les épisodes 
signalés proviennent rarement des chroniques et sont plus souvent tirés de 
l’hagiographie ou de la littérature patristique.

Il est encore plus surprenant de noter que dans l’écriture épistolaire du haut 
Moyen Âge, l’allusion poétique ou mythologique se présente plus facilement 
sous la plume du rédacteur que la référence historique. Sans doute faut-il y 
deviner la véritable culture commune aux élites. Jusqu’au viie siècle, la rhétorique 
classique demeure en effet le socle commun de la formation des aristocrates 23. 
Et même par la suite, la formation littéraire se nourrit plus d’œuvres versifiées 
que d’obscures annales. L’histoire n’est d’ailleurs pas un genre littéraire au haut 
Moyen Âge et n’entre pas dans la classification de Marcianus Capella. C’est là 
sans doute sa malédiction.

21	 Alcuin, Ep. 245, éd. E. Dümmler, Berlin, MGH, EE, IV1895, p. 393-398. Il est à remarquer que 
la lecture d’Alcuin est assez superficielle, puisqu’il croit comprendre dans Orose qu’Alaric Ier 
était païen.

22	 Statuta Ecclesiae Antiqua, 148, c. 5, éd. C. Munier, Turnhout, Brepols, CCSL, 1960, p. 167 : « Ut 
episcopus gentilium libros non legat, haereticorum autem pro necessitate et tempore ».

23	 P. Riché, Éducation et culture dans l’Occident barbare, vie-viiie siècle, Paris, Le Seuil, 1995, 
p. 39‑41.



280

Remarquons tout de même que les références juridiques s’avèrent elles aussi 
plus abondantes dans les lettres que les citations historiques. Doit-on en 
conclure à une méconnaissance générale du passé, qui amènerait les épistoliers 
à ignorer les précédents non-bibliques et non-littéraires ?

Mieux vaut sans doute considérer qu’il s’agit d’un choix. Ainsi, lorsqu’il 
conseille Louis le Pieux et Lothaire, Éginhard n’avance aucune allusion 
historique, alors que la Vie de Charlemagne démontre sa parfaite connaissance 
de Suétone. De même, Loup de Ferrière a beau faire de doctes remarques sur les 
Commentaires de la guerre des Gaules 24 et s’intéresser régulièrement à ses chers 
volumes de Tite-Live, il n’utilise aucun passage de ces œuvres dans ses lettres 25. 
Quant à Alcuin, sa riche correspondance ne laisse nullement deviner l’étendue 
réelle de ses connaissances historiques, que l’on sait nourries de la lecture de 
Bède le Vénérable 26.

Sans doute doit-on donc envisager qu’il existe une incompatibilité entre les 
genres littéraires. L’histoire, même si elle est abrégée, est marquée par l’expositio, 
alors que l’épistolographie reste guidée par l’esthétique de la brevitas. L’épistolier 
se trouve naturellement guidé par cette recherche de concision, ne serait-ce 
que pour faire tenir son propos dans la page qu’il va confier au messager. Toute 
phrase est donc pesée et chaque allusion vise à établir le plus clairement possible 
la communication entre les deux correspondants. On emprunte donc au droit, 
aux Livres Saints, à la littérature affective, mais pas aux genres démonstratifs, 
lesquels ne peuvent se départir de longs développements. La lettre entend créer 
un lien ; elle ne raconte rien.

Ajoutons peut-être aussi, chez certains auteurs, une réserve morale. En son 
temps, Sidoine Apollinaire avait refusé de se laisser entraîner par ses amis à 
rédiger la chronique de son temps. Passer de l’épistolographie à l’écriture de 
l’histoire lui semblait impossible car, disait-il, « il y a pour nous de la honte 
à dire des choses fausses, du danger à dire la vérité […]. Oui, il semble bien 
que l’œuvre historique soit tout à fait incompatible avec notre état : sa mise 
en chantier provoque l’hostilité, sa continuation la fatigue, son achèvement 
la haine » 27. Dans la tradition antique, dire la vérité sans fard et expliciter 
précisément la succession des faits constitue le but ultime de l’historien. C’était 

24	 Loup de Ferrières, Lettres, lettre  95, éd.  L.  Levillain, Paris, Les Belles Lettres, coll. «  Les 
classiques de l’histoire de France au Moyen Âge », 1927, 2 vol.

25	 Ibid., lettre 52 ; les allusions à Suétone et à Tite-Live de l’Ep. 52 ne font référence qu’aux 
talents littéraires de ces auteurs.

26	 M. Sot, Y. Coz, « Histoire et écriture de l’histoire dans l’œuvre d’Alcuin », dans Ph. Depreux, 
B. Judic (dir.), Alcuin, de York à Tours : écriture, pouvoir et réseaux dans l’Europe du haut 
Moyen Âge, Rennes, PUR, 2004, p. 175‑190.

27	 Sidoine Apollinaire, Lettres, éd. cit., livre IV, 22, 5.



281

bruno dum
ézil    La référence historique dans l’écriture épistolaire

au contraire une faute absolue pour un épistolier. La lettre vise en effet à 
rendre deux correspondants présents l’un à l’autre et à magnifier cette relation 
par le maximum d’expédients littéraires 28 : exagérer les émotions, déformer 
les faits, travestir la vérité, tout cela entre dans les normes implicites de la 
communication 29. Dans ce cadre, l’alliance de l’histoire et de l’épistolographie 
aurait constitué un mélange bien peu habile, car il aurait fallu mélanger 
l’objectivité et l’affect. De fait, l’argumentation que présente Foulque de Reims 
dans sa lettre à Arnulf de Carinthie montre les limites de la démarche : son 
anecdote entend démontrer par l’exemple le rôle pernicieux des conseillers qui 
entourent les rois, alors que lui-même se trouve en train de donner des conseils 
au souverain de Germanie.

Quelles qu’en soient les véritables raisons, l’utilisation de l’histoire dans 
les correspondances reste donc rare. Chaque occurrence n’en est que plus 
remarquable et digne d’intérêt.

28	 S. Gioanni, « Communication et préciosité : le sermo épistolaire de Sidoine Apollinaire à Avit 
de Vienne », Studia Ephemeridis Augustinianum, 90 2004, p. 515-544 ; S. Gioanni, Ennode 
de Pavie, Lettres, Livres I et II, Paris, Les Belles Lettres, 2006, p. XXXVI-XLII.

29	 R. Le Jan, « Le lien social entre Antiquité et haut Moyen Âge : l’amitié dans les collections 
de lettres gauloises  », dans Akkulturation, Probleme einer germanisch-romanischen 
Kultursynthese in Spätantike und frühem Mittelalter, Berlin/New  York, de  Gruyter, 
coll. « Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 41 », 2004, 
p. 528‑546.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

283

LA MÉMOIRE COLLECTIVE :  
UN EXEMPLE TIRÉ DES ANNALES ROYALES

Magali Coumert 
Université de Bretagne occidentale

Le passé, son écriture et ses usages à l’époque carolingienne constituent les 
sujets d’étude de prédilection de Michel Sot. L’extraordinaire multiplication 
des manuscrits conservés à partir du milieu du viiie siècle peut avoir diverses 
origines : un usage plus répandu de l’écrit, mais aussi la conservation privilégiée 
des manuscrits copiés en minuscule caroline, au détriment des copies de l’époque 
mérovingienne, ou l’élimination volontaire, après le coup d’État de 751, des 
ouvrages favorables aux descendants de Clovis 1. Une manipulation de la 
tradition manuscrite en faveur des Carolingiens n’apparait ainsi qu’en creux : 
aucun ouvrage ne nous est parvenu qui soutienne la dynastie mérovingienne 
après 737, seuls quelques éléments de datation viennent rappeler la légitimité 
des souverains lombards après 774 ou des ducs agilolfingiens de Bavière 
après 787 2. Les oppositions aux rois carolingiens ne nous sont connues par leur 
condamnation 3.

L’ascension de la famille carolingienne, présentée comme irrésistible, est illustrée 
par les annales royales ou Annales regni Francorum. Elles fournissent un récit 
annuel des événements du royaume franc de 741 à 829 4. Il est délicat d’apprécier 
les étapes de leur composition, puisque aucun des manuscrits qui les contiennent 
n’est antérieur à 830. Il semble néanmoins probable que la première partie des 
annales, qui constitue le socle à la suite duquel divergent les différentes rédactions, 

1	 M. Sot, «  Héritage et innovation sous les rois francs  », dans M.  Sot, J.‑P. Boudet, 
A. Guerreau-Jalabert, Le Moyen Âge. Histoire culturelle de la France, Paris, Le Seuil, 1997, 
t.  1, p.  20-114 et R.  McKitterick, The Carolingians and the Written World, Cambridge, 
Cambridge UP, 1995.

2	 M. Diesenberger, « Dissidente Stimmen zum Sturz Tassilos III », dans R. Corradini, R. Meens, 
C.  Pössel, P.  Shaw  (dir.), Texts and Identities in the Early Middle Ages, Wien, Verlag der 
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006, p. 105‑120.

3	 S. Airlee, «  Narratives of Triumph and Rituals of Submission: Charlemagne’s mastering of 
Bavaria », Transactions of the Royal Historical Society, VI, 9, 1999, p. 93-119, ici p. 94.

4	 R. McKitterick, History and Memory in the Carolingian World, Cambridge, Cambridge  UP, 
2004, p. 19, 84‑119 et p. 141‑142.



284

fut composée en une fois, par un seul auteur, entre 788 et 793. Cette première 
partie constitue donc une reconstruction rétrospective à la gloire des Carolingiens 
composée après le procès du duc des Bavarois Tassilon, en 787. Voici le récit des 
annales concernant les années 787 et 788 :

Le roi [Charles] réunit une assemblée dans la cité [de Worms] et il fit connaître 
en chemin à ses prêtres et aux autres grands comment les choses se déroulaient. 
Il en était venu à expliquer tout ce qui concernait Tassilon, comme cela s’était 
passé, quand il décida d’envoyer des messagers et ordonna à Tassilon d’agir 
suivant l’ordre de l’Apôtre, suivant la justice : comme il avait promis par serment 
d’être en tout obéissant et fidèle au seigneur roi Charles et à ses fils ou aux 
Francs, de venir en sa présence ; il le refusa et négligea de venir. Alors le roi 
Charles, considérant sa justice, en accord avec les Francs, commença à parcourir 
avec son armée les régions de Bavière et vint lui-même avec son armée au lieu 
appelé Lechfeld, au-delà de la ville d’Augsbourg. Il ordonna que soit formée 
une autre armée de Francs Austrasiens, de Thuringiens et de Saxons et qu’elle se 
rassemble sur le Danube, à Pföring. Et il ordonna qu’une troisième armée soit 
formée dans les régions d’Italie, de sorte que le seigneur roi Pépin, après être 
venu avec son armée jusqu’à Trente, y demeure et envoie son armée entière en 
avant jusqu’à Bolzano. Alors Tassilon vit qu’il allait être entouré de tous côtés et 
s’aperçut que tous les Bavarois étaient plus fidèles au seigneur roi Charles qu’à 
lui, qu’ils connaissaient la justice dudit seigneur roi et qu’ils préféraient accepter 
sa justice que s’y opposer. Il vint donc de lui-même, pressé de toutes parts, se 
remettant par les mains dans les mains du seigneur roi Charles comme son vassal 
et restituant le duché que lui avait confié le seigneur roi Pépin. Il reconnut avoir 
tort en tout et s’être mal conduit. Il renouvela alors de nouveau ses serments et 
donna douze otages, ainsi que son fils Théodon comme treizième otage. Après 
avoir reçu les otages et les serments, le glorieux roi revint en Francie.
Il célébra Noël dans sa résidence d’Ingelheim, de même que Pâques, et le 
nombre des années devint 788 5.

5	 Annales regni Francorum, 787, F. Kurze éd., MGH, SS rer. Ger., Hannover, 1895 : « Synodum 
namque congregavit suprascriptus domnus rex [Carolus] ad eandem civitatem [Wormatiam] ; 
sacerdotibus suis et aliis obtimatibus nuntiavit, qualiter omnia in itinere suo peragebantur. 
Et cum venisset ad hoc locum, quod omnia explanasset de parte Tassilonis, sicut actum 
erat, tunc prespiciens idem rex, ut missos mitteret, et iussit Tassiloni, ut omnia adimpleret 
secundum iussionem apostolici, vel sicut iustitia erat : eo quod sub iureiurando promissum 
habebat, ut in omnibus oboediens et fidelis fuisset domno rege Carolo et filiis eius vel Francis 
et veniret ad eius praesentiam ; quod renuit et venire contempsit. Tunc domnus rex Carolus 
una cum Francis videns iustitiam suam, iter coepit peragere partibus Baioariae cum exercitu 
suo, et per semet ipsum venit in loco, ubi Lechfeld vocatur, super civitatem Augustam. Et 
iussit alium exercitum fieri, id est Franci Austrasiorum, Toringi, Saxones, et coniungere super 
Danubium fluvium in loco, qui dicitur Faringa. Et tertium exercitum iussit fieri partibus Italiae, 



285

m
agali coum

ert     La m
ém

oire collective : un exem
ple tiré des A

nnales royales

Alors le seigneur roi Charles convoqua une assemblée dans ladite villa 
d’Ingelheim, où vinrent, sur l’ordre du roi, Tassilon et tous ses autres vassaux. 
Des fidèles Bavarois commencèrent à dire que Tassilon, sur le conseil de sa 
femme Liutberga, ne conservait pas sa foi et qu’il paraissait traître depuis qu’il 
avait confié son fils ainsi que d’autres otages et prêté serment. Tassilon ne put 
le nier et avoua ensuite avoir pris contact avec les Avars, avoir invité les vassaux 
du seigneur roi susdit à se rallier à lui et avoir projeté leur mort ; quand ses 
hommes juraient, il leur ordonnait de faire mentalement des restrictions et de 
jurer faussement ; ce qui est pire, il avoua avoir dit que s’il avait eu dix fils, il 
aurait préféré tous les perdre plutôt que de conserver les accords en l’état et de 
demeurer fermement dans ce qu’il avait juré ; il dit aussi qu’il préférait être mort 
que vivre ainsi. Une fois qu’il fut convaincu de tout cela, les Francs, les Bavarois, 
les Lombards, les Saxons et ceux de toutes les provinces qui étaient venus à cette 
assemblée, se rappelant ses premiers méfaits et comment il avait fait défaut au roi 
Pépin lors d’une campagne militaire, ce qui en langue tudesque se dit harisliz, 
condamnèrent Tassilon à mort. Mais alors que tous réclamaient d’une seule voix 
que lui soit appliquée la peine capitale, le seigneur Charles, roi très pieux, inspiré 
par la miséricorde pour l’amour de Dieu et parce qu’il était son parent, retint 
ses fidèles, de lui et de Dieu, pour qu’il ne meure pas. Tassilon, interrogé par le 
très clément seigneur roi Charles sur ce qu’il aurait voulu devenir, demanda à 
pouvoir être tonsuré, placé au monastère et faire pénitence de tels péchés, afin 
de sauver son âme. De même, son fils Théodon fut jugé, tonsuré et envoyé au 
monastère, et quelques Bavarois qui voulaient demeurer hostiles au seigneur roi 
Charles furent envoyés en exil 6.

ut domnus Pippinus rex venisset usque ad Trianto cum exercitu suo et ipse ibi maneret et 
exercitum suum pleniter in ante mitteret usque ad Bauzanum. Tunc praespiciens se Tassilo 
ex omni parte esse circumdatum et uidens, quod omnes Baioarii plus essent fideles domno 
rege Carolo quam ei et cognovissent iustitiam iamdicti domni regis et magis voluissent 
iustitiam consentire quam contrarii esse, undique constrictus Tassilo venit per semetipsum, 
tradens se manibus in manibus domni regis Caroli in vassaticum et reddens ducatum sibi 
commissum a domno Pippino rege, et recredidit se in omnibus peccasse et male egisse. Tunc 
denuo renovans sacramenta et dedit obsides electos  XII et tertium decimum filium suum 
Theodonem. Receptis obsidibus vel sacramenta tunc reversus est praefatus gloriosus rex in 
Franciam. Et celebravit natalem Domini in villa, quae dicitur Ingilenhaim, similiter et pascha. 
Et inmutavit se numerus annorum in 788 ».

6	 Annales regni Francorum,  788  : «  Tunc domnus rex Carolus congregans synodum ad 
iamdictam villam Ingilenhaim, ibique veniens Tassilo rex iussione domni regis, sicut et 
ceteri eius vassi ; et coeperunt fideles Baioarii dicere, quod Tassilo fidem suam salvam non 
haberet, nisi postea fraudulens apparuit, postquam filium suum dedit cum aliis obsidibus 
et sacramenta, suadente uxore sua Liutbergane. Quod et Tassilo denegare non potuit, sed 
confessus est postea ad Avaros transmisisse, vassos supradicti domni regis ad se adortasse 
et in vitam eorum consiliasse ; et homines suos, quando iurabant, iubebat, ut aliter in mente 
retinerent et sub dolo iurarent ; et quid magis, confessus est se dixisse, etiamsi decem filios 



286

L’assemblée s’est réunie à l’injonction du souverain et il est peu étonnant 
qu’elle ne témoigne qu’à charge contre Tassilon et réclame la mort de celui 
qui a déplu au roi. Cependant, le texte souligne que « les Francs, les Bavarois, 
les Lombards, les Saxons » se rappelèrent comment Tassilon avait fait défaut à 
Pépin. Les comptes-rendus annuels précédents rendent cette allusion limpide 
pour le lecteur : il s’agit de l’absence de Tassilon lors de la campagne de 763 
contre l’Aquitaine, présentée par les annales royales comme une trahison 7.

Or il paraît impossible que Saxons et Lombards, qui à cette date n’étaient pas 
intégrés au royaume franc, puissent témoigner de la composition de l’armée dans 
ce règlement d’un conflit interne 8. L’anachronisme de leur témoignage attire 
notre attention sur tous les éléments de ce récit qui montrent une présentation 
partisane, qui participe à la création d’une communauté politique au service 
des Carolingiens 9, bénéficiant d’un passé, d’une langue et d’une doctrine de 
fidélité partagés.

Le récit des annales se présente comme conforme aux faits (sicut actum erat), 
tout en apportant son soutien au souverain : les adjectifs qualificatifs laudatifs 
sont multipliés pour le roi franc, il n’exige que la justice, qui correspond à 
l’ordre de l’Apôtre, c’est-à-dire le Pape, successeur de Pierre. Le roi est inspiré 
par Dieu et l’accord entre la justice, la volonté du roi et celle de Dieu est telle 
que l’annaliste peut nous proposer ce raccourci saisissant : les fidèles du roi sont 
les fidèles de Dieu (Dei ac suis fidelibus).

Par ailleurs, le roi n’agit pas seul, mais au nom des Francs. Il agit en accord 
avec eux ; être fidèle à lui et à ses fils, c’est être fidèle aux Francs. Les Annales 
identifient l’élite avec l’ensemble du peuple et présentent l’action du roi comme 

haberet, omnes voluisset perdere antequam placita sic manerent vel stabile permitteret, 
sicut iuramentum habuit ; et etiam dixit, melius se mortuum esse quam ita vivere. Et de haec 
omnia conprobatus, Franci et Baioarii, Langobardi et Saxones, vel ex omnibus provinciis, qui 
ad eundem synodum congregati fuerunt, reminiscentes priorum malorum eius, et quomodo 
domnum Pippinum regem in exercitu derelinquens et ibi, quod theodisca lingua harisliz dicitur, 
visi sunt iudicasse eundem Tassilonem ad mortem. Sed dum omnes una voce adclamarent 
capitale eum ferire sententiam, iamdictus domnus Carolus piissimus rex motus misericordia 
ad amorem Dei, et quia consanguineus eius erat, contenuit ab ipsis Dei ac suis fidelibus, ut 
non moriretur. Et interrogatus a iamfato clementissimo domno rege praedictus Tassilo, quid 
agere voluisset ; ille vero postolavit, ut licentiam haberet sibi tonsorandi et in monasterio 
introeundi et pro tantis peccatis paenitentiam agendi et ut suam salvaret animam. Similiter 
et filius eius Theodo deiudicatus est et tonsoratus et in monasterio missus, et pauci Baioarii, 
qui in adversitate domni regis Caroli perdurare volebant, missi sunt in exilio ».

7	 Annales regni Francorum, 763.
8	 R. McKitterick, History, op. cit., p. 4 sq.
9	 Voir J. Nelson, « How Carolingians Created Consensus », dans W. Falkowski, Y. Sassier (dir.), 

Le Monde carolingien : bilan, perspectives, champs de recherches, Turnhout, Brepols, 2009, 
p. 67‑81.



287

m
agali coum

ert     La m
ém

oire collective : un exem
ple tiré des A

nnales royales

l’expression d’un consensus. Par leur récit, elles forgent une identité franque au 
service des Carolingiens 10. Le consensus caractérise les conquêtes des Francs, 
puis l’intégration des peuples soumis. Dans le récit des annales royales, Francs, 
Francs Austrasiens, Thuringiens, Saxons, Bavarois et Lombards agissent de 
concert et parlent d’une seule voix, quelle que soit la date de leur passage sous 
l’autorité carolingienne.

Le roi ne peut se démarquer de leur volonté que par miséricorde divine. Est 
ainsi exprimée une idéologie du gouvernement par consensus : l’autorité du roi 
est légitime car elle seule reflète la volonté générale. Tous ceux qui reconnaissent 
la justice s’y soumettent et une défection ne peut être le fait que de quelques 
individus isolés et rancuniers 11. Au contraire, le duc Tassilon agit seul ou, pire, 
inspiré par sa femme, ce qui, suivant les parallèles bibliques, ne peut que le 
conduire au mal. Il recherche l’alliance avec les Avars, les ennemis païens. Ce 
traître (fraudulens) semble guidé par l’orgueil (contempsit). Sa culpabilité est 
claire dès lors qu’il ne peut nier et avoue : dans la justice carolingienne, qui ne 
connaît alors que la procédure accusatoire, seul l’aveu scelle la faute et permet 
la pacification sociale, ici par l’expiation au monastère 12. Les deux moyens de 
contrôle employés par les rois deviennent impossibles, puisque Tassilon jure 
faussement fidélité et ne respecte pas la vie des otages, ce qui semble rendre la 
condamnation inévitable.

Le compte-rendu du procès de Tassilon est ainsi marqué par un point de vue 
favorable à Charlemagne, mais aussi par la transformation du sens des événements, 
car la succession chronologique est transformée en lien de causalité. Ainsi, suivant 
les annales royales, le roi convoque les grands, puis Tassilon en 787 et c’est en 
raison de sa défection qu’il organise les trois armées qui le contraignent à se rendre 
au plaid pour renouveler ses serments et livrer des otages. De même, c’est face à 
la dénonciation des Bavarois fidèles qu’il transforme le plaid de l’année suivante 
en procès. La logistique militaire de l’époque carolingienne nous prouve que de 
tels liens de cause à effet sont irréalistes car la mobilisation de l’armée, était dans 
les délais donnés matériellement impossible 13. Suivant les Annales, Charles avait 
célébré Pâques à Rome, avant de se rendre à Worms pour l’assemblée d’automne. 
Il était nécessaire, vu le délai de la transmission des ordres et de mobilisation de 

10	 R. McKitterick, History, op. cit., p. 113 sq.
11	 Sur la construction idéologique de la justice royale, voir H. Oudart, « Le roi franc et l’idée de 

justice aux époques mérovingienne et carolingienne », dans W. Falkowski, Y. Sassier (dir.), 
Le Monde carolingien, op. cit., p. 31‑66.

12	 F. Bougard, La Justice dans le royaume d’Italie, de la fin du viiie siècle au début du xie siècle, 
Rome, École française de Rome, 1995.

13	 B.S. Bachrach, Early Carolingian Warfare. Prelude to Empire, Philadelphia, Pennsylvania UP, 
2001, en particulier sur la vitesse de déplacement de l’armée et des messagers p. 222‑224.



288

préparer plusieurs mois auparavant une expédition militaire de grande ampleur : 
Charles dut donc décider et organiser la rencontre des trois armées dès son séjour 
en Italie, alors même qu’il négociait avec les envoyés de Tassilon et obtenait du 
Pape, suivant les Annales, l’absolution s’il versait le sang.

En outre, cet enchaînement de causes et de conséquences, qui rend l’entêtement 
de Tassilon seul responsable de son malheur, est incompatible avec les détails 
fournis auparavant par les annales. Pour l’année 787, elles ont ainsi rappelé la 
soumission du duc de Bénévent Grimoald, à la suite de laquelle il donna douze 
otages plus son propre fils en garantie d’obéissance 14. La reprise de cette sanction 
et de sa précision mot pour mot pour Tassilon souligne l’institution systématique 
d’un contrôle par ce moyen. Contrairement à ce que laisse entendre le récit des 
annales, Tassilon était donc condamné avant même de refuser de se présenter au 
roi, comme le confirme le reproche principal, fondé sur une action vingt cinq 
ans auparavant. Alors que le récit insiste sur la responsabilité personnelle du 
mauvais duc parjure, il construit dans son ensemble une doctrine de la fidélité 
qui dépasse le simple cas de Tassilon 15.

Alors que le roi est caractérisé par sa justice, les grands qui l’entourent doivent 
l’être par leur fidélité. Parmi ceux-ci sont distingués les hommes du duc Tassilon, 
ses vassaux, ainsi que les vassaux du roi. Tassilon est lui aussi présenté comme 
un vassal du roi car il se remit à lui par les mains dans les mains et restitua le 
duché qui ne lui aurait donc été remis par Pépin comme un bénéfice, la terre 
donnée par le seigneur pour entretenir son vassal. Cette description se réfère à 
deux événements décrits par les Annales royales. Ainsi, en 748, Pépin « installa 
Tassilon dans le duché des Bavarois pour son bénéfice » 16 et en 757 :

Tassilon, le duc des Bavarois, se recommanda à [Pépin] par les mains comme un 
vassal et jura de nombreux et innombrables serments en plaçant ses mains sur 
les reliques des saints. Il promit fidélité au roi Pépin et à ses fils, lesdits seigneurs 
Charles et Carloman, ainsi que doit être un vassal envers ses seigneurs, avec un 
esprit droit et un solide dévouement pour la justice 17.

14	 Annales regni Francorum, 787  : « elegit XII obsides et tertium decimum filium supradicti 
ducis nomine Grimoaldum ».

15	 Sur la doctrine de la fidélité, voir M.  Becher, Eid und Herrschaft. Untersuchungen zum 
Herrscherethos Karls des Grossen, Sigmaringen, J. Thorbecke, 1993 et S.  Reynolds, Fiefs 
and Vassals. The Medieval Evidence Reinterpreted, Oxford, Oxford UP, 1994.

16	 Annales regni Francorum, 748 : « Tassilonem in ducatu Baioariorum conlocavit per suum 
beneficium ».

17	 Annales regni Francorum, 757 : « Et rex Pippinus tenuit placitum suum in Compendio cum 
Francis  ; ibique Tassilo venit, dux Baioariorum, in vasatico se commendans per manus, 
sacramenta iuravit multa et innumerabilia, reliquias sanctorum manus inponens, et fidelitatem 
promisit regi Pippino et supradictis filiis eius, domno Carolo et Carlomanno, sicut vassus recte 
mente et firma devotione per iustitiam, sicut vassus dominos suos esse deberet ».



289

m
agali coum

ert     La m
ém

oire collective : un exem
ple tiré des A

nnales royales

En outre, ce serment aurait été renouvelé à Charles en 781 18. Les Annales royales 
décrivent donc depuis leur récit de l’année 748 le duc des Bavarois Tassilon, 
probablement le plus grand prince du royaume, comme le vassal de son oncle 
Pépin puis de son cousin Charles.

Cette présentation est sans précédent car aucune autre source ne présente 
de tels liens. Suivant la Loi des Bavarois, rédigée entre 739 et 743, le duc doit 
toujours appartenir à la famille des Agilolfingiens 19. Tassilon avait donc un 
droit héréditaire à régner. En outre, le duc des Bavarois était le cousin germain 
et l’allié du roi franc. Ces rapports complexes ne furent pourtant jamais décrits 
comme un lien vassalique avant les annales 20.

Autrefois réservé à une catégorie de serviteurs, le terme de vassus acquit un 
autre sens au cours du viiie siècle 21. Il était de plus en plus souvent employé pour 
désigner des hommes ayant un rôle social important auxquels leur lien avec 
un personnage puissant, roi, évêque, ou duc, permettait d’exercer un pouvoir 
certain. Pour autant, les Annales royales sont le premier texte à employer ce 
terme pour décrire les relations entre un grand et le roi. M. Becher a montré 
l’aspect isolé de leur présentation, car les sources qui en sont indépendantes, 
bien que favorables aux Carolingiens, indiquent que Tassilon hérita le duché de 
son père, sans intervention de Pépin en 748 et ne mentionnent pas de serment 
vassalique en 757 22.

M. Becher montre que seul le dernier serment de Tassilon en tant que vassal 
du roi est confirmé par les sources indépendantes des annales royales 23. Ce 
n’est qu’après avoir été mis en infériorité militaire qu’il fut obligé, en 787, de 
se reconnaître comme le vassal de Charles 24. Les Annales royales constituent 
la seule source à mentionner Tassilon comme un vassal de Pépin et sont 
soupçonnées par M. Becher d’avoir inventé l’épisode pour créer un précédent 
à l’entrée de Tassilon, contrainte et forcée, dans la vassalité de Charlemagne 
en 787. Ph. Depreux considère au contraire que Tassilon était bien devenu le 
vassal de son oncle en 757, mais que ce lien vassalique ne concernait que Pépin, 

18	 Annales regni Francorum, 781.
19	 Leges Baiwariorum, titulus III, éd. E. von Schmidt, MGH, LL nat. Germ., V, 2, Hannover, 1926. 

Cette exclusivité ne fut peut-être établie que sous son père Odilon (duc de 736 à 748), voir 
S. Airlee, « Narratives of Triumph », art. cit., p. 97‑98.

20	 Notamment dans la Continuation de la Chronique de Frédégaire.
21	 S. Kernéis, «  Les premiers vassaux  », E.  Bournazel, J.‑P.  Poly  (dir.), Les Féodalités, Paris, 

PUF, 1998, p. 18-46 et E. Magnou-Nortier, Foi et fidélité. Recherche sur l’évolution des liens 
personnels chez les Francs du viie au ixe siècle, Toulouse, Association des publications de 
l’université Toulouse‑Le Mirail, 1976, p. 13‑33.

22	 M. Becher, Eid und Herrschaft, op. cit., p. 21‑77.
23	 Ibid., p. 58‑63.
24	 S. Airlee, « Narratives of Triumph », art. cit., p. 108‑112.



290

non ses fils. La situation aurait été fort différente en 787, où Tassilon, après des 
années de relations conflictuelles avec son cousin Charles, n’aurait accepté que 
sous la contrainte de reconnaître de nouveau une dépendance vassalique envers 
un roi des Francs 25.

Par la présentation du comportement de Tassilon, les annales royales 
construisent un modèle pour les relations du roi et des grands. Si elles créent 
probablement ex nihilo la soumission de Tassilon comme vassal dès 748, elles ne 
font que modifier le sens de l’entrevue de 781 et sont probablement conformes 
à la réalité concernant le serment de 787 26. Une telle construction idéologique 
ne servait pas seulement à légitimer l’annexion de la Bavière, l’accusation de 
trahison et de tractations avec les Avars suffisant pour justifier la mainmise de 
Charlemagne. Avec l’exemple de Tassilon, les Annales royales exposaient des 
règles régissant les relations entre le roi et les grands du royaume : chacun avait 
reçu son domaine par bénéfice en tant que vassal, et non en héritage ; il devait 
au roi une fidélité semblable à celle du vassal envers son seigneur ; l’abandon de 
l’armée royale signifiait la perte immédiate de son bénéfice et de la liberté. Le 
récit du procès est donc biaisé pour illustrer une doctrine du pouvoir. Pourtant, 
il faut noter combien cette déformation ne s’attache pas aux événements récents 
mais à la succession même des événements et à la présentation de ceux-ci comme 
l’écho d’épisodes plus anciens. 

Le témoignage de l’ensemble de l’assemblée concernant les événements de 763 
nous montre bien que dans ce contexte d’une circulation très limitée de l’écrit, 
nous ne sommes pas uniquement en face d’une recréation du passé par un 
lettré partisan, mais bien face aux compositions et ajustements perpétuels de la 
mémoire collective. Lombards et Saxons n’avaient nulle raison de se rappeler 
un conflit interne de 763, c’est-à-dire à une époque où ils n’étaient pas intégrés 
au royaume franc. Un tel souvenir paraît aussi peu probable pour le reste de 
l’assemblée, dans la mesure où Pépin et son neveu Tassilon entretinrent de 
bonnes relations après cet épisode. Le souvenir et l’interprétation de l’absence 
du duc comme une trahison semblent ainsi s’appuyer sur une transformation 
de la mémoire au vu des événements récents.

Dans la présentation de l’annaliste, la création d’un passé commun apparaît 
tout d’abord par la mention de groupes agissants : les Francs, les Avars, les 
Bavarois, les Francs Austrasiens, les Thuringiens et les Saxons apparaissent 
comme des acteurs soudés, pour lesquels une dénomination ethnique sous-

25	 Ph. Depreux, « Tassilon III et le roi des Francs, examen d’une vassalité controversée », Revue 
historique, 593, janv.‑mars 1995, p. 23‑73.

26	 M. Becher, Eid und Herrschaft, op. cit., p. 21‑77.



291

m
agali coum

ert     La m
ém

oire collective : un exem
ple tiré des A

nnales royales

entend un passé commun. La lutte contre le nouvel ennemi, Tassilon et les 
Avars, créait une nouvelle unité : Lombards et Saxons intégrés depuis peu, 
Bavarois en cours de soumission, se retrouvaient ainsi associés aux Francs dans 
l’opération armée puis dans les dépositions contre Tassilon. Les élites de ces 
peuples participaient ainsi au gouvernement du royaume par les assemblées 
et les expéditions militaires annuelles ; leur rôle social était reconnu et repris 
dans le système franc. Le témoignage des Lombards et des Saxons nous montre 
comment le passé fut ici recréé en commun, les peuples derniers venus intégrant 
à leur mémoire un épisode qui ne les concerna nullement mais leur permettait 
de participer à la condamnation à mort, à travers Tassilon, de toute velléité 
d’indépendance face au roi franc 27.

La volonté d’intégrer l’ensemble des peuples du royaume se retrouve à propos 
de la désignation de l’acte de trahison comme ce qui se dit en langue tudesque (in 
theodisca lingua) harisliz. Probablement issu des langues germaniques, le terme 
Teodisce apparut pour la première fois dans une lettre à propos du concile tenu 
en Mercie anglo-saxonne en 786 28. Il désigne la langue vernaculaire, opposée au 
latin. Rien dans la remarque des annales ne nous permet de supposer que Francs, 
Bavarois, Lombards et Saxons n’utilisaient pas la même langue tudesque. Les 
apparitions suivantes du terme montrent qu’il n’était lié à aucune population 
particulière : ce n’est qu’au cours du ixe siècle qu’il fut spécifiquement attribué 
aux populations de Germanie, lorsque fut reconnue l’existence d’une langue 
romaine rustique 29.

Le lien entre le récit du procès de Tassilon, la fidélité au roi et la langue 
vernaculaire se retrouve dans le capitulaire promulgué par le nouvel empereur 
pour l’Italie en 801 : 

Des déserteurs. Si quelqu’un se montre à ce point rebelle et insolent qu’il revienne 
chez lui, en abandonnant l’armée, sans l’ordre ou la permission du roi, et commet 
ce que nous appelons en langue tudesque herisliz, qu’il soit accusé d’avoir mis en 
danger la vie du roi, et que ses possessions soient mises dans notre fisc 30.

27	 Sur l’usage politique de telles condamnations collectives, voir J. Nelson, « How Carolingians », 
art. cit.

28	 Alcuin, Lettres,  3, p.  28, éd.  E.  Dümmler, MGH, Ep.  IV, Karolini Aevi  II, Berlin, 1895, 
p. 18‑493.

29	 Voir M. Coumert, « Hraban Maur et les Germains », dans Ph. Depreux, S. Lebecq, M. J.‑L. Perrin, 
O. Szerwiniack (dir.), Raban Maur et son temps, Turnhout, Brepols, 2010, p. 137‑153.

30	 Capitulaire de Pavie, a. 801, § 3 : « De desertoribus. Si quis adeo contumax aut superbus 
extiterit, ut, dimisso exercitu, absque iussio vel licentia regis domum revertatur, et quod nos 
Teudisca lingua dicimus herisliz fecerit, ipse ut reus maiestatis vitae periculum incurrat, et 
res eius in fisco nostro socientur », éd. A. Boretius, MGH, LL, Capitularia regum Francorum I, 
Hannover, 1883, p. 205.



292

La reprise à la première personne du pluriel de l’explication des annales royales 
place la nouvelle langue vernaculaire au cœur du système guerrier franc, de 
même que la condamnation qui en découle : être accusé de mettre en danger 
la vie du roi revenait à risquer la peine capitale. L’importance de l’expression 
dans la langue qui était sans doute celle des combattants, est soulignée dans un 
capitulaire en 811, qui organise la mobilisation des troupes : « Conformément 
à nos antiques coutumes, la peine de mort frappera celui qui, en présence de 
l’ennemi, aura quitté l’armée sans la permission du prince, action que les Francs 
appellent herisliz » 31.

Cette fois, celui qui se rendrait coupable de herisliz est condamné de façon 
explicite à la mort. De nouveau, le terme est exprimé suivant la langue tudesque 
et, cette fois, relié aux antiques coutumes (antiqua constitutio). À travers la 
langue partagée pouvait donc être évoquée des traditions communes, non 
seulement aux Francs mais aussi à tous les peuples parlant cette langue.

À travers les témoignages du procès de Tassilon, à la fois celui que donne 
l’assemblée rassemblant Francs, Bavarois, Lombards et Saxons et le témoignage 
écrit fourni par l’annaliste, s’ébauche une théorie des relations entre le roi 
et les élites guerrières, mais aussi la création d’un passé partagé. La nouvelle 
communauté de destin des peuples soumis aux rois carolingiens est forgée dans 
les combats et le souvenir de ceux-ci. Tous peuvent témoigner des combats 
menés par l’armée franque sous la direction des Carolingiens ; tous peuvent 
dénoncer un refus de se battre comme une traîtrise envers le roi. La diffusion 
des annales assure l’extension de cette mémoire collective, car les souvenirs sont 
désormais partagés à l’oral comme à l’écrit. En témoignant contre Tassilon ou 
en acceptant le récit de son procès, les élites du royaume carolingien, quelle que 
soit l’ancienneté de leur soumission, participaient à la création d’une nouvelle 
identité commune. Si l’éthique du combat et de la fidélité permet la création 
d’un passé proche partagé, la mise en avant d’une langue vernaculaire unique 
rend possibles les allusions à des traditions et des origines communes, justifiant 
par le passé lointain la nouvelle alliance entre d’anciens ennemis.

L’ombre des rois carolingiens plane sur la composition de ce récit. La 
soumission aux nouveaux souverains passait par l’acceptation de leur doctrine 
de gouvernement comme de leur présentation des événements, aussi bien 
lointains que récents. Alors que la production écrite reste rare et peu diffusée, 

31	 Capitulaire de Boulogne-sur-Mer (octobre  811), §  4  : «  Quicumque absque licentia vel 
permissione principis de hoste reversus fuerit, quod factum Franci heriliz dicunt, volumus ut 
antiqua constitutio id est capitalis sententia illum puniendum custodiatur », p. 166. Le crime 
de heriliz est aussi évoqué dans les deux brefs capitulaires aux missi donnés à Aix en 810, 
p. 152 et 154.



293

m
agali coum

ert     La m
ém

oire collective : un exem
ple tiré des A

nnales royales

l’idéologie soutenue par le souverain transforme non seulement le compte-
rendu des événements contemporains, mais aussi la mémoire des élites. La 
seule voix discordante est ici celle de Tassilon, mais lui aussi fut rangé, peut-être 
malgré lui, parmi les rebelles et forcé d’accepter le rôle prédéfini du traître ne 
devant sa vie qu’à la magnanimité royale.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

295

REPRÉSENTER L’HISTOIRE :  
UNE LECTURE DES IMAGES DE DÉDICACE 

CAROLINGIENNES

Noémi Colin
Lycée Les Pierres Vives, Carrières sur Seine

Les images de dédicace, c’est-à-dire les enluminures ou autre ornamenta 
ecclesiae 1 qui, par un procédé de mise en abyme, représentent une scène de don, 
la scène de leur don, proposent une mise en scène de l’histoire où l’événementiel 
cède la place à l’allégorique et ce d’autant plus aisément qu’elles ne sont qu’une 
représentation a priori d’une scène qui n’a pas encore eu lieu, l’objet offert 
étant bien sûr une œuvre encore inachevée. Elles participent ainsi, à leur façon, 
à l’écriture moins de l’histoire que d’une histoire : elles n’ont pas vocation à 
être la copie exacte d’un événement – ce ne fut jamais ni leur ambition, ni leur 
fonction et personne ne s’est jamais avisé de les envisager comme telles –, mais 
la construction symbolique d’une scène parfois édifiante, toujours signifiante 
et symbolique.

Parce qu’elles gardent le souvenir de l’instant du don, elles proposent ainsi de 
figer, pour l’éternité, la nature des liens qui unissent deux intervenants, donateur 
et dédicataire, associant ainsi intimement dévotion et politique. C’est ce que 
nous montrerons en étudiant les dédicaces du De laudibus sanctae crucis.

Mais la dédicace permet aussi de fixer la memoria en célébrant le lien entre 
le donateur et celui à qui le support est de façon immanente destinée : Dieu. 
Si le livre est un vecteur de diffusion des Saintes Écritures ou des grands textes 
des Pères de l’Église, il est aussi un moyen d’élévation du donateur de l’ouvrage 
(commanditaire, auteur ou copiste) vers Dieu : la commande d’une dédicace 
doit aussi être considérée comme l’expression, l’affirmation d’un pouvoir (celui 
qui permet la commande) et/ou d’une autorité (qui justifie la commande / que la 
commande justifie). Le genre semble d’ailleurs ne s’être réellement épanoui que 

1	 N. Colin, Le Pouvoir en images : l’acte de dédicace dans l’iconographie occidentale 
du vie  au début du xiiie siècle, thèse sous la direction de J.-P. Caillet et M. Sot, Université 
Paris X-Nanterre, 2007. Nous nous concentrerons ici sur les seules enluminures et livres qui 
leurs servent de support.



296

par ceux qui voulaient voir leur autorité religieuse affirmée. La représentation 
de la scène de dédicace, bien au-delà de celle d’un simple don, se fait le gage de 
la relation privilégiée qui unit le commanditaire au divin. Bien souvent réalisées 
dans des contextes de crise, les dédicaces se sont donc bien révélées être tout à la 
fois, vecteur de piété et outil de pouvoir. L’évocation des premières commandes 
carolingiennes nous permettra de comprendre comment les souverains – ou du 
moins leur entourage – se sont emparés du genre pour affirmer leur pouvoir et 
construire une histoire qui se veut édifiante.

REPRÉSENTER CE QUI N’A PAS EU LIEU : L’AFFIRMATION DE LIENS PRIVILÉGIÉS

Des seize exemplaires du De laudibus sanctae crucis copiés entre le ixe et le 
xie siècle qui nous sont parvenus, cinq sont ornés d’une dédicace représentant 
Raban Maur remettant son ouvrage à un dédicataire, formant un programme 
dédicatoire inédit. Mais c’est surtout par la nature des dédicataires que ces 
images sont novatrices. Il s’agit en effet des premières représentations de scène 
d’offrande à un contemporain, sans qu’il y ait évocation directe de la présence 
divine : alors que jusque là le don de l’ouvrage était destiné à une représentation 
du divin, souvent incarné (Vierge, Pères de l’Église, saints), les exemplaires du De 
laudibus proposent des représentations d’un abbé face à son archevêque, Otgar 
de Mayence (826‑847) et au pape, Grégoire IV (827‑844). Les dédicaces du 
De laudibus sanctae crucis, qui présentent un abbé face à son évêque ou face au 
pape, traduisent donc une évolution majeure dans l’histoire du genre : elles 
proposent ainsi la représentation d’un don entre deux entités terrestres à qui, du 
simple fait de cette représentation, elles confèrent une dimension éternelle.

Parmi elles, on peut évoquer celle qui figure au verso du troisième feuillet 
de l’exemplaire copié sans doute à Fulda vers 826 et conservé aujourd’hui à 
Rome 2. Le pape, accosté de deux diacres, trône au centre de l’image, le corps 
tourné vers Raban Maur, et tend la main afin de se saisir du lourd codex à reliure 
rouge que ce dernier lui présente de ses deux mains tendues. La composition 
est particulièrement vivante : ne dirait-on pas que Grégoire IV, la main gauche 
posée sur le genou, un pied en avant, va se lever de son siège afin de saisir le 
manuscrit que Raban Maur, s’avançant encore d’un pas vers lui, lui tend à bout 
de bras ? On peut en particulier s’attarder sur les jeux de regards, extrêmement 
expressifs. Ce caractère de l’image que l’on pourrait qualifier, si l’on ne craignait 
l’anachronisme, de réaliste n’empêche pas à la composition de conserver un 
caractère extrêmement codifié. C’est d’ailleurs le propre des images de dédicace : 

2	 Raban Maur, De laudibus sanctae crucis, Roma, bibliothèque vaticane, ms. reg. christ. I 124, 
f. 4 v.



297

noém
i colin    R

eprésenter l’histoire : une lecture des im
ages de dédicace carolingiennes

la relative symétrie verticale de l’image est doublée d’un jeu des bandes de 
couleurs horizontales, beige au niveau du sol, bleu-gris à hauteur des corps des 
intervenants puis à nouveau beige, ces deux dernières bandes étant séparées par 
deux lignes blanches dont la seconde est doublée par des barbules. Alors que la 
tonsure de Raban Maur s’arrête à hauteur de ces barbules, une partie de la tête 
du pape affleure et pénètre dans l’espace brun clair, rappelant ainsi qu’il est doté 
d’une autorité particulière. L’inscription en lettres d’or qui figure sur la bordure 
rouge qui délimite l’image vient d’ailleurs le confirmer :

Christ sauveur, protège le souverain pontife et conserve nous sain et sauf notre 
pasteur à travers les siècles ; que Grégoire soit à bon droit notre excellent chef, 
gardien de la sainte Église et fidèle docteur dans le sanctuaire 3.

Or, les annales du monastère de Fulda ne gardent trace ni d’un voyage de 
Raban Maur à Rome, ni d’une éventuelle rencontre entre lui et Grégoire IV 4 : 
l’image n’a donc pas pour fonction de représenter un événement précis, voire 
réel, mais de garder dans les mémoires le souvenir du don que l’abbé de Fulda 
a fait à sa hiérarchie, témoignant ainsi de la relation privilégiée qui l’unit à lui 
– on se rappellera que cet exemplaire était destiné à être conservé à Rome, lieu 
où il doit porter ce témoignage.

Les scènes d’offrande entre deux contemporains semblent donc n’obéir à 
aucune volonté de représenter la réalité, de commémorer une rencontre qui 
aurait vraiment eu lieu : il s’agit d’abord – pour ne pas dire uniquement – 
de souligner le lien, et surtout le lien sacré qui s’établit entre les intervenants 
à l’occasion du don. Cette volonté est affirmée avec d’autant plus de force 
que cette représentation fut reprise dans pas moins de quatre versions, dont 
certaines d’ailleurs furent réalisées après la mort du pape : c’est bien le souvenir 
du don qui est ici célébré, un don fait ici entre hommes vivants et dont l’image 
commémore l’hommage de l’auteur envers celui à qui il reconnaît une autorité. 
Le pape, rappelons-le, est ici placé au centre de la composition : récipiendaire 
prestigieux, intermédiaire nécessaire entre les hommes et le divin, sa 
fonction symbolique est ici affichée. L’image peut alors constituer un 
témoignage du statut qui est reconnu au pape au milieu du ixe siècle dans 
l’Empire carolingien, et le nombre de copies atteste d’une certaine volonté 
de diffusion, certes restreinte, de cette reconnaissance.

3	 « pontificem summum salvator christe tuere / et salvum nobis pastorem in saecula serva / 
praesul ut eximius sit rite gregorius alm(a)e / ecclesiae custos doctorque fidelis in aula », 
trad. M. Perrin.

4	 D. Alibert, Les Carolingiens et leurs images. Idéologie et iconographie, thèse sous la direction 
d’O. Guillot, université Paris‑Sorbonne, 1994, p. 158.



298

Même si la sacralisation de la scène du don apparaît être, toujours, l’enjeu 
majeur de ces enluminures et si c’est par l’acceptation que le donateur voit 
l’objet qu’il offre consacré, les dédicaces du De laudibus sanctae crucis amorcent 
toutefois une évolution dans la façon de concevoir la dédicace : l’acceptation 
du don, parce qu’elle témoigne de la reconnaissance du dédicataire, confère 
aussi autorité au donateur. C’est d’ailleurs ainsi que l’on peut justifier la 
reprise de cette image, ornant originellement l’exemplaire qui était destiné au 
pape, dans toutes les versions du De laudibus sanctae crucis, y compris celles 
réalisées plus d’un siècle après la mort du souverain pontife – et de Raban 
Maur : la scène de don de Raban Maur à Grégoire IV a ainsi dépassé le statut de 
dédicace pour devenir une enluminure faisant partie intégrante du programme 
iconographique de l’ouvrage, au même titre, par exemple, que l’image de Raban 
Maur agenouillé au pied de la croix. Cette image, si elle est un moyen de rappeler 
les circonstances de réalisation du manuscrit originel, permet aussi d’évoquer 
avec subtilité la hiérarchie ecclésiastique. L’abbé de Fulda est en effet à chaque 
fois présenté comme respectueux mais en aucun cas inférieur : le rappel de cette 
image semble un vecteur essentiel dans l’affirmation de la fonction abbatiale, la 
reproduction après sa mort lui donne une dimension mémorielle, essentielle.

Au-delà de cette relation nouée entre deux vivants, les concepteurs des 
programmes iconographiques des ouvrages ornés de dédicace ont donc cherché 
à perpétuer leur image en l’inscrivant dans deux échelles de temps, celle des 
hommes et celle de Dieu : l’image implique alors le dépassement d’une histoire 
individuelle, dépassement qui prend tout son sens lorsqu’on étudie la relation 
que les monarques entretiennent avec ce type de représentation.

LA LÉGITIMATION D’UNE AUTORITÉ PAR L’AFFIRMATION D’UN LIEN PARTICULIER : L’EXEMPLE 

DES SOUVERAINS CAROLINGIENS

Ce sont les souverains carolingiens qui ont les premiers utilisé un mode de 
représentation qui semblait jusqu’alors plutôt réservé aux membres les plus 
éminents du clergé 5. Ils semblent toutefois avoir eu quelques difficultés à 
s’approprier la dédicace car ils hésitent un certain temps avant d’opter pour ce 
type d’image. Ils ont en effet longtemps privilégié le modèle du portrait à l’instar 
de Louis le Pieux (814‑840) qui est représenté debout en miles Christi dans le De 
laudibus sanctae crucis de Raban Maur 6, et plus encore le modèle du portrait en 

5	 J.-P. Caillet, « L’évêque et le saint en Italie : le témoignage de l’iconographie haut-médiévale 
et romane », Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, XXIX, 1998, p. 29‑44.

6	 Raban Maur, De laudibus sanctae crucis, Roma, Bibliothèque vaticane, ms. reg. christ. I 124, 
f. 4 v. ; Wien, Nationalbibliothek, ms. 652, f. 3 v.



299

noém
i colin    R

eprésenter l’histoire : une lecture des im
ages de dédicace carolingiennes

majesté, que l’iconographie chrétienne du haut Moyen Âge semblait réservée 
jusqu’alors au Christ 7. L’une des toutes premières dédicaces royales, qui nous 
soient parvenues, a été réalisée à Tours à la demande de Lothaire, afin d’orner un 
tétraévangile qu’il destinait au monastère de cette même ville : la réalisation de 
cet ouvrage intervient alors que le souverain carolingien rencontre la nécessité 
de raffermir, dans ce qui correspond au royaume de Charles le Chauve, un 
pouvoir considéré par ses adversaires comme usurpé. On remarquera une fois 
encore l’importance du lieu auquel est destiné la dédicace et pour lequel elle 
semble aussi avoir été conçue, du moins en partie.

Mais c’est véritablement avec la réalisation de la Bible dite « de Vivien » 8 que 
les Carolingiens sont associés au genre de la dédicace. Copié et enluminé à 
l’occasion de la commémoration de la confirmation du privilège d’immunité 
de l’abbaye par le roi, accordé en 845, l’ouvrage fut conçu dans un contexte 
de concurrence pour le pouvoir et de revendication, pour prétendre à celui-ci, 
d’une autorité : Charles ne fut couronné roi d’Aquitaine qu’en 848. Sur la 
dédicace qui orne le recto du 423e feuillet 9, le souverain, placé sous la protection 
d’une main divine qui jaillit des nuées, est représenté couronné et accosté de 
soldats en armes, sa puissance mise en scène. Alors que son pouvoir n’est pas 
encore affermi, il s’agit d’afficher ici le soutien que Dieu et l’Église lui apportent : 
entouré de douze moines il apparaît comme le prolongement de la main divine, 
médiateur entre Dieu et le groupe des ecclésiastiques.

Si l’image de dédicace semble de prime abord être destinée à célébrer 
le souverain, elle a aussi vocation à rappeler, voire à confirmer, le privilège 
d’immunité qu’il avait accordé à Saint-Martin l’année précédente, en échange 
duquel l’Église lui apporte son soutien. Plus que la décision particulière de 
Charles le Chauve, l’image commémore donc ici les relations qu’il entretient 
avec la communauté de Saint-Martin en particulier et avec l’Église en général. 
Ainsi, parce que cette commande est à l’initiative d’un abbé et non du souverain 
lui-même, elle participe d’abord de l’auctoritas de l’Église, du soutien de laquelle 
il ne peut se passer.

L’image du souverain recevant le manuscrit des mains de Vivien (f. 423 v), 
l’image de dédicace donc, est à rapprocher de celle (f. 215 v) de David jouant de 
la harpe. Les traits des deux souverains mais aussi leur attitude sont similaires. 
Tous deux sont entourés de gardes et protégés par des Vertus placées dans les 
écoinçons, deux pour Charles et quatre pour David. L’inévitable comparaison 

7	 A.-O. Poilpré, Maiestas Domini. Une image de l’Église en Occident ve-ixe siècle, Paris, Le Cerf, 
coll. « Histoire », 2005.

8	 Paris, BnF, ms. lat 1, f. 423 r.
9	 Cette image est visible sur le site <http://expositions.bnf.fr/livres/vivien/index.htm>.

http://expositions.bnf.fr/livres/vivien/index.htm


300

qu’effectue le lecteur permet ainsi d’attribuer indirectement les qualités divines 
de David à Charles. La représentation de David rappelle son statut d’élu 
céleste : les pieds posés sur les nuées, il est entouré d’une mandorle couleur ciel. 
Les hommes qui l’accompagnent, deux gardes et quatre musiciens, inévitables, 
se trouvent eux aussi englobés par cette vaste gloire en amande. La légende qui 
surmonte sa silhouette rappelle cette double fonction sacrée : « David, roi et 
prophète » 10.

Charles le Chauve, en étant représenté à l’identique, mais dans un type 
d’image différent, est bien identifié comme roi. La comparaison avec 
David montre que ses qualités peuvent être assimilées à celles du souverain 
vétérotestamentaire. Dans un contexte où Charles le Chauve doit s’imposer 
dans un royaume de constitution récente, issu du traité de Verdun (843), ces 
différentes évocations du souverain semblent indissociables de l’affirmation 
de son pouvoir grâce à l’autorité de l’Église : l’idée d’une filiation glorieuse 
célébrant le pouvoir ancestral du souverain, d’autant plus légitime que reprise 
de Charlemagne, permet ainsi de donner une inflexion particulière à ces 
images, les souverains y affirmant leur volonté d’incarner un pouvoir qui est 
autant spirituel que temporel. 

Aussi, si la dédicace de la Bible « de Vivien » rappelle au souverain ce qu’il 
doit à l’Église, elle lui rappelle que, sur le modèle de David, il doit conduire 
son peuple au Salut. Roi et prêtre, il doit, à l’instar des rois bibliques, assurer la 
diffusion de la foi en préfigurant la seconde venue du Christ à la fin des temps. 
Cette mission universelle et sacrée lui confère, on le devine, un prestige et une 
autorité bien supérieurs à celle des imperatores antiques. Le souverain associe 
donc pouvoir politique et pouvoir religieux. En fait, en se faisant représenter 
de la même façon que David, voire en David, le souverain carolingien illustre 
l’influence réciproque qui existe entre son royaume puis son empire, temporel et 
terrestre, et l’empire éternel et universel du Christ. Autorité religieuse renforcée, 
donc, mais aussi nouveau poids politique, car ce retour à l’Ancien Testament lui 
confère une certaine primauté, antériorité, sur une Église hiérarchisée. Mais cette 
référence à David apparaît surtout nécessaire pour contrebalancer l’impression 
néfaste que pourrait créer, si elle était seule, l’imitation des empereurs antiques. 
En effet, cette imitation ostensiblement affichée est à double tranchant car, si 
elle est des plus glorieuses, elle peut créer une confusion dommageable pour le 
pouvoir entre l’Empire romain, païen, et le nouvel Empire, chrétien et franc. 
La reconstitution des fondements antiques du royaume ne doit être ressentie 
que comme une filiation plus ou moins directe, ayant connu des évolutions 
favorables dans le sens de la chrétienté : il ne s’agit pas pour le pouvoir de 

10	 « david rex et proph. ».



301

noém
i colin    R

eprésenter l’histoire : une lecture des im
ages de dédicace carolingiennes

favoriser un art pour l’art imitant l’Antiquité dans un souci d’identification, 
mais de donner des assises symboliques, des références solides au royaume. 
La référence à l’Antiquité est politique avant d’être artistique, et le contexte 
présenté ici permet d’émettre l’hypothèse que l’iconographie n’est, finalement, 
qu’un moyen au service d’une fin.

La dédicace, parce qu’elle est outil de pouvoir autant que de piété 
– c’est particulièrement net en ce ixe siècle carolingien – se doit donc de 
souligner l’étroite relation qui unit le donateur ou le commanditaire à Dieu. À 
ce titre, on peut même dire qu’elle est outil de pouvoir parce vecteur de piété, 
proposant une vision de l’histoire qui tient plus de la construction que de la 
réalité. Elle consiste ainsi à conserver un souvenir particulier et non pas à le 
représenter tel qu’il fut. Si écrire l’histoire n’est pas la vocation des images 
de dédicace en tant que telles, elles participent sans doute à faire l’histoire 
– ou du moins une histoire : le choix de l’image de dédicace semble ainsi 
avoir vocation à affirmer des « revendications sur la mémoire [qui] sont 
des prétentions politiques à parler au nom du passé d’une façon éclairant 
et justifiant le présent » 11.

Si, pour se faire représenter en tant que monarque vis-à-vis de ses semblables, 
il suffit d’avoir recours à d’autres types d’images – on peut penser ici aux 
représentations de Salomon faisant allusion à Charles le Chauve en tant que 
roi justicier dans la bible dite « de Saint-Paul-hors-les-murs » 12 – les images de 
dédicace permettent d’impliquer le dédicataire – que ce soit Dieu ou un 
saint – dans une relation privilégiée avec le donateur : ce dernier œuvre ainsi 
pour son salut tout en affermissant son pouvoir. Ne sont-elles pas au fond 
un moyen de montrer que le donateur bénéficie de la faveur divine ? C’est 
en effet une dimension hautement spirituelle qui est conférée aux dédicaces 
par les artistes et les commanditaires du haut Moyen Âge : celle d’impliquer 
le donateur dans une relation particulière, personnelle et privilégiée avec 
le divin, avec Dieu. On comprend dès lors que pour beaucoup ces images  
sont les seules qu’ils ont choisies que l’on garde d’eux.

11	 P. Geary, La Mémoire et l’oubli à la fin du premier millénaire, Paris, Aubier, 1996, p. 45.
12	 Bible, Rome, Saint-Paul-hors-les-murs, f. 185 v.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

303

ÉCRIRE L’HISTOIRE DE CONSTANTIN  
À L’ÉPOQUE CAROLINGIENNE.  

VALEUR HISTORIQUE DE LA VITA HELENAE  
D’ALMANNE D’HAUTVILLERS

Céline Ménager 
Université Paris-Sorbonne

L’association entre Hélène et Constantin, que l’on retrouve de nos jours dans 
la religion orthodoxe, est ancienne puisqu’elle apparait dès la Vita Constantini 
d’Eusèbe de Césarée 1. Cette association prend toute son ampleur avec l’évêque 
Ambroise de Milan qui la reprend dans le De obitu Theodosii. Pour lui, le couple 
Hélène-Constantin est une actualisation du couple formé par la Vierge et le 
Christ. De même que le Christ est venu sur terre grâce à la Vierge pour sauver 
les hommes, Constantin est venu sur terre grâce à Hélène pour sauver l’empire 
et le convertir au christianisme 2. La présentation d’Ambroise devient un modèle 
pour les couples de souverains, que leur relation soit mère-fils ou mari et femme. 
La place de Constantin comme modèle se réaffirme à l’époque des Carolingiens 
et de la refondation d’un empire en Occident 3. Sa figure est largement exploitée 
dans les sphères du pouvoir et plus largement dans la littérature y compris dans 
la sphère hagiographique avec Almanne d’Hautvillers 4. Dans la deuxième moitié 
du ixe siècle, l’archevêque Hincmar de Reims commanda à ce moine une Vita 
Helenae suite à la translation des reliques de la sainte de Rome à Hautvillers 5. 

1	 L.C. Coon, Sacred Fictions, Holly Women and Hagiography in Late Antiquity, Philadelphia, 
Pennsylvania UP, 1997, p. 97‑98.

2	 Ibid., p. 100‑101.
3	 P.  Gabet, «  Constantin et Clovis, développements et transformations rémois aux ixe et 

xe siècles », dans M. Rouche (dir.), Clovis. Histoire et mémoire. Actes du Colloque international 
d’histoire de Reims, t.  II, Le Baptême de Clovis, son écho à travers l’histoire, Paris, PUPS, 
1997, p. 73‑81.

4	 M. Heinzelmann, « Almanne », dans J.B. Metzler  (dir), Lexikon des Mittelälters, München/
Zürich, 1980, t. 1, col. 445-446.

5	 Les numéros 3772 à 3775 de la BHL correspondent à la Vita, à la Translatio et à deux recueils 
de miracles attribués à Almanne. Ils ont été édités dans les AASS, Aug., III, p. 580-617. Pour 
que le dossier hagiographique champenois soit complet, il faut y ajouter l’épitaphe de la 
sainte rédigée par le même auteur et éditée par D. Poirel, « Un poème inédit d’Almanne de 
Hautvillers », Revue d’histoire des textes, 24, 1994, p. 275‑290.



304

F.E. Consolino fait remarquer dans son article sur la Vita Helenae d’Almanne 
d’Hautvillers 6 que tout au long du récit les événements du règne de Constantin 
sont étroitement associés à ceux de la vie de sa mère, tant et si bien que l’on peut 
se demander s’il s’agit encore d’une Vie d’Hélène. Cela n’est pas si surprenant 
car en Occident la figure de Constantin n’apparaît jamais seule mais toujours 
associée à celle d’Hélène ou du pape Sylvestre 7.

Il pourrait sembler curieux de choisir de traiter d’histoire en étudiant un texte 
hagiographique. On sait combien, depuis la Réforme, les textes hagiographiques 
sont réputés menteurs, suspicion bien justifiée au vu de leur composition comme 
de leur objectif. L’hagiographie est un discours normatif qui prétend présenter 
des figures extraordinaires tout en les proposant comme modèle au commun 
des mortels. Elle est composée de topoi assemblés et éventuellement mâtinés 
d’épisodes propres au saint traité. C’est de la répétition de ces topoi qu’elle tire 
sa valeur normative, qu’elle fournit un discours sur les vertus et sur la bonne 
façon de rechercher la sanctification. L’hagiographie est pour ainsi dire un genre 
anhistorique puisqu’elle présente des vertus éternelles attribuées à des personnages 
tout aussi éternels puisqu’échappant au temps et au jugement dernier, ils sont 
déjà au côté de Dieu dans l’éternité. Pourtant le christianisme est loin d’être 
une religion hors du temps. Il échappe au temps cyclique pour proposer un 
temps linéaire et orienté. Le christianisme raffole de l’histoire. C’est la religion 
d’un Dieu qui est entré dans le temps sous la forme de Jésus, et l’héritage d’un 
peuple, le peuple juif, qui voit dans chaque épisode de son histoire l’intervention 
de Dieu. Pour les chrétiens, l’histoire a un sens qui les mène de la Genèse à 
l’Apocalypse. Dans cette histoire qui va vers le salut, l’empereur Constantin joue 
un rôle important puisqu’avec la conversion de l’empire il représente un pas de 
plus vers la conversion du monde et donc vers le retour du Christ.

La démarche des hagiographes eux-mêmes est loin d’être aussi éloignée de 
l’histoire qu’on l’a longtemps prétendu. F. Dolbeau a bien montré dans son 
article sur le travail des hagiographes 8, que la première étape de la rédaction de 
la Vie d’un saint à partir du ixe siècle est une démarche historiographique de 
réunion et de confrontation des sources. C’est cette étape que le texte d’Almanne 
nous permet d’étudier tout en mettant en lumière les connaissances historiques 
d’un homme de son temps.

6	 F.E. Consolino, « L’Invezione di una biografia: Almanno di Hautvilllers e la vita di sant’Elena », 
Hagiographica, I, Turnhout, Brepols, 1994, p. 81‑100.

7	 S.N.C.  Lieu, «  Constantin in Legendary Litterature  », dans N.  Lenski  (dir.), The Cambridge 
Companion to the Age of Constantine, Cambridge, Cambridge UP, 2006, p. 298‑299.

8	 F.  Dolbeau, «  Les hagiographes au travail  : collecte et traitement des documents écrits 
(ixe‑xiiie  siècle)  », dans M.  Heinzelmann  (dir.), Manuscrits hagiographiques et travail des 
hagiographes, Sigmaringen, J. Thorbecke, 1992, p. 49‑76.



305

céline m
énager     Écrire l’histoire de Constantin à l’époque carolingienne

Afin de mieux comprendre comment la figure de Constantin s’inscrit dans 
la Vie d’Hélène, résumons succinctement cette œuvre. Almanne suit le schéma 
classique de rédaction de la vie d’un personnage illustre. Après une double 
préface 9, il commence par les origines de la sainte qui viendrait d’après lui 
d’une noble et riche famille de Trèves 10. Il poursuit avec son mariage et surtout 
l’arrivée au pouvoir de son fils et il présente le gouvernement chrétien du duo 
Constantin-Hélène 11. Viennent ensuite le voyage de la sainte à Jérusalem et 
la découverte de la Croix 12. Puis Almanne évoque longuement la piété de la 
sainte en l’assimilant à différentes figures bibliques, principalement la reine 
de Saba et la fiancée du Cantique des Cantiques 13. Enfin un développement 
est accordé au topos hagiographique de la bonne mort et de la gloire céleste de 
la sainte 14. Les informations sur Constantin sont réparties dans l’ensemble de 
l’œuvre, à l’exception de la préface et des origines de la sainte. Dans la suite du 
récit, les deux personnages sont étroitement associés et Hélène n’a pas d’action 
indépendante. La découverte de la sainte Croix elle-même n’est pas laissée à 
Hélène, mais l’initiative du voyage revient à Constantin.

Almanne attache un intérêt particulier à l’arrivée au pouvoir de Constantin et 
présente avec détails les luttes du début de son règne. Au moment du mariage 
d’Hélène, Constance Chlore nous est présenté dans le cadre de la Tétrarchie. 
Avec Galère, il se partage l’empire et se contente d’une petite part 15. Bien que 
païen, il fait ici montre de modération et de vertu. Il est aussi présenté comme 
le défenseur de l’empereur, fonction reprise par son fils. Constantin devient 
empereur à la mort de son père lorsqu’il est acclamé par l’armée en Bretagne. 
La situation dans l’empire est particulièrement confuse depuis le retrait de la vie 
politique de Dioclétien qui entraine la multiplication des prétendants à l’empire. 
Almanne, tout en simplifiant la situation réelle, rend compte de la confusion et 
des différents partis en présence. Il résume à deux reprises les événements qui 
amènent Constantin au pouvoir 16. Une insistance particulière porte sur la défaite 
de Maxence à la bataille du Pont Milvius qui a été popularisée comme l’événement 
au cours duquel Constantin se convertit au christianisme. Almanne nous présente 
Constantin comme un guerrier qui lutte contre les usurpateurs et contre les 
barbares aux frontières de l’empire. Il défend l’empire et en étend les frontières.

9	 Chap. 1‑8.
10	 Chap. 9 et 10.
11	 Chap. 11‑24.
12	 Chap. 25‑28.
13	 Chap. 29‑55.
14	 Chap. 56‑64.
15	 Chap. 13.
16	 Une première fois, chap. 13, une seconde, chap. 19.



306

La conversion de Constantin au christianisme, tout comme celle d’Hélène, 
est traitée de façon étonnamment rapide. On pourrait croire que cet épisode 
constituerait un moment essentiel de la vie des personnages. Il n’en est rien. La 
conversion est évoquée rapidement aux chapitres 24 et 25 et ne constitue pas une 
charnière dans le récit. Le gouvernement chrétien d’Hélène et de Constantin 
est décrit avant même leur conversion. Almanne rappelle le baptême des deux 
personnages en une phrase, sans même évoquer la cérémonie proprement 
dite :

Quod et factum est  ; quando, ut in gestis beati Sylvestri habemus, et filius 
Constantinus Augustus per baptismi gratiam, fidem consecutus est Christi, et 
beata Helena a Judaismo recedens, facta est in vera Christianorum fide et religione 
particeps Christi, initium substantiae ejus, secundum Apostoli doctrinam, retinens 
per gratiam Dei usque in finem 17.

Puis il rapproche cette double conversion de deux songes. Le premier est envoyé 
à Constantin lors de la bataille du Pont Milvius. C’est le récit bien connu de 
l’apparition à Constantin du signe de Croix, accompagné de la devise hoc 
signum vince, qui lui promet la victoire. Le second envoie Hélène, tout juste 
convertie, à la recherche de la Croix selon la tradition rapportée par Ambroise. 
Les développements les plus longs sur Constantin concerne son gouvernement. 
Almanne détaille ses actions, nous proposant le tableau du souverain chrétien 
idéal. Il résume son règne ainsi : 

His breviter ex historia Orosii supra libatis videamus juxta veritatem authorum, 
quantae reverentiae Constantinus, unicus Helenae matris filius, extiterit, 
qui et Romanorum expugnavit hostes, pacificavit cives, auxit rempublicam, 
decemque perfectionibus opposuit decem justissimae legis edicta, et credendo 
in Deum vivum et verum, idola destruxit, ecclesias erexit, a quo omnes semper 
Christiani imperatores usque ad hodiernum diem creati sunt, excepto Juliano 
Apostata 18. 

17	 Chap. 24 : « Et cela fut fait ainsi quand comme nous l’avons dans les Gestes du bienheureux 
Sylvestre, son auguste fils, Constantin par la grâce du baptême avait suivi la foi du Christ 
et la bienheureuse Hélène, retombée dans le judaïsme, devint partie prenante à la vraie foi 
des chrétiens et à la religion du Christ, gardant sa substance initiale, selon la doctrine de 
l’Apôtre, par la grâce de Dieu jusqu’à la fin ».

18	 Chap.  19  : «  Après ce résumé de l’Histoire d’Orose, nous voyons d’après la vérité des 
auteurs de quelle révérence Constantin, fils unique de sa mère Hélène jouissait lui qui 
combattit les ennemis de Rome, pacifia les citoyens, agrandit la république et opposa aux 
dix persécutions dix édits des lois les plus justes et pour croire en Dieu vivant et vrai, il 
détruisit les idoles, érigea des églises, lui par qui tous les empereurs jusqu’à nos jours ont 
toujours été créés chrétiens à l’exception de Julien l’Apostat ».



307

céline m
énager     Écrire l’histoire de Constantin à l’époque carolingienne

Almanne s’intéresse avant tout à la politique religieuse de Constantin. Ce 
dernier est l’empereur qui met fin aux persécutions 19, qui détruit les idoles 20, et 
fait construire à leur place des églises 21. Almanne insiste tout particulièrement 
sur la construction d’une église dédiée aux saints Pierre et Paul à Rome 22 et de 
deux églises à Constantinople, l’une dédiée aux Apôtres, la seconde intitulée 
Hyrena 23. Constantin réunit le concile de Nicée et lutte contre l’hérésie et les 
païens 24. Tous ces bienfaits pour l’Église sont récompensés par la découverte de 
la vraie Croix qui prouve que son règne est béni. Sa politique religieuse ne se 
limite pas aux frontières de l’empire mais s’intéresse aussi à ses voisins. Almanne 
consacre un passage assez développé au roi perse Sapor 25, grand persécuteur de 
chrétiens auquel Constantin, ignorant ses mauvaises dispositions, aurait écrit 
pour obtenir sa conversion. Le règne de Constantin voit aussi la conversion de 
l’Arménie, de l’Irlande et même de l’Inde : « […] ejus temporibus, etiam Indorum 
gentes, atque Hibernorum, Christiani dogmatis rudimenta susciperent. Sed et 
Armenios verax fama testantur, tunc primum Christianos effectos » 26. À plusieurs 
reprises, Almanne associe Hélène aux décisions et au gouvernement de son fils. 
Elle apparait comme sa conseillère, voire comme une dirigeante de l’empire à 
part entière : « cum esset multae prudentiae femina et lenitate et mansuetudine 
gubernaret una cum filio Romanum imperium, illa quidem consilio, filius vero 
virtute » 27. On peut supposer qu’Almanne a extrapolé l’activité politique 
d’Hélène du titre d’augusta qu’elle a porté. Si cet intérêt pour le gouvernement 
des hommes semble curieux chez un moine qui écrit pour ses frères, il n’est 
pas surprenant chez l’auteur d’un texte commandé par l’archevêque Hincmar 
qui est lui-même beaucoup intervenu dans la politique de son temps. Il faut 
peut-être voir dans les développements sur Constantin l’effet de la commande 
de l’archevêque.

Ce portrait de l’empereur chrétien, Almanne le tire d’une tradition 
d’historiens de l’empire. Si Almanne est loin d’introduire toutes ses citations 

19	 Chap. 13 et 19.
20	 Chap. 21 et 47.
21	 Chap. 19, 28 et 47.
22	 Chap. 20.
23	 Chap. 50‑51.
24	 Chap. 23‑28.
25	 Chap. 47 à 49.
26	 Chap. 23 : « En ces temps même les nations des Indes et d’Irlande reçurent les rudiments du 

dogme chrétien. Mais la renommée véridique témoigne que les Arméniens devinrent alors 
une première fois chrétiens ».

27	 Chap. 24 : « Comme elle était une femme avec beaucoup de prudence, et qu’elle gouvernait 
avec douceur et mansuétude l’empire romain avec son fils, elle par ses conseils et son fils 
par sa vertu ».



308

de façon explicite, il prend toutefois soin d’indiquer quelles sont les œuvres 
où il a trouvé ses informations. La justesse de la plupart de ces mentions laisse 
supposer qu’il avait les ouvrages sous les yeux au moment de la rédaction. Orose 
est l’historien qu’il cite le plus volontiers et le plus largement pour son œuvre 
l’Historia contra Paganos. Il le complète avec l’Historia tripartita, traduction 
en latin et compilation des trois continuateurs d’Eusèbe de Césarée, Socrate, 
Sozomène et Théodoret. Il prend toujours soin d’indiquer qui, de Socrate ou 
de Sozomène, fournit l’indication qu’il reprend. Il utilise aussi la traduction en 
latin et la continuation d’Eusèbe de Césarée par Rufin d’Aquilée, qu’il nomme 
tout simplement Historia ecclesiastica et qu’il attribue à Eusèbe en ignorant 
Rufin 28. Selon le sujet abordé, Almanne ne prend pas ses informations dans le 
même ouvrage.

La source principale d’Almanne sur l’arrivée au pouvoir de Constantin est 
l’Historia adversum paganos d’Orose duquel il reprend quasiment tous les 
éléments 29. Le récit d’Orose est un des textes historiques les plus populaires 
de l’époque carolingienne, bien que le contemporain d’Almanne, Hincmar 
ne le cite qu’une seule fois 30. Aucun manuscrit rémois de cette époque n’a été 
conservé 31 mais on retrouve de larges citations de cette œuvre chez Flodoard 
au siècle suivant ce qui laisse supposer que le texte était déjà répandu en 
Champagne 32. La structure du texte d’Almanne suit celle du récit d’Orose. 
Ainsi Orose présente une première fois l’arrivée au pouvoir de Constantin puis il 
fait une longue digression où il compare les dix plaies d’Égypte aux dix malheurs 
survenus dans l’Empire romain et présente une seconde fois l’arrivée au pouvoir 
de Constantin de façon plus détaillée. Almanne reprend le texte tel quel, y 
compris quand Orose répète les mêmes faits. Toutefois il ne se contente pas de 
recopier servilement l’exposé d’Orose, il recompose le texte à différents niveaux 
pour qu’il serve son propos. Il exploite principalement les chapitres 25 à 28 du 
livre VII où se trouve le récit des plaies d’Égypte comparées aux persécutions 
de l’Empire romain et du règne de Constantin. Il y opère une sélection. Il 
résume certains passages, en particulier les descriptions des plaies d’Égypte. Il 
en supprime d’autres qui ne servent pas son propos. C’est le cas des passages 
où Orose dialogue avec son lecteur, faisant mine d’imaginer les objections d’un 
païen pour mieux les contredire. Ces passages polémiques sont supprimés et la 

28	 Aucune information sur Constantin ne provenant de cette œuvre, nous ne nous y attarderons 
pas davantage.

29	 Orose, Histoire contre les païens, éd. M.‑P. Arnaud-Lindet, Paris, Les Belles Lettres, 1991.
30	 J. Devisse, Hincmar, Archevêque de Reims, 845‑882, Genève, Droz, 1976, p. 1063, n. 46.
31	 Ibid., p. 1503.
32	 M.  Sot, Un historien et son Église au xe  siècle, Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, 

p. 94‑95.



309

céline m
énager     Écrire l’histoire de Constantin à l’époque carolingienne

voix d’Orose disparait avec eux. Almanne pioche aussi dans d’autres livres pour 
développer son propos. Il s’intéresse particulièrement aux figures de Néron et 
de Caligula au début de l’énumération des calamités de l’Empire romain. Ces 
deux figures d’empereurs monstrueux ont probablement comme but de faire 
ressortir la valeur et la vertu de Constantin par contraste. À cette occasion, 
Almanne utilise le chapitre 7 du livre VII. À une échelle plus grande, Almanne 
travaille aussi sur l’agencement des mots dans la phrase et à de nombreuses 
reprises le texte qu’il nous propose présente un ordre des mots différent de celui 
d’Orose. On peut imaginer que le but de ces réarrangements est de faciliter la 
lecture pour le lettré de l’époque qui était peut-être habitué à un autre ordre 
des mots. Il est impossible toutefois de déterminer si ces modifications sont 
le fait d’Almanne ou d’un scribe qui aurait recopié le manuscrit d’Orose dont 
Almanne s’est servi.

Les informations sur la dévotion de Constantin et sur sa politique religieuse 
proviennent majoritairement de l’Historia tripartita 33. Le texte était déjà connu 
d’Hincmar qui le cite à neuf reprises entre 863 et 871 34. Si nous n’avons pas 
conservé de manuscrit de cette époque à Reims, il en reste deux du xe siècle et 
l’emploi qu’en fait Flodoard nous montre la bonne connaissance qu’on pouvait 
en avoir au ixe et au xe siècle 35. Contrairement à son usage d’Orose, Almanne 
ne suit pas l’ordre de l’Historia. Au contraire, il utilise les trois premiers livres 
qui portent sur le règne de Constantin en mêlant les différents éléments qu’il a 
pu y trouver. La comparaison entre la structure de l’Historia tripartita et le récit 
d’Almanne donne l’impression qu’il a prélevé les informations qui l’intéressait 
pour les réorganiser selon les besoins de son discours. Les trois premiers livres 
de l’Historia tripartita portent sur le règne de Constantin mais ne l’abordent 
pas du point de vue politique ou événementiel. Ils leur préfèrent la politique 
religieuse de Constantin et ses rapports avec les grands ecclésiastiques de son 
temps. Almanne prend sa matière dans ces trois livres et mêle les différents 
passages sans respecter l’ordre du texte comme il l’avait fait pour Orose. Il n’y a 
pas de longue reprise mais ce sont des phrases ou des séquences de mots qui sont 
sélectionnés et réordonnés. Le temps des verbes, l’ordre des mots, la structure 
de la phrase se plient au propos d’Almanne. Celui-ci prend beaucoup plus de 
liberté avec le texte des Historia tripartita qu’avec celui d’Orose. Ce phénomène 
peut s’expliquer par l’ampleur de l’œuvre qu’il s’agit ici de maîtriser : comme 
il était impossible de tout reprendre, Almanne a du reformuler les points qui 

33	 Historiae ecclesiasticae ex Socrate, Sozomeno et Theodorito in unum collectae et nuper de 
graeco in latinum translatae libri numero duo decim, éd. W. Jacob, R. Hanslik, Vindobonae, 
Hoelder/Pichler/Tempsky, 1952.

34	 J. Devisse, Hincmar, op. cit., p. 1489.
35	 M. Sot, Un historien, op. cit., p. 93-94.



310

lui semblaient les plus intéressants. Parmi ces points se trouvent la situation de 
la Perse, les persécutions du roi Sapor et l’intervention de Constantin. Le récit 
de cet épisode est l’occasion où Almanne reprend les plus larges passages de 
l’œuvre. Il nous est malheureusement impossible de proposer une hypothèse 
qui expliquerait cet engouement. En revanche, de larges parts de l’Historia 
tripartita sont délibérément ignorées par Almanne. Il s’agit des passages portant 
sur l’hérésie arienne, le concile de Nicée et les rapports souvent belliqueux entre 
Constantin et les grands personnages de l’Église.

Le corpus d’Almanne correspond sensiblement au corpus recommandé au 
vie siècle par Cassiodore pour étudier l’histoire 36. Ainsi vers 560, à Vivarium, 
Cassiodore présentait les livres indispensables à qui veut connaître l’histoire, il 
énumérait six livres d’histoire et trois de chronique. Ces livres sont devenus des 
références et, à l’exception de l’ouvrage du comte Marcellin, ont été largement 
répandus. Des six histoires citées par Cassiodore, Almanne en connait la moitié 
et il utilise la chronique de Jérôme. À ces connaissances conformes aux canons 
antiques, il ajoute l’auteur plus récent mais lui aussi parvenu au rang d’autorité 
qu’est Bède. Selon l’étude de R. McKitterick 37, ces titres sont aussi les titres 
les plus répandus et les plus lus en matière d’histoire chrétienne à l’époque 
carolingienne.

Le Liber Pontificalis, un des ouvrages d’histoire très appréciés de l’époque 
carolingienne a un statut à part. Il fut très largement diffusé, diffusion en partie 
liée à la cour impériale. En Champagne, Hincmar en possédait au moins deux 
exemplaires 38. Dans une lettre de 866 il dit posséder l’ensemble de l’ouvrage 
jusqu’à Serge II compris et il demande à Egilon de Sens de recopier la suite à 
Rome pour sa bibliothèque. Almanne cite le titre de ce recueil qu’il semble 
connaître. Pourtant il n’en a pas tenu compte pour son récit. En effet le Liber 
Pontificalis contient l’Actus Sylvestri qui y a été introduit au vie siècle et qui relate 
la conversion de Constantin selon une trame bien différente de celle axées sur la 
bataille du Pont Milvius. Pour l’Actus Sylvestri, Constantin se serait converti suite 
à une maladie, la lèpre, et à un rêve où les apôtres Pierre et Paul lui promettaient 
la guérison. Sa mère, Hélène, qui était juive, se serait opposée à cette conversion 
et aurait proposé une controverse entre juifs et chrétiens. Le pape Sylvestre 
brilla tout particulièrement pendant cette controverse et convertit l’impératrice. 
Almanne connait cette version puisqu’il mentionne qu’Hélène était juive : 

36	 B.  Guenée, Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval, Paris, Aubier, 1980. 
p. 301.

37	 R.  McKitterick, Histoire et mémoire dans le monde carolingien, Turnhout, Brepols, 2009, 
p. 48‑49.

38	 J. Devisse, Hincmar, op. cit., p. 1502.



311

céline m
énager     Écrire l’histoire de Constantin à l’époque carolingienne

« Ergo fide facta Judea, animo quoque et corpore illis voluit fieri focia 39 ». Pourtant 
il écarte le récit des Actus Sylvestri et n’en tient pas compte. Il est vrai que ce 
récit n’est que difficilement compatible avec celui du Pont Milvius et qu’il met 
en valeur le pape Sylvestre au détriment de l’impératrice. Mais Almanne n’a 
pas tenté de faire coexister les deux versions, alors qu’il l’a fait pour le lieu de 
sépulture d’Hélène.

Bien que clairement destiné à célébrer sainte Hélène et à servir son culte, 
la Vita Helenae d’Almanne d’Hautvillers n’en ignore pas l’histoire, au point 
d’apparaître comme un petit cours sur Constantin pour les frères d’Almanne. 
Comme l’a décrit F. Dolbeau, le texte nous permet d’observer la démarche 
d’un hagiographe au travail. Avant toute rédaction, sa première tâche consiste 
à réunir et à sélectionner les informations contenues chez les historiens à sa 
disposition. À partir de ces informations, l’auteur élabore sa propre version des 
faits et réorganise ses sources. Il présente ainsi Constantin comme la figure d’un 
empereur modèle, un exemple de gouvernement chrétien. Constantin apparait 
comme le versant séculier de l’œuvre spirituelle d’Hélène.

39	 Chap. 24 : « Donc devenue juive dans sa foi, elle voulait devenir leur compagne par son 
corps et par son âme ».





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

313

TRIGINTA AUTEM BRIXIENSES SUNT EPISCOPI QUOS 
MEMINIMUS. MÉMOIRE ÉPISCOPALE ET HAGIOGRAPHIE  

À L’ÉPOQUE CAROLINGIENNE :  
LE DOSSIER DE SAINT FILASTRE, ÉVÊQUE DE BRESCIA

Giorgia Vocino 
Université d’Utrecht

Le rôle de la mémoire dans le monde carolingien a été efficacement souligné et 
approfondi par l’historiographie récente : les études de Rosamond McKitterick 
ont désormais démontré comment la propension des Carolingiens pour la parole 
écrite ne se limita pas à la législation ou aux documents juridiques, au contraire 
elle toucha également la production littéraire par la définition progressive d’un 
« canon of wisdom and learning » sur lequel se formaient les élites culturelles de 
l’Empire 1. Source de légitimation et d’autorité, la mémoire écrite représenta une 
des bases sur lesquelles la dynastie des Pippinides sut s’affirmer au viiie siècle 2 : 
le recours aux stratégies de la mémoire s’étendit alors progressivement aux 
autres contextes politiques et ecclésiastiques. La compilation des premiers Gesta 
episcoporum 3, des libri confraternitatum (aussi connus sous le nom de libri vitae 
ou libri memoriales) et des libri traditionum – parmi lesquels se distingue celui 

1	 R. McKitterick, The Carolingians and the Written Word, Cambridge, Cambridge  UP, 1989, 
p. 165‑166. L’historienne anglaise a dédié de nombreux travaux à l’étude de la mémoire écrite 
dans l’horizon carolingien, il suffit ici de signaler les articles réunis dans ead., History and 
Memory in the Carolingian world, Cambridge, Cambridge UP, 2004 – disponible en français, 
ead., Histoire et mémoire dans le monde carolingien, Turnhout, Brepols, coll. « Culture et 
société médiévales », 16, 2009.

2	 L’étude consacrée par R.  McKitterick aux Annales Regni Francorum est une référence 
désormais obligée : R. McKitterick, « Constructing the Past in the Early Middle Ages: The Case 
of the Royal Frankish Annals », Transactions of the Royal Historical Society, 6e s., 7, 1997, 
p. 101‑129.

3	 C’est à Michel Sot que nous devons le volume dédié aux genres littéraires des Gesta 
episcoporum et des Gesta abbatum publié dans une célèbre collection de l’éditeur 
Brepols consacrée à l’illustration des différentes sources médiévales  : M.  Sot, Gesta 
episcoporum, Gesta abbatum, Turnhout, Brepols, coll. « Typologie des sources du Moyen Âge 
occidental  »,  37, 1981. Sur les stratégies de la mémoire épiscopale au haut Moyen Âge, 
Michel Sot est revenu récemment dans l’introduction du volume de F. Bougard, M. Sot (dir.), 
Liber, gesta, histoire. Écrire l’histoire des évêques et des papes de l’Antiquité au xxie siècle, 
Turnhout, Brepols, 2009, p. 5‑20.



314

de l’Église de Freising – est un témoignage supplémentaire du poids attribué à 
la mémoire écrite dans le monde ecclésiastique et monastique. L’hagiographie 
carolingienne participa, elle aussi, à cette tendance. Un exemple remarquable a 
été mis en valeur par Michel Sot dans un volume consacré à Paul Diacre, le lettré 
lombard qui expérimenta en première personne la transition de la tradition 
lombarde à la renaissance carolingienne. Le Liber de episcopis Mettensibus écrit 
sur demande de l’évêque de Metz et chapelain de Charlemagne, Angilramne, 
est une célébration puissante de la mémoire familiale de la dynastie pippinide, 
famille que Paul Diacre lie étroitement à l’Église épiscopale de Metz, dont 
le siège fut occupé par saint Arnoul, aïeul de Charlemagne, dans la première 
moitié du viie siècle 4. Le prestige de l’Église de Metz est ultérieurement rehaussé 
par la connexion avec saint Pierre : d’après le récit de Paul Diacre, le premier des 
apôtres aurait envoyé en mission d’évangélisation son disciple Clément après 
l’avoir élevé à la dignité épiscopale de la ville 5. Ce texte est un des premiers 
témoignages – et il s’agit incontestablement d’une œuvre fondatrice pour 
les revendications épiscopales successives d’une fondation apostolique – des 
convergences entre cette littérature historique qui forme la mémoire, familiale 
et épiscopale dans le cas du Liber de Paul Diacre, et le genre hagiographique.

Le recours à la parole écrite est un des traits caractéristiques des programmes 
de valorisation des cultes locaux promus dans le royaume d’Italie entre la fin 
du viiie et la première moitié du ixe siècle. La volonté de graver sur parchemin 
les événements relatifs à la fondation et à l’histoire des Églises épiscopales 
d’Italie fut une des préoccupations qui déterminèrent le choix des stratégies 
hagiographiques poursuivies par les compilateurs anonymes actifs dans les 
scriptoria du regnum Italiae.

La vocation mémorielle de l’hagiographie est particulièrement manifeste 
dans le cas dont il est question dans cette contribution, à savoir l’opération de 
compilation d’un petit libellus consacré à Filastre, saint évêque de Brescia. De 
l’existence de ce livret, on conserve de faibles traces dans le texte de la Translatio 
sancti Filastrii (BHL, 6797), écrit dans le deuxième quart du ixe siècle, tout 
comme dans la tradition manuscrite de cette pièce hagiographique.

4	 Pour une analyse approfondie des stratégies de compilation du Liber de Paul Diacre voir 
M. Sot, « Le Liber de episcopis Mettensibus dans l’histoire du genre Gesta episcoporum », 
dans P. Chiesa (dir.), Paolo Diacono. Uno scrittore tra tradizione longobarda e rinnovamento 
carolingio, Udine, Forum, coll. « Libri et Biblioteche », 9, 2000, p. 527‑549.

5	 Paulus Diaconus, Liber de episcopis Mettensibus, éd. G.H.  Pertz, Hannover, Hahn, MGH, 
SS, II, 1829, p. 261 : « Ea igitur tempestate cum apud Galliam Belgicam Mediomatricum, quae 
etiam Mettis appellatur, civitas in ipsa Mosellae amnis ripa posita, copiosis populorum turbis 
abundaret, ad eandem beatus Petrus apostolus urbem Clementem nomine, virum egregium 
ac meritis probatum, sublimatum pontificali dignitati direxit ».



315

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

UNE VILLE AU CŒUR DES INTÉRÊTS DES ROIS : DES LOMBARDS AUX CAROLINGIENS

L’Église épiscopale de Brixia, cité assise dans la plaine du Pô, fut depuis le début 
de son histoire indissolublement liée au siège métropolitain de Milan, duquel 
Brescia fut le premier diocèse suffragant 6. La ville fut aussi vraisemblablement 
le lieu d’origine du dernier roi lombard, Didier et de son épouse, la reine Ansa. 
Proche du roi Astulf (749‑756), Didier avait reçu du souverain une importante 
donation de terres dans le territoire de Brescia, ville qui fut particulièrement 
chère au couple royal 7. Ce fut pendant les dernières décennies, avant la chute du 
royaume lombard en 774, qu’une large partie de possessions foncières de Didier 
et d’Ansa fut transférée dans le patrimoine des deux monastères prestigieux 
fondés par initiative royale : le cloître féminin de San Salvatore à l’abri des 
murailles urbaines et la communauté cénobitique de San Benedetto de Leno 
sur le territoire du diocèse de Brescia. Sous le règne de Didier, la ville s’imposa 
comme un des centres névralgiques de la vie religieuse et politique du regnum 
langobardorum. L’importance acquise dans l’horizon du royaume lombard ne 
fut pas atteinte avec le changement de dynastie lorsque, en 774, Charlemagne, 
roi des Francs, s’appropria le titre de rex langobardorum.

Sous les Carolingiens, l’Église épiscopale de Brescia misa sur la valorisation 
du culte des saints locaux : c’est auprès des reliques des martyrs Faustin et 
Jovite – ayant vécu à l’époque des grandes persécutions romaines – que l’évêque 
Cunipertus, documenté dans la deuxième décennie du ixe siècle, choisit de 
se faire enterrer, tandis que ses successeurs Anfridius, Pierre et Rampertus 
élurent la basilique intra-urbaine de San Faustino Maggiore. Probablement 
sur initiative d’Anfridius, les reliques corporelles de Faustin et Jovite furent 
transférées vers 816 de l’église suburbaine ad sanguinem à la basilique qui leur 
avait été dédiée à l’intérieur des remparts urbains. Rampertus créa ensuite un 
monastère – aussi placé sous le patronage des deux martyrs – dans les locaux 
côtoyant l’église qui abritait désormais les précieux restes des saints.

L’histoire épiscopale de Brescia est particulièrement bien documentée pour les 
années d’épiscopat de Rampertus, excellent administrateur et homme de culture 

6	 Le premier volume de la collection dédiée à l’histoire de Brescia par Giovanni Treccani 
demeure aujourd’hui une référence capitale. On signale ici les contributions de E. Cattaneo, 
«  La Chiesa bresciana delle origini  », dans G.  Treccani  (dir.), Storia di Brescia, Brescia, 
Morcelliana, 1963, t. I, p. 343-359 ; C. Violante, « La Chiesa bresciana nel Medioevo », dans 
ibid., p.  218-247. Pour l’histoire épiscopale de la ville de Brescia voir aussi J.‑C.  Picard, 
Le  Souvenir des évêques. Sépultures, listes épiscopales et culte des évêques en Italie du 
Nord des origines au xe siècle, Rome, BEFAR, 268, 1988, p. 218‑247, p. 433‑440, p. 589‑597.

7	 Pour une présentation synthétique du profil biographique du dernier roi lombard Didier voir 
S. Gasparri, I Duchi longobardi, Roma, Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, coll. « Studi 
Storici », 109, 1978, p. 53‑54.



316

qui siégea sur la catedra Brixiensis entre 824/826 et 843/844 8. Membre des élites 
locales, il réussit à lier la ville padane aux centres de culture et de pouvoir de 
l’Empire carolingien, notamment le monastère de Reichenau 9. Rampertus sut 
aussi gagner la confiance de l’influent archevêque de Milan, le franc Angilbert II 
(824‑859). Non seulement le métropolitain milanais confirma l’acte de 
fondation et la dotation du monastère de San Faustino Maggiore (841) 10, mais 
il semble avoir été souvent une source d’inspiration pour les initiatives promues 
par l’évêque de Brescia. La fondation du coenobium est le reflet d’un antécédent 
milanais prestigieux : en 784 une communauté de moines avait été réunie auprès 
de la basilique où le corps du célèbre doctor de l’Église Ambroise reposait à côté 
des reliques des martyrs dont il avait inauguré le culte. Il n’est pas surprenant 
qu’Angilbert II ait rapidement ratifié la décision de Rampertus à l’occasion 
du synode provincial convoqué par ce même archevêque en 842, devant tous 
les suffragants du siège ambrosien 11. L’entente entre l’évêque de Brescia et 
son métropolitain rendit aussi possible la mission de réforme des fondations 
monastiques locales par deux « fratres ex Frantie partibus advenientes », à savoir 
les deux moines de Corbie Hildemar et Leutgaire 12.

Le zèle pastoral de Rampertus ne se limita pas à la réorganisation des 
établissements religieux de la ville. L’entreprenant évêque de Brescia décida 
d’investir dans le culte des saints locaux : l’inauguration du monastère de San 
Faustino Maggiore fut l’occasion pour une nouvelle exposition aux fidèles 
(elevatio) des reliques de Faustin et Jovite qui changèrent de position à l’intérieur 
de la basilique. En 838, Rampertus fut aussi promoteur du déplacement du 
corps de saint Filastre, évêque de Brescia au ive siècle, de l’église suburbaine 

8	 Les initiatives et l’activité de l’évêque Rampertus sont efficacement présentées par 
M. Bettelli Bergamaschi, « Ramperto vescovo di Brescia (sec. ix) e la Historia de translatione 
beati Filiastrii », Ricerche storiche della Chiesa ambrosiana, 5, 1975, p. 48-137. Rampertus 
avait aussi gagné la confiance de l’empereur Lothaire  Ier qui le chargea de l’enquête sur 
les biens du monastère de San Salvatore, cloître qui avait jusque là échappé au contrôle 
épiscopal (cf. Codex Diplomaticus Langobardiae, éd. G. Porro Lambertenghi, Torino, coll. 
« Historiae Patriae Monumenta », 13, 1873, document no 130, col. 231‑232).

9	 Maginard, moine du monastère royal alaman, opéra à Brescia pour la réforme des institutions 
cénobitiques de la ville et le nom de plusieurs fratres de San Faustino Maggiore peut se 
lire dans les notitiae inscrites dans le Liber fraternitatis augiensis (cf. Confraternitates 
Augienses dans MGH Libri confraternitatum sancti Galli, Augiensis, Fabariensis, éd. P. Piper, 
Berlin, Weidmann, 1884, p. 277).

10	 Voir Codex Diplomaticus Langobardiae, éd. cit., document no 140, col. 245‑248.
11	 Concilia aevi Karolini [742-842], éd. A. Werminghoff, Hannover, Hahn, MGH, Conc., II, 1908, 

n. 62, p. 814‑815.
12	 Leur nom apparaît dans le document de fondation de San Faustino Maggiore tout comme 

dans le liber vitae de San Salvatore (cf. Der Memorial- und Liturgiecodex von San Salvatore 
/ Santa Giulia in Brescia, éd. D. Geuenich, U. Ludwig, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 
MGH, Libri Memoriales et necrologia. ns, IV, 2000, p. 66, 106, 192.



317

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

de Sant’Andrea à la cathédrale hiémale de Santa Maria. Cet événement fut 
l’occasion de la compilation d’un sermo consacré à la commémoration de la 
translation.

RELANCER LE CULTE ÉPISCOPAL À BRESCIA AU IXE  SIÈCLE  : LE PORTRAIT DE FILASTRE 

COLLEGA D’AMBROISE

L’importance de la translation des reliques de Filastre promue par Rampertus 
se lit également dans la volonté du même évêque d’assurer la mémoire de 
l’événement par la rédaction d’un récit relatant les événements et les miracles 
qui eurent lieu lors des différentes étapes du déplacement du corps saint.

Contrairement à la large majorité des textes hagiographiques, la Translatio sancti 
Filastrii (BHL, 6797) a un auteur dont nous connaissons l’identité : Rampertus 
emploie la première personne en soulignant son initiative personnelle et son 
rôle dans la mise en place de la translation 13. Le choix de relancer le culte de 
Filastre témoigne clairement de l’intention de redécouvrir les origines glorieuses 
de l’Église épiscopale locale : le même Gaudence – le célèbre évêque qui siégea 
sur la chaire épiscopale de Brescia entre la fin du ive et le ve siècle – saluait son 
prédécesseur comme le fondateur de l’Église locale. Le profil de Filastre s’inscrit 
sans aucun doute dans l’histoire de la fin du ive siècle : sa présence au synode 
convoqué par Ambroise à Aquilée en 381 est confirmée par la signature que 
l’évêque de Brescia apposa aux actes 14. De plus, Gaudence déclare dans son 
éloge que Filastre avait séjourné à Milan aux temps de l’épiscopat d’Auxence, 
le prédécesseur arien d’Ambroise, et qu’il avait résidé longtemps à Rome avant 
d’être élevé au siège épiscopal de Brescia 15. La translation des reliques de saint 
Filastre scella alors le programme de valorisation de la cathédrale de Brescia, 
dont le prestige ne pouvait qu’être rehaussé par la proximité du corps de l’évêque 
considéré le fondateur de l’Église locale 16.

13	 Le texte latin de la Translatio sancti Filastrii (BHL,  6797) a été édité par M.  Bettelli 
Bergamaschi, « Ramperto vescovo di Brescia », art. cit., p. 125‑137.

14	 Le nom de Filastre apparaît deux fois dans les actes du concile et sa signature est apposée à 
la lettre envoyée aux empereurs, voir J.D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima 
collectio, Venezia, 1757-1798, t. III, col. 599-600.

15	 Gaudentius Brixiensis, Tractatus, XXI, Sermo de vita et obitu beati Filastrii, éd. A. Glueck, 
Vindobonae, Hoelder/Pichler/Tempsky, CSEL, 68, 1936, p. 184‑189.

16	 Rampertus insiste dans la Translatio sur la proximité entre le corps du saint et la chaire 
épiscopale : « in marmoreo recondentes antro sepelivimus : ut, ubi modo pontificum sedes 
aderat, ibi tanti patris et pontificis iaceret corpus, quo sedes honore, et populus devotione, 
et clerus suffragio, eiusdem meritis intervenientibus, Christo in omnibus favente, potiretur » 
(Translatio sancti Filastrii, éd. cit., p. 126).



318

Le texte compilé par Rampertus nous offre de nombreuses données pour 
mener une réflexion non seulement historique, mais aussi linguistique, 
théologique et littéraire. Le style de l’auteur – on peut le définir ainsi même si 
le concept d’auctorialité ne s’applique pas aisément à la littérature médiolatine – 
est soutenu, il a recours à des figures rhétoriques, il répète des interprétations 
allégoriques et le déroulement de la narration s’accompagne de préceptes 
doctrinaux.

Le début ex abrupto, qui se trouve à la tête de la Translatio proprement dite, 
est assez extraordinaire : la narration s’ouvre avec la liste des trente évêques 
qui avaient officié la messe sur l’autel dédié à saint Filastre dans la basilique 
extra-urbaine de Sant’Andrea 17. Rampertus explique ensuite les raisons du 
déplacement des reliques et les cadres spatio-temporelles de l’événement 18. 
L’insuffisante assiduité de l’office liturgique et la déficience d’éclairage approprié 
du lieu sont les explications qui, selon le compilateur, auraient influencé la 
décision, prise en accord avec le clergé local, de déplacer le corps saint à l’abri 
de la cathédrale. Le prestige de Filastre, prouvé aux fidèles par les miracles 
qui accompagnèrent et suivirent la translation des reliques, est ultérieurement 
rehaussé par l’origine locale du saint évêque, aspect que Rampertus souligne 
ouvertement 19. La capacité d’intercession des saints « quorum vel nativitas vel 
habitatio fuit cum patribus nostris » ne peut que favoriser davantage l’ecclesia 
de Brescia. De la même manière, les événements qui avaient ces saints pour 
protagonistes et la doctrine que ces derniers prêchaient, ne pouvaient que 
renforcer la foi de la communauté chrétienne qui en avait été témoin. Ce n’est 
pas par hasard que Rampertus a souvent recours au terme patronus pour décrire 
le rôle des saints locaux face aux fidèles de l’Église de Brescia 20.

17	 Translatio sancti Filastrii, éd. cit., p. 125 : « Triginta autem Brixienses sunt episcopi, quos 
meminimus, qui in altari nomini beati Filastrii dicato, et super caput eiusdem posito, 
preces missarum celebraverunt et diem transitus eius venerantes, ab omni terreno opere 
Brixiensem populum abstinere iubentes, reverenter honoraverunt. Hi sunt, tertius ab eo et 
secundus a Gaudentio, Paulus, deinde Theophilus » (suivi par la liste des noms propres de 
chaque évêque jusqu’à l’époque de Rampertus).

18	 Ibid.  : «  dum officii assiduitas et abundantia luminaria in eo venerabili loco non essent, 
quo beatissimae memoriae Filastrii corpus iacebat […] anno dominicae incarnationis 
octingesimo trigesimo octavo, indictione prima, sexto idus aprilis […] elevavi ».

19	 Ibid., p.  126  : « Speramus enim sanctorum meritis nos omnium foveri, et maxime eorum 
quorum amplectimur corpora quorumque vel nativitas, vel habitatio fuit cum patribus 
nostris. Eorum quippe vel dogmate instruimur, vel exemplo martyrii corroboramur. Quamvis 
enim homines quorum nobis vita, vel passio cognita est, […], prae omnibus nostrates 
imbuerint sanctis dogmatibus mirificisque exemplis eosque suffragantibus iugibus 
precibus tutati sint, […], tamen eosdem defunctos, pro nobis non minus speramus, eorum 
intercedentibus meritis, nostros esse sub divinae pietatis protectione patronos ».

20	 Sur l’appropriation du terme patronus dans le contexte chrétien voir P. Brown, The Cult of 
the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago, Chicago UP, 1981, p. 50‑68 



319

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

L’intention pédagogique de Rampertus est évidente et l’hagiographe souligne 
la nécessité de mettre sous forme écrite la narration des événements advenus à 
l’occasion de la translation « pro totius ecclesiae instructione » : le souvenir des 
faits, assuré par le texte, servira à instruire les générations futures de la même 
manière que le témoignage oculaire avait accru la foi des personnes présentes et 
des gens qui avaient été successivement informés des faits survenus 21. Le récit 
hagiographique prend ainsi la forme d’un sermon adressé à un hypothétique 
fidèle défini « mi carissime confrater » ou, ailleurs, « quicumque percunctator 
extiteris ». La typologie du texte choisi par Rampertus révèle l’amplitude de 
son programme : la décision de déplacer le corps de Filastre ne se borne pas à 
la volonté de célébrer le prestige de l’Église de Brescia pour les fidèles témoins 
de la translation ; cette opération cherche aussi à construire les bases pour la 
continuité du culte et pour la perpétuité de l’efficacité des enseignements dont 
la communauté avait bénéficié grâce aux manifestations miraculeuses de la 
virtus divine.

C’est dans ce sens que le récit de Rampertus se tourne vers le passé et le 
souvenir des quelques épisodes de la vie de Filastre, notamment les circonstances 
de la lutte à l’hérésie d’Arius qui virent le saint de Brescia combattre à coté de 
l’évêque Ambroise de Milan. La collaboration et l’unité d’intention et d’action 
entre les deux prélats tardo-antiques – Filastre avait consacré diacre l’homme 
qu’Ambroise avait ensuite élevé au siège épiscopal de la ville de Bergame 22 – 
pousse notre hagiographe à utiliser le mot de « collègue » pour définir la relation 
du saint de Brescia avec l’illustre métropolitain milanais. Il est fort probable 
que cette image ait été le reflet de l’expérience personnelle de Rampertus : la 

(disponible en français P.  Brown, Le Culte des saints. Son essor et sa fonction dans la 
chrétienté latine, Paris, Le  Cerf, 1984, p.  54‑69)  ; pour une présentation consacrée à 
l’affirmation des saints patrons en Italie voir A.M. Orselli, L’Idea e il culto del santo patrono 
cittadino nella letteratura latina cristiana, Bologna, Zanichelli, 1965 ; ead., « Il santo patrono 
cittadino fra Tardo Antico e Alto Medioevo  », dans La cultura in Italia tra Tardo Antico e 
Alto Medioevo. Atti del Convegno (Roma, 12‑16  Novembre 1979), Roma, Herder, 1981, 
p. 771‑784.

21	 Translatio sancti Filastrii, éd. cit., p. 126 : « Sed quia suorum testium et nostrum generaliter 
debitus imminet obitus, pro futurorum hominum ignorantia, quorum fidei affectionem erga 
nostri patris obsequia studiosam futuram esse speramus atque audire ardentissimam, non 
solum lineae fama generationisque narrante, sed etiam scriptura a nobis, quibus deus hoc 
videre concessit, promulgata testante, saltem pauca de pluribus miraculis quae Christus 
misericorditer gessit, […], veraciter et compendiose scribere optimum credimus ».

22	 Translatio sancti Filastrii, éd. cit., p. 135 : « Qualem eum in Arrianorum nefandae procellae 
temporibus sanctissimae memoriae Ambrosius Mediolanensis episcopus esse intellexit, qui 
sibi eum collegam habebat ? quantique meriti vicini episcopi eundem esse existimabant, 
si quartus Pergamensis episcopus in epitaphio tertii episcopi, hoc est praedecessoris sui, 
ni fallor, meminisse studuit, quod Ambrosius ipsum episcopum et Filastrius consecravit 
Diaconum ? ».



320

conscience de la communion d’intention que l’évêque de Brescia partageait 
avec l’archevêque Angilbert II et la syntonie idéologique entre les deux prélats 
trouvent certainement un écho dans le prestigieux antécédent concernant 
Filastre et Ambroise.

La mémoire du passé s’étend ensuite aux miracles survenus sous les épiscopats 
des prédécesseurs de l’évêque-hagiographe jusqu’à la translation de 838. La valeur 
édificatrice des guérisons prodigieuses est accrue par l’explication allégorique 
apportée au miracle advenu. Le symbolisme des nombres est aussi un trait 
caractéristique de l’enseignement moral de Rampertus tel qu’il transparait dans 
la Translatio sancti Filastrii. Le récit des prodiges survenus lors du déplacement 
du corps saint présente souvent des petits instants de la vie quotidienne dans 
la ville de Brescia à l’époque carolingienne. On retrouve, ainsi, une des plus 
anciennes attestations de la langue vernaculaire dans les paroles d’une petite 
fille qui retrouve l’usage de ses jambes et qui s’adresse au père pour encadrer 
ses premiers pas 23. Le recours à la vulgaris locutio par des clercs s’adressant à 
deux jeunes miraculés montre comment la langue de la littérature et celle de 
la liturgie s’éloignaient de plus en plus de l’expression orale 24. Il s’agit d’un 
processus qui toucha la péninsule italienne avec un certain retard par rapport 
aux autres régions de l’ancien Empire romain. 

La culture de l’hagiographe est enfin présente dans les emprunts littéraires à 
l’œuvre de Gaudence qu’il avait sous les yeux. Nous pouvons citer notamment 
des expressions particulières telles que la définition de « arriana perfidia » ou une 
phrase entière consacrée à la description de l’aspect et du caractère de Filastre 25. 
Le vocabulaire de Rampertus renvoie aussi au texte du Carmen saphicum 
pentametrum dédié au saint et témoigne de la familiarité du compilateur avec 
des auteurs classiques, dont Virgile et Cicéron 26. Il s’agissait donc d’un lettré 
de bon niveau, attentif au langage et au style. Il était pour autant conscient 

23	 Ibid., p. 129 : « Atta, atta, da mihi sustem, ut ambulem ».
24	 Ibid., p. 134 : « Quos [= duos adolescentes] subiecti praepositorum custodum, scientes prius 

manus ariditate esse defluxos, dum vidissent ad quaeque velint extendere, percunctando, 
geminum reperientes miraculum patefecerunt. Statuentes eos coram, dixerunt vulgari 
locutione : “Nonne videtis sideratos nostros manus extendere, quas tam hodie, quam heri 
et prius contractas vidimus ?” ».

25	 Ibid., p.  130  : «  Veluti etenim in edito sermone a Praesule Gaudentio, vitae scilicet 
beatissimi Filastrii Pontificis, legitur, fuisse eum omni aetati et conditioni et sexui stupenda 
benignitate communem, immo humilibus coniunctiorem quibusque  ». Gaudentius 
Brixiensis, Tractatus,  XXI, Sermo de vita et obitu beati Filastrii, éd.  cit., p.  188  : «  Erat 
idem sanctus ira brevis, indulgentia facilis, patientia superans, humanitate devincens, in 
corripiendo districtus, in relaxando absolutus, liber in agendo, omni aetati et condicioni et 
sexui stupenda benignitate communis, ac tamen humilibus quibusque coniunctior ».

26	 Pour le renvoi ponctuel aux diverses réminiscences classiques voir M. Bettelli Bergamaschi, 
« Ramperto vescovo di Brescia », art. cit., p. 93.



321

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

de s’adresser à un public qui ne se bornait pas aux clercs instruits, d’où son 
choix d’introduire des expressions courantes et des images captant l’attention 
du lecteur ou – si le discours était déclamé comme le suggère la forme du texte – 
de l’auditeur.

La préoccupation insistante d’offrir une justification au culte des saints 
et à l’efficacité de leurs pouvoirs d’intercession laisse aussi apparaitre, en 
transparence, le débat qui avait opposé dans les mêmes années deux lettrés 
proches des souverains carolingiens : Claude, évêque iconoclaste de Turin, et le 
moine irlandais Dungal, maître à Pavie auprès de la cour de Lothaire Ier  27. Du 
coté théologique, Rampertus n’est certainement pas un innovateur, mais il est 
plutôt le divulgateur des doctrines orthodoxes confirmées par les conciles réunis 
au long des siècles et encore débattues au ixe siècle. C’est à Pavie, ancienne 
capitale lombarde, dans le dernier quart du ixe siècle, que le magister Dungal avait 
écrit ses Responsa pour la condamnation des positions théologiques de Claude 
qui refusait d’accorder la moindre valeur aux reliques et qui niait la capacité 
d’intercession des saints en faveur des fidèles. L’attention que Rampertus porte 
à la présence de témoins aux miracles produits se comprend naturellement si 
l’on place le récit hagiographique dans ce contexte historique.

La Translatio sancti Filastrii se révèle, en conclusion, un texte en syntonie 
avec les sujets qui intéressaient de près les souverains carolingiens et les savants 
lettrés qui les entouraient. Rampertus se tourne vers les origines de son Église : 
c’est dans le passé qu’il cherche les éléments de prestige qui pouvaient lui 
donner une place d’autorité dans le présent. Toutefois, le recours à la mémoire 
des origines ne signifiait pas une polarisation entre passé et présent. Au 
contraire, l’évêque de Brescia choisit de développer le thème de la continuité 
à partir de l’institution de la première communauté chrétienne au travers des 
périodes gothe et lombarde jusqu’à l’époque de son épiscopat. Cet intérêt pour 
les origines de l’Église de Brescia va de pair avec la fierté de Rampertus pour 
l’histoire locale : d’où cet acte d’hommage aux saints de la ville, dignes d’une 
vénération supérieure et réputés être plus efficaces dans leurs intercessions 
en faveur de leur communauté d’origine. Le culte assuré pendant des siècles 
sur l’autel de Filastre par chaque évêque de Brescia permettait de conserver 
stable le lien spécial unissant la ville et ses héros chrétiens. Dans une relation 
de légitimation réciproque, la faveur dont les saints jouissent auprès de Dieu 
se reflète sur la communauté qui invoque leur protection et, encore plus, 

27	 Les Responsa de Dungal ont été réédités récemment par P. Zanna avec l’Apologeticum de 
Claude, pièce qui n’est qu’un fragment d’une œuvre beaucoup plus importante adressée 
par l’évêque de Turin à son ancien élève l’abbé Théodemir, voir P. Zanna, Responsa contra 
Claudium. A Controversy on Holy Images, Firenze, Sismel, coll. « Per Verba. Testi mediolatini 
con traduzioni », 17, 2002.



322

sur l’autorité épiscopale qui se place comme la médiatrice entre Dieu et les 
fidèles. La puissance des viri Dei se réverbère dans la puissance de l’Église qui 
assure leur culte : son prestige est directement proportionnel à l’importance 
de son panthéon chrétien. De tels mécanismes sont caractéristiques de 
l’histoire épiscopale de la première période carolingienne. La production 
hagiographique est ainsi fortement marquée par la compétition : il s’agit 
d’affirmer ou de confirmer la place de son saint patron à l’intérieur de la 
hiérarchie établie entre les saints plus prestigieux du royaume. Les aspirations 
exprimées par la littérature hagiographique du regnum Italiae ne sont que le 
miroir des prétentions à la légitimation des divers sièges épiscopaux qui se 
trouvaient en compétition sur l’échiquier italien. Rampertus souligna alors les 
équilibres existants entre Filastre et Ambroise choisissant le mot « collègue » 
pour décrire la collaboration entre les deux prélats. Sous cette catégorie, 
l’évêque de Brescia inscrivait vraisemblablement son rapport personnel avec 
l’archevêque milanais Angilbert II 28. Dans ce sens, la Translatio sancti Filastrii 
est un miroir fidèle des aspirations et de la propagande de Rampertus qui, 
dans son zèle pastoral, chercha à définir les équilibres entre Brescia et Milan 
par l’émulation des initiatives promues par son puissant métropolitain.

UN LIVRET POUR SAINT FILASTRE. LA VALEUR DE LA CONTINUITÉ DE LA SUCCESSION 

ÉPISCOPALE

La Translatio sancti Filastrii nous a été transmise par trois manuscrits tous 
datés du milieu du Moyen Âge 29. Les deux premiers manuscrits sont conservés à 
la Biblioteca Queriniana de Brescia. Le premier, coté A I 8 (fin xiie siècle), est un 
mélange hétérogène de textes dont l’origine est certainement locale, comme le 
montrent l’insertion de documents liturgiques propres à l’Église de Brescia et par 
la présence d’une enluminure représentant l’évêque Gaudence au feuillet 153 v. 
Le deuxième codex, A I 12 (xiie siècle), est un passionnaire per circulum anni qui 
réunit les récits hagiographiques des saints dont l’anniversaire advenait entre 
le 15 juin et le 23 novembre. Un troisième manuscrit, aussi daté au xiie siècle, 

28	 L’archevêque de Milan utilise les paroles de « confrère » et « co-évêque » en s’adressant 
à Rampertus témoignant ainsi de la réciprocité du respect et de la considération que le 
prélat de Brescia lui vouait, voir Codex Diplomaticus Langobardiae, éd.  cit., document 
no 148, col.  257  : «  Angelbertus humilis beatae mediolanensis ecclesiae antistes. Notum 
esse cupimus cunctis Christi Dei nostri cultoribus, quod confrater atque coepiscopus noster 
Rambertus, cum suorum sacerdotum aliorumque fidelium consensu in loco, ubi sanctorum 
Faustini atque Jovitae martyrum corpora quiescunt, monachorum edificabit cenobium ».

29	 Pour une présentation détaillée de la tradition manuscrite de la Translatio voir M. Bettelli 
Bergamaschi, « Ramperto vescovo di Brescia », art. cit., p. 113‑118.



323

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

analogue au ms A I 12, est conservé à Trente (Biblioteca Comunale ms 1566) 30. 
La tradition manuscrite de la Translatio sancti Filastrii est plutôt linéaire : le 
passionnaire A I 12 est un codex descriptus de A I 8 qui vraisemblablement avait 
été copié d’un antigraphe du xie siècle écrit probablement en caroline, mais qui 
n’a malheureusement pas été conservé.

Une analyse rapide de A I 8 nous révèle la surprenante insertion du texte 
hagiographique dédié à Filastre à l’intérieur d’un véritable libellus consacré au 
saint évêque de Brescia. Dans les manuscrits A I 8 et A I 12, la Translatio est 
précédée par le sermon de Gaudence en honneur de Filastre, par une notice 
extraite du martyrologe de Brescia accompagnée d’une courte épitaphe du 
saint et enfin par la liste des évêques qui avaient occupé le siège épiscopal local 
avant lui 31. Le récit de la translation est ensuite suivi par le Carmen saphicum 
pentametrum ad laudem beati Filastrii 32, par une notice introductive 33 et enfin 
par l’épître de saint Augustin à Quodvultdeus à propos du traité Diversarum 

30	 Le manuscrit conservé à Trente réunit les pièces dédiées aux saints dont l’anniversaire 
tombait entre le 29  juin et le 23  novembre  : il s’agit vraisemblablement du deuxième 
tome d’un légendier appartenant à l’Église de Brescia puisque il présente non seulement 
les hagiographies des saints évêques locaux, mais aussi des nombreuses annotations en 
marge qui renvoient aux églises de la ville padane. Pour une présentation plus détaillée 
du manuscrit voir «  Pro bibliotheca erigenda  ». Manoscritti e incunaboli del vescovo di 
Trento Iohannes Hinderbach (1465-1486), éd.  F.  Leonardelli, Trento, Comune di Trento, 
1989, p. 66‑70. Voir également M. Pantarotto, « Un terzo testimone del Libellus de sancto 
Philastrio: il Passionario della Biblioteca Comunale di Trento 1566 », Annali Queriniani, 4, 
2003, p. 95-113.

31	 Ce court paragraphe a été publié par J.-Ch. Picard, Le Souvenir des évêques, op. cit., 
p. 434. Sur le manuscrit AI8, on lit en effet : « Sed et in martyrologio nostre brixiensis 
Ecclesiae ita scriptum invenimus XV  Kal.  Aug. Brixiae assumptio beatissimi papae 
Filastrii. Iacet ad sanctum Andream. Titulus autem sepulchri eius siti iuxta altare 
beatissimi Andree apostoli. In meridiana plaga hic erat. Filastrius beatissimae memoriae 
hic requiescit in pace. Primus episcopus brixiensis fuit Anathalon mediolanensis 
archiepiscopus, Secundus Clateus, Tertius Viator, Quartus Latinus, Quintus Appollonius, 
Sextus Ursicinus, Septimus Faustinus, Octavus Filastrius ».

32	 Carmen ad laudem beati Filastrii, AASS, IV, p. 384‑385.
33	 Le texte de cette notitia a été transcrit intégralement par M.  Bettelli Bergamaschi, 

« Ramperto vescovo di Brescia », art. cit., p. 110-111. Sur le manuscrit AI8, on lit : « Ne quis 
auditorum lectorumve autumet nos temerarie tanto patri papaeque nostro, venerabilis 
siquidem memoriae, Filastrio, impendere honores, optimum duximus sanctorum 
patrum subscribere testimonia, dum scriptum sit  : In ore duorum vel trium testium 
stare omne verbum. En habes quicumque aemulus vel desiderabilis auditor, testes 
Augustinum episcopum et Quodvultdeum diaconem atque Gaudentium episcopum 
Brixiensem successorem eiusdem Filastrii, nec non triginta Brixienses episcopos, 
qui mirabili reverentia sepulcrum et altare et diem transitus eius, mirabilibus edocti, 
honorificaverunt usque ad tempus nostrum  ». On retrouve dans cette brève notice le 
souvenir des trente évêques de Brescia qui avaient honoré le sépulcre de Filastre et 
que Rampertus avait rappelés dans son introduction à la Translatio. Ceci est un indice 
ultérieur de la cohésion et de l’homogénéité du libellus tel qu’il est conservé dans les 
deux manuscrits de la Biblioteca Queriniana de Brescia.



324

hereseon de Filastre 34. L’homogénéité et la cohésion du libellus est clairement 
démontrée par sa transcription intégrale dans le passionnaire A I 12 où le copiste 
ne se limita pas à copier le texte hagiographique mais décida également de 
reproduire intégralement le dossier de textes.

Le singulier incipit de BHL, 6797 avec la liste des trente évêques de Brescia 
qui suivirent Filastre sur le siège épiscopal trouve logiquement sa place si 
l’on le rapproche des textes qui le précédaient dans le petit livret, à savoir le 
sermon de Gaudence, la notitia extraite du martyrologe local et la liste des 
sept premiers évêques de Brescia. L’identification du premier évêque local avec 
l’archiepiscopus mediolanensis Anatalon représente un détail fondamental pour 
la compréhension des rapports entre les Églises de Brescia et de Milan. Le nom 
d’Anatalon a pour première attestation la mention insérée par Paul Diacre dans 
son Liber de episcopis Mettensibus où il est investi par saint Pierre de la mission de 
fonder l’Église milanaise 35. Dans la liste épiscopale qui précède la Translatio, le 
compilateur ne fait aucune allusion à cette investiture de saint Pierre, mais il est 
intéressé manifestement beaucoup plus par le fait de faire remonter les origines 
de l’Église de Brescia à l’époque apostolique. Nous savons par le récit de la Passio 
sanctorum Faustini et Iovitae (BHL, 2836) qu’Apollonius, cinquième évêque 
de Brescia comme il est noté dans notre liste, était contemporain des saints 
locaux Faustin et Jovite. Les deux martyrs avaient vécu à l’époque de l’empereur 
Hadrien (117‑138) ; l’existence de quatre prédécesseurs d’Apollonius, telle 
qu’elle est témoignée par le livret dédié à Filastre, nous renvoie donc directement 
à l’époque des missions apostoliques. Il est vrai, toutefois, que l’insertion du 
nom d’Anatalon pourrait être successive au moment d’affirmation du culte de 
saint Filastre : l’hymne en acrostiche dédié au saint de Brescia le définit de façon 
incontestable comme le septième élevé sur le siège épiscopal. Comme il est 
souligné par Jean‑Charles Picard, la position de l’adjectif septimus en ouverture 
de strophe est une preuve fiable de l’exactitude de la leçon : la première lettre 
est, en effet, nécessaire pour former l’acrostiche « Filastrius Bricsiensis Praesul » 36. 
L’hymne en question reproduit en vers les données offertes par le sermon de 
Gaudence en honneur de son prédécesseur. Le poème fut par conséquent 

34	 Voir Filastrius Brixiensis, Diversarum hereseon liber, éd.  F.  Heylen, Turnhout, Brepols, 
CCSL, 9, 1957. Une traduction en italien a été préparée sur l’édition de Heylen par Gabriele 
Banterle ; voir San Filastrio di Brescia, Delle varie eresie. San Gaudenzio di Brescia, Trattati, 
introd., trad., notes et index par G.  Banterle, Roma, Città Nuova, coll. «  Scriptores circa 
Ambrosium », 2, 1991.

35	 Paulus Diaconus, Liber de episcopis Mettensibus, éd.  cit., p.  261  : «  Igitur cum Romam 
pervenisset [Petrus], illico qui summas quasque urbes in occiduo positas Christo domino 
per verbum fidei subiugaret, optimos eruditosque viros ex suo consortio direxit. Tunc 
denique Apollinarem Ravennam, Leucium Brundisium, Anatolium Mediolanum misit ».

36	 J.-Ch. Picard, Le Souvenir des évêques, op. cit., p. 437, n. 133.



325

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

attribué à la plume du célèbre évêque de Brescia, paternité dont le même 
Rampertus semble douter 37. Puisque l’affirmation de la figure d’Anatalon peut 
être reconduite à la période lombarde – Paul Diacre étant porte-parole de cette 
tradition –, il n’est pas possible de trancher sur la datation de l’introduction du 
nom de l’archevêque milanais dans la liste des évêques de Brescia 38. Rampertus 
accepte en effet la tradition transmise par Gaudence qui considérait Filastre 
comme le septième évêque locale 39. Néanmoins, cela ne peut pas être retenu 
comme la preuve définitive du rattachement de la fondation épiscopale de 
Brescia à Milan à une époque postérieure au ixe siècle surtout en considérant 
la valeur théologique du nombre « sept » et le penchant de Rampertus pour le 
symbolisme des nombres. Définir le moment propice à l’affirmation d’un tel 
rapport génétique entre les Églises de Milan et Brescia, à la lumière des indices 
présentés par la documentation connue, risque d’être une opération arbitraire 
à laquelle il conviendra de ne pas attribuer une importance excessive. Même 
si l’on s’abstient de souligner le poids déterminant du rôle fondateur accordé 
à Anatalon, le texte de la Translatio uni à la notice qui le précède forme un 
ensemble cohérent conçu pour souligner l’antiquité et le prestige de l’Église 
de Brescia. 

Le sermon de Gaudence appartenait vraisemblablement lui aussi au livret 
compilé à l’occasion de l’écriture de la Translatio sancti Filastrii par l’initiative 
de Rampertus. Celui-ci déclare ouvertement : 

Veluti etenim in edito sermone a praesule Gaudentio, vitae scilicet beatissimi 
Filastrii pontificis, legitur, fuisse eum omni aetati et conditioni et sexui stupenda 
benignitate communem, immo humilibus coniunctiorem quibusque, ita nunc 
omnibus languentium aetatibus, meritis suis suffragantibus, Christo mediante, 
profuit et sexibus 40.

Le renvoi précis au sermon de Gaudence est un indice convaincant de son 
placement en ouverture du libellus dès le premier moment de son organisation. 

37	 Translatio sancti Filastrii, éd. cit., p. 135 : « sed et rhythmicum hymnum quem auctoritatis 
ergo Gaudentium episcopum fecisse ferunt, cantare de ipso sedule consueverat. 
Gaudentium autem ipsum composuisse nuto, cum longe aliterque sensus primae lineae sit 
et ipse rhythmus elementa nominis compositoris sui per capita, ut ita dixerim, versuum, si 
quis intendat, habeat ».

38	 Il faut toutefois signaler que les historiens se sont plutôt prononcés pour une insertion 
apportée entre xe et xiie siècle après la compilation du Libellus de situ civitatis mediolanensis, 
œuvre qui bâtit le prestige de l’Église milanaise sur la fondation apostolique de l’apôtre 
Barnabé ; voir J.‑Ch. Picard, Le Souvenir des évêques, op. cit., p. 436‑440.

39	 Translatio sancti Filastrii, éd.  cit., p.  127  : «  Etenim hic septimus Episcopus Brixiensem 
ecclesiam Christo, tunc praedicando congregans sanctum dogma custodivit ».

40	 Ibid., p. 130.



326

Jean-Charles Picard a proposé que la Translatio fut conçue par Rampertus 
comme la suite du Tractatus XXI de Gaudence, ce qui expliquerait l’absence 
d’une vraie introduction au récit de la translation et la présence du mot 
autem dans la première phrase du texte 41. La liste des évêques de Brescia était 
certainement sous les mains de Rampertus qui se soucia de prouver la continuité 
du culte de Filastre depuis sa mort en présentant les noms des trente successeurs 
du saint. Il n’a rien de surprenant à ce que les noms des premiers évêques de la 
cité aient été insérés entre les deux pièces dans un moment proche à la rédaction 
du texte – et peut-être par l’initiative du même Rampertus – pour reconstituer 
la liste épiscopale complète, document qui visiblement existait à Brescia au 
ixe siècle. Le rapprochement de ces documents s’accorde bien avec la volonté 
de notre évêque-hagiographe qui songea à mettre en valeur dans son récit 
hagiographique la ligne directe qui rattachait, par une ligne ininterrompue, la 
communauté du présent à l’ecclesia des origines.

De la même manière, il est possible que l’hymne explicitement mentionné 
dans la pièce hagiographique ait été ajouté comme complément aux documents 
choisis. L’intégration au livret de l’épître d’Augustin comme texte conclusif est 
assez frappante puisqu’il s’agit de la pièce qui est la moins encline à glorifier la 
figure du saint episcopus Filastre corroborée par les autres documents. Augustin 
était en effet plutôt tiède au moment de présenter le traité de l’évêque de Brescia 
auquel il fait référence dans son De Haeresibus tout en manifestant sa préférence 
pour le Panarion d’Épiphane de Salamine 42. Par ailleurs la connaissance directe 
de l’œuvre de Filastre par Augustin, père de l’Église et autorité en matière 
de doctrine chrétienne, suffisait largement à rehausser le prestige du saint 
évêque qui avait été non seulement collègue d’Ambroise, mais aussi source 
d’information pour l’œuvre d’Augustin.

Indépendamment de l’ordre des textes dans le livret ou de l’épaisseur que 
celui-ci eut au moment de sa première constitution à l’époque de Rampertus, 
l’organisation d’un tel dossier de documents est un témoignage capital de 
la propagande épiscopale mise en place à Brescia dans le deuxième quart 
du ixe siècle. La redécouverte des origines et l’accent mis sur la continuité 
ininterrompue de la ligne de succession des évêques, depuis la fondation 
de l’Église locale jusqu’au temps présent, est une des stratégies de politique 

41	 J.-Ch. Picard, Le Souvenir des évêques, op. cit., p. 435.
42	 Augustin déclare dans son De haeresibus : « Filaster autem Brixianus episcopus in prolixissimo 

libro quem de haeresibus condidit » (Aurelius Augustinus, De haeresibus ad Quodvultdeus 
liber unus, éd. R. Vander-Plaetse, C. Beukers, Turnhout, Brepols, CCSL, 46, 1969, p. 309). Dans 
l’épître 222 à Quotvultdeus, le jugement sur l’œuvre de Filastre est explicite : « Neque enim 
putandum est aliquas ignorasse Epiphanium, quas noverat Filastrius, cum Epiphanius longe 
Filastrio doctior eminuerit » (Aurelius Augustinus, Epistula CCXXII, ibid., p. 276‑277).



327

giorgia vocino     M
ém

oire épiscopale et hagiographie à l’époque carolingienne

ecclésiastique qui connut un réel succès à l’époque carolingienne. Malgré 
la fragilité des libelli, telle qu’elle a été soulignée par Joseph-Claude Poulin, 
le petit dossier de textes dont il a été question dans ce paragraphe pourrait 
représenter une confirmation supplémentaire du fait que la première étape 
pour la transmission et l’affirmation du document hagiographique passait par 
l’intégration dans un livret 43. Pour le cas ici présenté, il est peut-être possible 
d’entrevoir, parmi les éléments offerts par une documentation tardive, les traces 
indirectes de l’existence et du contenu d’un de ces petits libelli.

L’initiative de Rampertus de Brescia de procéder à la translation des reliques 
de son prédécesseur Filastre et d’ensuite fixer sur parchemin la mémoire de 
cette opération n’est que l’expression cohérente de la politique et de la culture 
d’un évêque de l’époque carolingienne, soucieux de la valorisation et de la 
légitimation de son Église. Le charismatique prélat de Brescia eut recours d’un 
côté aux éléments offerts par la tradition – l’œuvre de Gaudence, d’Augustin 
et les textes qu’il pouvait lire et rassembler dans sa bibliothèque –, de l’autre il 
organisa cette mémoire à la lumière et sous l’influence des instances du temps 
présent. L’insistance sur la relation de Filastre avec Ambroise, présentée par 
Rampertus sous le signe d’une féconde collaboration, n’a rien de surprenant 
lorsque l’on se rappelle de l’émulation et de l’engagement commun dans la 
réforme des monastères qui lièrent l’évêque de Brescia à son métropolitain dans 
le deuxième quart du ixe siècle.

La tradition et la mémoire pouvaient alors être remodelées pour être le vecteur 
et la preuve d’aspirations nouvelles. La valeur de la continuité et l’attention 
aux origines fondatrices – d’autant plus prestigieuses qu’elles pouvaient 
remonter jusqu’à l’époque apostolique – sont deux des enjeux spécifiques du 
discours carolingien en matière d’histoire, que ce soit l’histoire de la dynastie 
carolingienne ou celle d’une Église du regnum Italiae. L’hagiographie ne pouvait 
qu’être elle aussi touchée par le même souci de retracer ce fil rouge qui réunissait 
dans une histoire sainte la communauté chrétienne vivante au Christ par le 
biais des apôtres et de ses successeurs. Le cas de la Translatio sancti Filastrii 
et du dossier des textes choisis pour accompagner le récit hagiographique est 
un exemple parlant des stratégies de la mémoire mises en place à la période 
carolingienne dans un évêché qui était certainement périphérique par rapport 
aux centres névralgiques de l’Empire, mais qui était tout aussi inspiré par les 
mêmes discours qui intéressaient les grands savants de l’époque.

43	 J.-C. Poulin, «  Les libelli dans l’édition hagiographique avant le xiie  siècle  », dans 
M. Heinzelmann (dir.), Livrets, collections et textes. Études sur la tradition hagiographique 
latine, Ostfildern, J. Thorbecke, coll. « Beihefte der Francia », 63, 2006, p. 15‑193.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

329

LE COURONNEMENT IMPÉRIAL DE BÉRENGER Ier (915) 
D’APRÈS LES GESTA BERENGARII IMPERATORIS

François Bougard
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

En 915, vraisemblablement le 3 décembre, dimanche de l’Avent 1, Bérenger Ier, 
roi d’Italie depuis 888, fut sacré et couronné empereur par le pape Jean X 
(914‑928). Le Panégyrique de l’invincible empereur Bérenger, que certains 
considèrent comme « le plus beau poème épique du haut Moyen Âge » 2, a salué 
ce succès tardif et longtemps attendu, obtenu à soixante ans révolus et à l’issue 
de près de trente ans années d’un gouvernement contrasté au cours duquel 
l’emprise de Bérenger sur le royaume avait plus d’une fois été battue en brèche. 
La Geste de Bérenger, selon le titre plus couramment donné à l’ouvrage, est due 
à un clerc anonyme de l’entourage du souverain, également responsable d’un 
certain nombre de gloses expliquant plusieurs mots ou passages parfois obscurs. 
Débutant par l’évocation de la transmission par Charles le Gros du destin de 
l’Empire romain à Bérenger alors duc de Frioul et par le couronnement royal 
à Pavie, elle culmine à la fin du quatrième et dernier livre avec la cérémonie de 
l’adventus à Rome et du couronnement impérial à Saint-Pierre, qui occupent une 
bonne centaine d’hexamètres. La manière dont ceux-ci présentent l’événement 
en fait un jalon précieux pour l’histoire du protocole et du rituel, raison pour 
laquelle ils figurent en bonne place dans les travaux sur la question 3, tout en 

1	 Sur la date, cf. J.F.  Böhmer, Regesta imperii,  I, 3, 2, par H.  Zielinski, Köln/Weimar/Wien, 
Böhlau, 1998, no 1313.

2	 M. Giovini, « Il concetto di humanitas nei Gesta Berengarii imperatoris (x sec.) e la XV satira di 
Giovenale », Maia. Rivista di letterature classiche, 48, 1996, p. 301-309, ici, p. 301. Manuscrit 
unique du xie  siècle  : Venise, Bibl. Naz. di San Marco, lat.  XII,  45  ; éd. P.  Von Winterfeld, 
dans MGH, Poetae,  IV, 1, Hannover, 1899, p. 354-403. Traduction italienne récente  : Gesta 
Berengarii. Scontro per il regno nell’Italia del x secolo, F. Stella, intr. G. Albertoni, Ospedaletto, 
Pacini, 2009, avec bibliographie. Frédéric Duplessis prépare une traduction française et une 
étude de l’ensemble du texte.

3	 A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell bei mittelalterlichen Papst-Kaiser-Treffen, Köln/Weimar/
Wien, Böhlau, 1999, sub verbo « Berengar I. » ad ind. ; H. Hoffmann, « Roma caput mundi ? 
Rom und Imperium Romanum in der literarischen Diskussion zwischen Spätantike und dem 
9. Jahrhundert », dans Roma fra Occidente e Oriente. Settimane di studio del Centro italiano 
di studi sull’alto medioevo,  XLIX, Spoleto, Fondazione Centro italiano di studi sull’alto 
medioevo, 2002, p. 493-559, ici p. 547 sq.



330

restant généralement sous-exploités, comme du reste l’ensemble du texte des 
Gesta Berengarii, dont la forme poétique tend à restreindre l’accès, quand elle 
ne justifie pas la négation de toute valeur historique à la source 4. Les lignes 
qui suivent proposent une traduction française du passage, dont la mise en 
relation avec les principaux modèles narratifs dont pouvait disposer et peut-être 
s’inspirer l’auteur permet d’esquisser aussi un bref commentaire.

85

90

95

100

105

110

115

Qui, licet effusos toto egerit orbe triumphos,
Cluserat imperii necdum diademate vultum
Romana steterat rutilus nec vestibus aula
Induperatorum solito de more parentum.
Cur, nisi quod vicisse dolos virtute decebat, 
Ad summum transire gradum nisi saepe vocatus ?
Summus erat pastor tunc temporis urbe Iohannes,
Officio affatim clarus sophiaque repletus,
Atque diu talem merito servatus ad usum.
Quatinus huic prohibebat opes vicina Charibdis,
Purpura quas dederat maiorum sponte beato,
Limina qui reserat castis rutilantia, Petro,
Dona duci mittit sacris advecta ministris,
Quo memor extremi tribuat sua iura diei
Romanis, fovet Ausonias quo numine terras,
Imperii sumpturus eo pro munere sertum
Solus et hocciduo caesar vocitandus in orbe.
Talibus evictus precibus iubet agmina regni,
Quîs-cum bella tulit, quîs-cum sacra munera pacis,
Affore, quę tanti gressum comitentur honoris.
Iamque iter emensus postquam confinia Romę
Attigit, ire iubet celeres ad templa sodales,
Vicinum qui se referent. Sonat ecce Subura
Vocibus elatis populi : « Properate faventes !
Rex venit Ausoniis dudum expectatus ab oris,
Qui minuet solita nostra pietate labores ! »
Fervere tunc videas urbem et procedere portis,
Quot Roma gremio gentes circumdat avito.
Interea, princeps collem, qui prominet urbi,
Pręteriens ubi se prato committit amoeno,
Singula queque modis incendunt aethera miris
Agmina. Namque prius patrio canit ore senatus,
Prefigens sudibus rictus sine carne ferarum
Indicio : « Devicta cadent temptamina posthac,
Si qua hostes animo cupient agitare ferino. »
Dedaleis Graius sequitur laudare loquelis
Stoicus, hic noster cluibus quia pollet Athenis

4	 A.  Ebenbauer, Carmen historicum. Untersuchungen zur historischen Dichtung im 
karolingischen Europa,  Wien, W. Braumüller, t. I, 1978, p. 195 : « eine negative Beurteilung 
des Werkes als historischer Quelle ».



331

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

120

125

130

135

140

145

150

155

160

165

Et sollers iter in Samia bene callet arena.
Cetera turba pium nativa voce tyrannum
Prosequitur totaque docet tellure magistrum.
Hic etiam iuvenes nitida respergine creti,
(Alter apostolici nam frater, consulis alter
Natus erat) pedibus defigunt oscula regis ;
Hinc ubi pręsul erat, gressum comitantur erilem.
Vestibuli ante fores, graduum qua pervius usus
Advehit ornatam cupidos intrare per aulam,
Ille quidem sacro fulgens residebat amictu
Altarisque subibat ovans hinc inde minister.
Quid referam populos istinc illincque coactos
Undantesque gradus, cum rex ad templa subiret
Evectus pastoris equo ? mox quippe sacerdos
Ipse futurus erat, titulo res digna perhenni.
Advenit ut tandem lecto comitante ministro
Atque pedes sensim gradibus conatur ab imis,
Undique turba premit, cui vix obstare satelles
Voce valet nutuque minans; erat omnibus ardor
Cernere presentem, cupiunt quem secula regem.
Ter quoque sacra pius gradibus vestigia fixit,
Magestate manus cogens cessare tumultus
Undantis populi. Postquam conscenderat omnem
Ascensum, aureolo pręsul surgens cliothedro
Oscula figit ovans dextramque receptat amicam.
Hinc adeunt aulam pariter tibi, Petre, dicatam,
Ianitor aetherei pandis qui limina templi.
Ante fores stant ambo domus, dum vota facessit
Rex ; etenim se cuncta loco vovet ultro daturum,
Quę prius almifici sacris cessere tyranni.
Illicet his verbis volvuntur cardine postes,
Extollitque sacer laudes per templa minister,
Utpote Silvestrum videat properare magistrum,
Constantinum etiam tipico baptismate lautum –
Nec minus his decus orbis inest rerumque potestas,
Tempora ni peiora forent impulsaque cessim.
Iam tumulo piscatoris sacra purpura regis
Sternitur et Christus lacrimis pulsatur obortis.
Templa petit ductor posthęc, ubi fercula dono
Pastoris digesta nitent. Setina propinant
Ac, decet ut regem, variant tucceta ministri.
Mox croceis mundum <ut> lampas Phoebea quadrigis
Luce, deus qua factus homo processit ab antro
Tumbali, perflat, populus concurrit ab urbe 
Cernere vestitum trabea imperiique corona
Augustum. Replicata calent spectacula totis
Aedibus, auratis splendent altaria pannis,
Cum princeps nitidus Tyrio procedit in ostro
Tegmina vestitus crurum rutilante metallo,
Quale decus terrę soliti gestare magistri.



332

170

175

180

185

190

195

200

Advenit et domini pastor prępostus ovili
Officio lętus, quamvis resonaret utrinque
Clamor : « Ades presul, totiens quid gaudia differs
Innumeris optata modis ? per vincla magistri
Te petimus, depone moras et suffice votis ! »
Talibus arę adeunt gestis absida sacratę
Lumina terrarum. Modicum post en diadema
Caesar habet capiti gemmis auroque levatum,
Unguine nectarei simul est respersus olivi ;
Caelicolis qui mos olim succrevit Hebraeis
Lege sacra solitis reges atque ungere vates,
Venturus quod Christus erat dux atque sacerdos,
Omnia quem propter caelo reparentur et arvo.
Iam sacrę resonant aedes fremituque resultant
Clamantis populi : « Valeat tuus, aurea, princeps,
Roma, diu imperiumque gravi sub pondere pressum
Erigat et supera sternat virtute rebelles ! »
Perstrepuere nimis ; sed facta silentia tandem.
Lectitat augusti concessos munere pagos
Pręsulis obsequio gradibus stans lector in altis,
Caesare quo norint omnes data munera, predo
Ulterius paveat sacras sibi sumere terras.
Dona tulit perpulchra pius hec denique templo :
Baltea lata ducum, gestamina cara parentum,
Gemmis ac rutilo nimium preciosa metallo
Ac vestes etiam signis auroque rigentes,
Distinctum variis simul ac diadema figuris.
Quid referam, quantis replerit moenia donis ?
Nonne maris paucas videor contingere guttas,
Syrtibus atque manu sumptas includere arenas,
Quando brevi tantos cludo sermone triumphos ?
[…].

 5 6 5 6

85

90

95

 Malgré l’étendue des triomphes célébrés dans le monde entier,
il n’avait pas encore ceint son visage du diadème de l’empire
et ne s’était pas tenu dans l’atrium romain dans la splendeur des habits
des empereurs selon l’usage de ses parents.
Pourquoi, sinon qu’ayant vaincu les ruses par sa valeur, il ne jugeait pas bon 
d’accéder à la marche suprême sans avoir été appelé plusieurs fois ?
Jean était alors le pasteur suprême dans la Ville,
célèbre s’il en fut par sa charge, il était aussi plein de sagesse
et depuis longtemps il se réservait à bon droit pour l’événement.
Puisque la Charybde voisine5 lui interdisait les richesses
que la pourpre des anciens avait d’elle-même données au bienheureux
Pierre, qui ouvre aux purs le seuil de lumière,
il fait porter au chef des cadeaux par ses ministres sacrés,
pour que, se souvenant du dernier jour, il rende leurs droits
aux Romains, que par la puissance divine il prenne soin des terres de l’Ausonie6,

5	 Berthe, duchesse de Toscane, opposante résolue de Bérenger  ; la mort de son époux 
Adalbert, le 17 août 915, avait en réalité libéré la communication entre la plaine du Pô et 
Rome par la façade tyrrhénienne.

6	 L’Italie, surtout le nord du royaume.



333

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

 7 8 9 10

100

105

110

115

120

125

130

135

se tenant prêt, contre ce cadeau, à ceindre la couronne impériale
et à être appelé unique César dans le monde occidental.
Vaincu par ces prières il ordonne aux troupes du royaume, 
avec lesquelles il apporte la guerre, avec elles le cadeau sacré de la paix,
de se présenter pour accompagner la marche d’un si grand honneur.
À peine, à l’issue du voyage, touche-t-il aux frontières
de Rome qu’il fait courir ses compagnons aux temples
pour annoncer qu’il est proche. Voici que Subure résonne
des vociférations du peuple : « Venez vite, applaudissez !
Le roi tant attendu vient des contrées de l’Ausonie,
pour adoucir nos peines de la bonté qui est la sienne. »
Il fallait voir alors la ville en effervescence, et s’avancer vers les portes
tous les peuples qu’enserre Rome en son sein ancestral ! 
Entre-temps le prince a laissé derrière lui la colline qui domine
la ville7 pour rejoindre une charmante prairie8,
et chaque groupe enflamme les airs en d’admirables
modulations. Voici d’abord le sénat qui chante dans la langue de ses pères,
fixant sur des bâtons la tête dépecée de bêtes sauvages9,
en avertissement : « Elles échoueront désormais, les tentatives
des ennemis, s’ils veulent en cogiter dans leurs têtes de sauvages. »
Suit l’éloge d’un stoïcien grec, dans les mots
de Dédale : c’est qu’il est fameux, notre roi, dans la noble Athènes,
et connaît bien, l’adroit, le chemin des sables de Samos10.
Le reste de la foule escorte avec la voix du cru le bon
monarque et fait savoir à toute la terre qu’il est le maître.
Et même les jeunes gens nés de noble semence
(le premier frère du pape, l’autre fils
de consul) couvrent de baisers les pieds du roi ;
puis ils font escorte aux pas du maître là où était le pape.
Devant les portes de l’entrée, là où les degrés faciles
conduisent ceux qui veulent pénétrer dans l’atrium paré,
celui-ci siégeait dans la splendeur du manteau sacré,
tandis que les ministres joyeux se glissaient de part et d’autre de l’autel.
Comment raconter les populations agglutinées de tous côtés,
l’onde en crue sur les marches, quand le roi s’approche du temple,
montant le cheval du pasteur ? C’est qu’il s’apprêtait lui-même
à revêtir bientôt le sacerdoce – l’événement vaut mémoire éternelle !
Quand il arrive enfin escorté de ministres choisis
et qu’à pied il entreprend de gravir un à un les degrés,
la foule fait partout pression, la garde peine à la contenir,
menaçant de la voix et du geste ; tous brûlaient 
de voir en personne ce roi si longtemps désiré.

7	 Le Monte Mario.
8	 Le Pratum Neronis, actuel quartier des Prati.
9	 Des têtes de dragons sculptées dans du bois, comme l’explique la glose.
10	 Allusion, comme l’indique le glossateur, à la lettre Y « inventée » par Pythagore de Samos : 

le sage sait choisir le bon côté de la fourche, c’est-à-dire la vertu plutôt que le vice  ; 
cf. F. De Ruyt, « L’idée du Bivium et le symbole pythagoricien de la lettre Y », Revue belge 
de philologie et d’histoire, 10, 1931, p. 137‑144. La source est ici Perse 3, 56-57 (l’allusion 
à la quête de la sagesse par les Grecs dans I Cor. 1, 22 à laquelle renvoie l’éditeur est très 
vague).



334

140

145

150

155

160

165

170

175

180

Et trois fois il arrêta son pas sacré sur les marches,
d’une main majestueuse intimant de cesser le tumulte
du peuple ondoyant. Quand il eut fait toute
l’ascension, le prélat se leva de son pliant11 doré ;
joyeux, il l’embrasse et accueille sa main droite amie.
Puis ils se dirigent ensemble vers l’atrium qui t’est consacré, Pierre,
toi le gardien qui ouvre le seuil du temple des cieux.
Tous deux se tiennent devant les portes de la demeure, tandis que le roi
prie : il fait vœu en effet de donner à nouveau à ce lieu
ce que les généreux monarques ont cédé au sacré.
À ces mots les battants tournent aussitôt sur leurs gonds
et le ministre sacré élève des louanges dans le temple,
à la vue de l’empressement du maître Silvestre
et de Constantin purifié par le symbole du baptême.
Ils n’ont pas moindre honneur dans le monde, ni moindre puissance,
si l’époque n’avait été pire et plus reculée. 
Déjà la pourpre sacrée du roi se prosterne au tombeau
du pêcheur et Christ est ému par les larmes qui montent.
Après quoi le chef rejoint le temple, où brillent des plateaux chargés
des dons du pasteur. Les ministres font passer du vin de Sezze
et, comme il sied à un roi, servent des préparations de viandes12 variées.
Bientôt, quand la lampe de Phébus, de son quadrige doré, fait souffler
sur le monde la lumière dans laquelle Dieu fait homme est sorti de la grotte
du sépulcre13, le peuple accourt depuis la ville
pour voir l’Auguste portant la trabée et la couronne
impériale. Tous les lieux saints s’enfièvrent du tableau
répété, les autels resplendissent de parements dorés,
quand le prince somptueux s’avance dans la pourpre de Tyr,
les jambes couvertes de métal brillant,
autant d’honneurs terrestres qui sont ceux des maîtres.
Arrive aussi le pasteur préposé au troupeau du seigneur
tout réjoui de son office, même si de part et d’autre résonnent
les cris : « Allez, prélat, pourquoi retardes-tu de toutes les façons
la fête si désirée ? Par les chaînes du maître14

s’il te plaît, cesse de traîner et exauce les vœux ! »
Poussées par ces démonstrations, les lumières de la terre s’approchent de l’abside
de l’autel sacré. En un instant, voici un diadème
que César porte sur la tête, relevé de gemmes et d’or,
en même temps qu’il reçoit l’onction du doux olivier ;
c’est l’usage qui s’était établi chez les Hébreux, élus des cieux,
coutumiers selon la loi sacrée de l’onction des rois et des prophètes
car devait venir le Christ, chef et prêtre
par qui tout serait racheté au ciel et sur terre.

11	 Cf. la glose à cliothedro : « sella plectilis ».
12	 Lat. (Perse, Apulée) tucceta, qui désigne des préparations du genre boulettes ou saucisses 

et que le glossateur explicite par regales epulas.
13	 Manière de dire qu’il s’agit d’un dimanche, non obligatoirement pascal. Mais l’enjeu de la 

formulation dépasse peut-être celui de la périphrase alambiquée, voir infra, p. 339.
14	 Saint Pierre.



335

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

185

190

195

200

Déjà le saint lieu résonne et renvoie l’écho des acclamations
du peuple qui s’écrie : « Vive ton prince, Rome
la Dorée, qu’il relève l’empire longtemps accablé d’un grand
poids et qu’avec la puissance d’en haut il abatte les rebelles ! »
Le vacarme est à son comble ; mais enfin on fait silence.
Debout en haut des marches, un lecteur donne et redonne lecture des localités 
concédées par le don de l’Auguste en hommage au prélat,
pour que tous sachent bien les cadeaux donnés par César, et que le pillard
ait encore plus peur de mettre la main sur les terres sacrées.
Enfin le bon prince offre au temple ces dons magnifiques :
les larges baudriers des ducs, ce qu’ont porté les chers parents,
rendus si précieux par les gemmes et le métal brillant,
et aussi des habits raidis par l’or et les insignes,
en même temps qu’un diadème ponctué de figures variées.
Comment raconter tous les dons dont il a comblé la ville ?
N’ai-je pas l’air de recueillir quelques gouttes d’eau de la mer
et serrer une poignée du sable des Syrtes
quand j’enferme de si grands triomphes en un si bref récit ?
[…].

Telle qu’elle est décrite, la cérémonie répond à toutes les lois du genre et peut 
se décomposer en trois moments successifs.

1) Préparation diplomatique (v. 95-99)

Quel que soit le souhait de Bérenger de ceindre la couronne impériale, 
depuis longtemps battu en brèche par ses opposants, spécialement toscans, 
il ne suffit pas au roi d’avoir le champ politique et militaire libre pour 
se présenter à Rome, sûr de son fait. L’initiative revient au pape et à une 
invitation de celui-ci, sous couvert d’une demande d’aide contre l’ennemi 
du moment, assortie de conditions à respecter par l’impétrant. Le poète fait 
ainsi état d’une ambassade ecclésiastique porteuse de cadeaux et surtout 
d’une lettre, dont la teneur rappelle celles que Jean VIII envoyait au tournant 
des années 870‑880 aux compétiteurs de l’empire : en novembre 877, il 
répondait ainsi à Carloman, qui lui avait fait connaître son intention de venir 
prochainement à Rome, qu’il devrait attendre d’y avoir été invité formellement 
par une ambassade pontificale et d’avoir donné des garanties quant aux 
« concessions perpétuelles » qu’il devrait faire au Saint-Siège – comprenons : le 
renouvellement du pactum avec l’Église romaine 15. Le rappel de la perspective 
du jugement dernier (v. 96) est aussi une constante de la correspondance 
pontificale. Les démêlés du même Jean VIII avec Charles le Gros, qui s’imposa 
en force en 879‑880 sans avertir le pape ni prendre d’engagement officiel 
quant à l’« exaltation » du siège apostolique 16, malgré les nombreux courriers 

15	 MGH, EE, VII, 64, p. 57, l. 29‑31.
16	 MGH, EE, VII, 168, p. 136 ; MGH, EE, VII, 234, p. 207‑208.



336

du pontife, en disent long sur l’importance de ces préliminaires, nés de la fin 
de la succession naturelle à l’empire et sur lesquels les papes se sont bâti un 
espace de manœuvre politique qui, jusque là, n’avait pas lieu d’être. Signe des 
temps, lors de tractations précédentes, en 910 ou 911, le pape Serge III avait 
brutalement signifié à Bérenger qu’il « n’aurait pas la couronne » sans avoir 
préalablement promis de mettre à pied le marquis d’Istrie Alboin, coupable 
d’usurper des biens de l’église de Ravenne 17.

2) Adventus (v. 103-160)

Le poète, voire les ordonnateurs du rituel, disposai(en)t pour l’adventus 
de deux modèles détaillés dans le Liber pontificalis, celui de la visite faite 
par Charlemagne à Adrien Ier durant le siège de Pavie de 774 et celui du 
couronnement de Louis II comme roi des Lombards en 844 18. On a depuis 
longtemps relevé que le récit de 844 dépend étroitement de celui de 774, ce 
qui permet de faire d’autant mieux ressortir les différences entre l’un et l’autre, 
justifiées par le contexte – en 774 un souverain libérateur, en 844 un jeune roi 
envoyé par l’empereur avec une forte suite armée pour enquêter sur la récente 
élection du pontife, qui avait eu lieu dans des circonstances troublées et sans 
consultation des représentants de Lothaire Ier. Si, comme le suggère Achim 
Thomas Hack 19, le déroulement même du rituel suivi pour Louis II (et non 
seulement sa mise en écriture) a pu, en l’absence d’ordo à cette date, calquer le 
précédent, l’hypothèse vaut aussi pour 915 puisqu’il n’existait pas davantage 
de règlement écrit de la cérémonie, ni non plus de récit alternatif au précédent 
à l’exception de la brève description de l’adventus d’Arnulf en 896, sous la 
plume de l’annaliste de Fulda 20. Il faudrait alors établir les correspondances 
suivantes, qui permettent de mieux saisir la succession des étapes exprimée de 
manière parfois allusive par le poète :

– arrivée des troupes aux frontières romaines :
Gesta 
Ber., 
v. 104-
105

Charlemagne : […] adveniens ut 
in ipso sabbato sancto se liminibus 
praesentaret apostolicis.

Louis II : Ipsi vero, a quo in oras Bolonie 
civitatis teligeris suis exercitibus sunt ingressi 
[…] ad Fontem pervenerunt Capellae.

17	 H. Zimmermann, Papsturkunden 896-1046, 2e  éd., Wien, Verlag der Österreichichen 
Akademie der Wissenschaften, t. I, 1988, n° 30, p. 53.

18	 Le Liber pontificalis, éd. L. Duchesne, Paris, E. Thorin/E. De Boccard, t. I, 1886, p. 496-497 ; 
t. II, 1892, p. 88.

19	 A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell, op. cit., p. 361.
20	 Annales Fuldenses sive Annales regni Francorum orientalis, éd. F. Kurze, Hannover, 1891, 

MGH, SS rer. Ger. [7], p. 128.



337

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

– occursus de la population romaine :
Gesta 
Ber., 
v. 106-
110

Charlemagne : Cuius adventum 
audiens antedictus beatissimus 
papa […] direxit  in e ius 
occursum universos iudices ad 
fere XXX milia ab hac Romana 
urbe […] : ibi eum cum bandora 
suscepereunt.

Louis  II  : Quorum adventum antedictus 
beatissimus papa Sergius fieri propius cum 
cognovisset, in eius excellentissimi Ludovici 
regis occursum universos iudices ad fere 
VIIII miliaria ab hac Romana urbe direxit. 
Quem cum signis et magnis resonantibus 
laudibus susceperunt.

– à l’approche de Rome, laudes des corps constitués :
Gesta 
Ber., 
v. 111-
122

C h a r l e m a g n e   :  Et  d u m 
adpropinquasset fere unius 
miliario a Roamana urbe, direxit 
universas scolas militiae […] 
laudesque illi omnes canentes, 
cum adclamationem earundem 
l a u d i u m  v o c i b u s  i p s u m 
Francorum susceperunt regem.

Louis II : Et dum Urbi poene unius miliarii 
spatio adpropinquasset, universas militiae scolas 
una cum patronis direxit, dignas nobilissimo 
regi laudes omnes canentes, aliosque militiae 
edoctissimos Grecos, imperatorias laudes 
decantantes, tum dulcisonis earundem laudium 
vocibus, ipsum regem glorifice susceperunt.

– hommage des iuvenes : 
v. 123-
125

Charlemagne : – Louis II : –

– le roi est accompagné auprès du pape :
Gesta 
Ber., 
v. 126

Charlemagne  : Carolus […] 
descendens de eo quo sedebat 
equo, ita cum suis iudicibus 
ad beatum Petrum pedestris 
properare studuit.

Louis II : Tunc, suo universo cum populo, 
omnibus Romanis iudicibus et scholis 
antecedentibus, ad beatum Petrum studuit 
properare.

–  le pape attend en haut du parvis de Saint-Pierre, avec son clergé :
Gesta 
Ber., 
v.  127-
130

Charlemagne : Quod quidem 
antedictus almificus pontifex 
[…] cum universo clero et populo 
romano ab beatum Petrum 
properavit ad suscipiendum 
eundem Francorum regem, et in 
gradibus ipsius apostolicae aulae 
eum cum suo clero prestolavit.

Louis II : Quem antedictus almificus pontifex 
in gradibus ipsius apostolicae aulae eundem 
regem […] suo cum clero expectavit. […] ubi 
in atrio, super grados, iuxta fores ecclesiae, cum 
universo clero et populo Romano adsistebat.

– dans Rome, le roi monte le cheval du pape :
v. 131-
132

Charlemagne : – (pedestris, cf. 
supra).

Louis II : –



338

– le roi monte le parvis, à la rencontre du pape :
G e s t a 
Ber., 
v. 136-
143

Charlemagne  : Coniungente vero 
eodem […] Carulo rege, omnes grados 
singillatim eiusdem sacratissimae 
beati Petri aecclesiae deosculatus est et 
ita usque ad praenominatum pervenit 
pontificem […].

Louis  II  : Coniungente vero eodem 
rege, universosque gradus eiusdem 
sacratissime beati Petri ecclesiae ascendente, 
ad  praenominatum propinquavi t 
pontificem [...].

– le roi et le pape s’embrassent et, main dans la main, se présentent devant 
Saint-Pierre :

G e s t a 
Ber., 
v.  144-
146

Charlemagne : Eoque suscepto, 
mutuo se amplectentes, tenuit isdem 
christianissimus rex dexteram 
manum antedicti pontificis […].

Louis II : Tunc mutuo se amplectentes, tenuit 
idem Hludovicus rex dexteram antedicti 
pontificis ; in interius ingressi atrium, ad 
portas pervenerunt argenteas.

– devant les portes de la basilique, fermées, le roi confirme être venu d’un 
cœur pur et prête serment de défendre l’Église romaine :

G e s t a 
Ber., 
v.  147-
149

Charlemagne : – Louis II : Tunc almificus praesul, claudi faciens 
omnes ianuas beati Petri, atque serrari praecepit, 
et regi, Spiritu sancto admonente, sic dixit : « Si 
pura mente et sincera voluntate et pro salute 
reipublice ac totius urbis huiusque ecclesiae huc 
advenisti, has mea ingredere ianuas jussione. Sin 
aliter, nec per me, nec per meam concessionem 
istae tibi portae aperientur. » – Statim rex illi 
respondens dixit quod nullo maligno animo aut 
aliqua pravitate vel malo ingenio advenisset.

– les portes de la basilique s’ouvrent, le roi et le pape y entrent ensemble ; 
acclamations ; prosternation devant la confession de saint Pierre :

G e s t a 
Ber., 
v.  150-
156

Charlemagne  : […] et ita in 
eandem venerandam aulam 
beati Petri principis apostolorum 
ingressi sunt, laudem Deo et eius 
excellentiae decantantes universus 
clerus et cuncti religiosi famuli 
Dei, extensa voce adclamantes : 
« Benedictus qui venit in nomine 
Domini » et cetera. Sicque cum 
eodem pontifice ipse Francorum rex 
simulque et omnes episcopi, abbates 
et iudices et universi Franci qui cum 
eo advenerant, ad confessionem 
beati Petri adpropinquantes, 
seseque proni ibidem prosternentes, 
Deo nostro omnipotenti et idem 
apostolorum principi propria 
reddiderunt vota […].

Louis II : Tunc eodem praesule praecipiente, 
obpositis manibus, praedictas ianuas 
patefecerunt, et ita in eandem venerandam 
aulam beati Petri ingressi sunt, laudem Deo 
et eius excellentiae decantantes universus 
clerus et cuncti religiosi famuli Dei, extensa 
voce adclamantes : « Benedictus qui venit 
in nomine Domini » et cetera. Sicque cum 
eodem pontifice ipse rex simulque omnes 
episcopi, abbates et iudices et universi Franci 
qui cum eo advenerant, ad confessionem beati 
Petri adpropinquantes, seque proni ibidem 
prosternentes, Deo nostro omnipotenti et idem 
apostolorum principi gratias reddiderunt.



339

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

– banquet :
v.  157-
160

Charlemagne  : Alia vero die 
[…] perrexit cum prenominato 
pon t e f i c e  in  La t e ranen s e 
patr iarchium, i l l i cque ad 
mensam apostolicam pariter 
aepulati sunt. 

Louis II : –

La correspondance entre les différentes étapes de l’adventus de Bérenger est 
presque complète, avec cependant une plus grande proximité avec le récit 
de 844, ne serait-ce que parce que celui-ci faisait commodément suivre un récit 
de couronnement, ce qui n’était pas le cas en 774. Par rapport aux deux textes 
précédents, notre auteur ne s’attarde pas sur la distance par rapport à Rome 
fixée pour l’occursus de la population, élément qui avait été mis en relief par les 
biographes du Liber pontificalis pour établir une hiérarchie entre l’accueil par 
les iudices romains de Charlemagne (trente milles) et de Louis II (neuf milles). 
De même, la mention des Prata Neronis, au débouché du Monte Mario, comme 
lieu de réception de l’acclamation des corps constitués, vaut comme équivalent 
poétique de la précision du mille dans les autres récits. Notons encore la présence 
de la schola Grecorum, nouveauté introduite pour l’adventus de Louis II, présente 
également dans celui d’Arnulf et qui doit peut-être à une innovation réelle dans 
le rituel 21.

Tout le récit de l’entrée dans la basilique Saint-Pierre fait pareillement écho 
aux précédents carolingiens : montée solennelle du parvis en haut duquel 
attend le pape ; embrassade des souverains, qui se tiennent par la main droite ; 
déclaration d’intention préalable à l’ouverture des portes (condition qui avait 
été imposée à Louis II dans le contexte houleux de l’année 844) ; prosternation 
devant la confession de l’apôtre. Il s’agit aussi des éléments les plus stables du 
rituel tels qu’on les connaît par la suite 22. En revanche, deux « ajustements » 
sont propres à l’événement de 915. Le premier est l’hommage rendu par les 
deux jeunes gens, dont la présence est éminemment politique : le frère de 
Jean X, Pierre, qui fut quelques années plus tard l’instrument de la revanche 
du pontife contre le princeps Albéric, et le fils du consul Théophylacte, qui 
représente la famille romaine alors la plus proche du pape. L’autre est dans la 
manière dont le souverain une fois arrivé dans la ville se rend à Saint-Pierre : 

21	 A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell, op. cit., p. 332, 360. Pour l’entrée de Charlemagne 
à Rome en 800, le Liber pontificalis énumère les scholae des Saxons, des Frisons et des 
Lombards mais ne dit mot de la schola des Grecs, de création par ailleurs récente (Le Liber 
pontificalis, éd. cit., II, p. 6).

22	 A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell, op. cit., p. 354‑358.



340

à pied en 774, à cheval en 800 23, non précisée en 844, à cheval encore en 915 
mais sur une monture du pape c’est-à-dire selon le mos Romanus, d’après le 
glossateur des Gesta, pour ceux qui doivent accéder à l’empire. Comme souvent, 
la mention du mos n’est peut-être là que pour masquer la nouveauté ; ce qu’on 
sait des cérémonies postérieures ne permet pas de dégager une constante 24, 
ce qui montre que le détail, loin d’être anodin, était de ceux autour desquels 
pouvait se cristalliser une négociation. Dans le cas de Bérenger, il s’agit surtout 
d’introduire l’idée de l’adéquation entre la qualité de la monture et la nature 
« sacerdotale » de la dignité impériale (v. 133-134), idée réaffirmée quelques vers 
plus loin dans la description du couronnement.

La description du panégyriste de Bérenger se distingue encore par l’ajout ou 
le développement de détails concrets, comme celui qui donne à voir de manière 
dynamique la représentation figurée du baptême de Constantin dans la basilique, 
introduisant un parallèle entre les deux couples souverains et rehaussant le 
caractère impérial de l’événement (v. 152‑153) ; ou l’indication des draconarii 
(v. 115), glissée ici, peut-on penser, en lieu et place des croix et bannières évoquées 
par le Liber pontificalis et qui a son importance pour l’histoire du rituel puisque 
la présence d’enseignes à têtes de dragons/serpents, sous une forme ou une autre, 
est évoquée aussi bien au ive qu’au xiie siècle 25 ; ou encore le banquet, manière de 
souligner le statut royal des mets offerts par le pape. 

L’allusion aux larmes du Christ au moment de la prosternation devant la confession 
de saint Pierre (v. 157) est sans doute l’élément le plus remarquable. Venant juste 
après l’évocation de la représentation de Silvestre et Constantin, il est très tentant 
de voir là aussi la description d’une image : l’un des crucifix de la basilique (celle-ci 
en possédait au moins deux, l’un donné par Léon IV après 846, l’autre par Charles 
le Chauve en 877 26), pleurant, en un témoignage exactement contemporain voire 
légèrement plus précoce de celui selon lequel, le mercredi saint de 921, la crucifixa 
imago Christi près de l’autel de saint Pierre pleura lors de la lecture du récit de la 
Passion – ce que l’on retient comme la plus ancienne des manifestations miraculeuses 
liées au crucifix 27. Si l’on rejetait une telle interprétation, il faudrait alors admettre 

23	 Annales regni Francorum […], éd. F. Kurze, Hannover, 1895, MGH, SS rer. Ger., [6], p. 110.
24	 A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell, op. cit., p. 346‑348.
25	 Ibid., p. 328‑329.
26	 Le Liber pontificalis, op. cit., II, p. 117 l. 10‑12 ; Annales de Saint-Bertin, éd. F. Grat, J. Vielliard, 

S. Clémencet, Paris, C. Klincksieck, 1964, p. 216.
27	 Annales Alammanici continuées, éd. G.H. Pertz, dans MGH, SS,  I, Hannover, 1826, p. 56 ; 

cf.  J.‑M. Sansterre, « Entre deux mondes ? La vénération des images à Rome et en Italie 
d’après les textes des vie-xie siècles », dans Roma fra Oriente e Occidente, op. cit., p. 993-
1050 : p. 1046-1047 ; id., « Autour d’une donation à Fleury. Quelques aspects de l’histoire 
du crucifix à Saint-Benoît-sur-Loire et dans l’Orléanais (xe-début du xiie  siècle)  », Revue 
bénédictine, 120, 2010, p. 59‑80, ici p. 62‑63.



341

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

que dans ce vers, « Christ » n’est autre que Bérenger lui-même ! Le poète mettrait 
ici la dernière touche, audacieuse s’il en est, à son assimilation du souverain pius à la 
figure du Christ, amorcée de manière allusive dès le premier livre 28 et qui devient de 
moins en moins symbolique à mesure que l’on progresse dans la lecture de l’ouvrage. 
À l’appui de cette hypothèse peuvent être invoqués les v. 161‑165, où l’apparition 
triomphale de Bérenger au matin du couronnement est mise en parallèle avec la 
résurrection du Christ sortant du tombeau.

3) Couronnement (v. 161-197)

Le récit du couronnement est probablement moins redevable des modèles 
existants. Mis en regard avec ceux de la Noël 800 et de juin 844 29, il présente 
les mêmes trois éléments constitutifs obligés de la cérémonie telle qu’elle se doit 
d’être depuis le récit de 800 : imposition de la couronne, onction, laudes. Notons 
toutefois qu’elles sont ici précédées de ce qui ressemble fort à une procession 
(v. 165-166), là où le Liber pontificalis se contente d’évoquer le rassemblement 
de l’élite à Saint-Pierre 30. Par ailleurs le Liber pontificalis, en 800, place les laudes 
entre le couronnement et l’onction, comme pour donner davantage d’épaisseur 
chronologique à l’événement, là où les Gesta de Bérenger, plus proches en cela 
du récit de 844, insistent sur la simultanéité du couronnement et du sacre. Mais 
le plus notable est ici moins l’adéquation à un rituel qui ne pouvait rivaliser 
d’ancienneté avec celui de l’adventus que la manière dont, par une explication 
philologique apparemment anodine sur l’origine biblique de l’onction (v. 179-
181, qui empruntent probablement à Isidore, Etym, VII, 12, 15), comme si la 
glose avait gagné le corps du texte, est réaffirmé le caractère sacerdotal de l’empire, 
ce qui fournit prétexte, là encore, à une assimilation christique : Venturus quod 
Christus erat dux et sacerdos, où le choix du mot dux n’est pas anodin.

Comme pour l’adventus, le récit s’enrichit aussi de détails concrets :
– les ornements impériaux, couronne comprise, dont est revêtu Bérenger 

au moment de se rendre à Saint-Pierre (le port d’une couronne déjà qualifiée 
d’impériale est une manière de relativiser l’importance de l’insigne, ou de le 
rejeter du côté du profane) ; le diadème reçu lors de la cérémonie, dont le sceau 
utilisé à partir de l’automne 915 permet de se faire une idée, montrant en 
particulier des pendentifs d’inspiration byzantine 31. L’ensemble du costume, 

28	 M. Giovini, « Il concetto di humanitas », art. cit., p. 305.
29	 Le Liber pontificalis, op. cit., II, p. 7 et 89.
30	 La mention d’une procession devient partie intégrante de l’adventus (non du couronnement) 

à une époque plus tardive : A.T. Hack, Das Empfangszeremoniell, op. cit., p. 351‑353.
31	 Cf. R.  Hiestand, Byzanz und das Regnum Italicum im 10.  Jahrhundert, Zürich, Fretz und 

Wasmuth, 1964, p. 134, qui tend cependant à confondre la couronne à figures donnée par 
Bérenger à Saint-Pierre (infra) et le diadème à pendentifs.



342

avec la  trabea et la pourpre, emprunte au 
reste au monde grec et n’est pas sans rappeler 
celui que Charles le Chauve avait rapporté 
d’Italie après son couronnement de 875 et 
avec lequel il s’était présenté, introduit par 
les légats pontificaux vêtus eux romano more, 
à l’issue du synode de Ponthion en 876, en 
une débauche démonstrative discrètement 
moquée par Hincmar 32. Il faut mettre en 
relation ce tropisme grec avec l’insistance des 
vers 118‑120 sur la popularité « athénienne » 
de Bérenger, où il faut vraisemblablement lire 

une allusion à son récent mariage avec la princesse Anna, sans doute une sœur 
de Constantin VII 33.

– la lecture et relecture publique du diplôme de confirmation des possessions de 
l’Église romaine, jusque dans ses clauses comminatoires (v. 190-191). Bérenger 
se conforme ici à l’exigence exprimée par le pontife en amont des tractations 
qui ont mené au couronnement ; il s’inscrit aussi dans la tradition voulant que 
l’accession à l’empire soit sanctionnée par le renouvellement du « pacte » avec 
l’Église romaine dans les termes fixés par le Hludovicianum de 817. La lecture 
elle-même, sur le parvis, illustre on ne peut mieux le caractère « performatif » 
lié à la délivrance des préceptes 34 ;

– enfin, la nature des cadeaux faits par Bérenger à Saint-Pierre est digne 
d’attention. Au lieu d’objets d’ordre plutôt liturgique comme ceux offerts par 
Charlemagne en 800, voici des références aux ancêtres du nouvel empereur 
et à son ascendance carolingienne déjà évoquée au vers 86, des insignes 
représentatifs du pouvoir puisés dans le trésor familial : baudriers (en un 
geste inverse de celui par lequel, en 844, Serge II fit ceindre le jeune Louis II 
du glaive royal), vêtements tissés d’or, diadème. Comment ne pas reconnaître 
dans les baltea ducum, gestamina cara parentum les deux baudriers ornés d’or 
et de pierreries assignés par Évrard de Frioul à son cadet dans son « testament » 

32	 Annales Fuldenses, op. cit., p.  86  ; Annales de Saint-Bertin, op.  cit., p.  205. Cf. J.  Deér, 
«  Byzanz und die Herrschaftszeichen des Abendlandes  », Byzantinische Zeitschrift,  50, 
1957, p. 405‑436, ici p. 411.

33	 Sur l’identité d’Anna, cf. C.  Settipani, Continuité des élites à Byzance durant les siècles 
obscurs. Les princes caucasiens et l’Empire du vie au ixe  siècle, Paris, De  Boccard, 2006, 
p. 295‑298.

34	 Voir les travaux de Hagen Keller. L’acte est perdu, comme la plupart de ceux qui précèdent, 
du fait probablement de son écriture sur papyrus, support fragile, cf. les fragments de 
l’original sur papyrus octroyé par Gui et Lambert de Spolète en 892.

Détail du sceau impérial de 
Bérenger Ier : diadème serti de 

pierres et pourvu de pendentifs  
(D Bér. I 114, d’après Hiestand, 

p. 128)



343

françois bougard    Le couronnem
ent im

périal de B
érenger I er (915)

de 863/864 ? 35 Quant au diadème ponctué de figurae variées, il s’agit peut-être 
de l’attestation précoce d’une couronne à figures émaillées 36, qui serait en ce 
cas largement antérieure à celle dite du Saint Empire romano-germanique, 
dont les dernières propositions de datation placent la fabrication au xiie siècle 
plutôt qu’à l’époque ottonienne.

Le recours à l’hexamètre, la nature purement littéraire du récit n’excluent pas 
sa précision, telle qu’on peut l’établir grâce à la mise en perspective avec des 
précédents célèbres. Il importe peu de savoir si le poète donne le témoignage 
fiable du témoin oculaire ou a composé son récit sur la base du stock d’exemples 
disponibles depuis les panégyriques antiques jusqu’au Liber pontificalis, dès 
lors que ces deux aspects ont toutes chances d’être également présents. En 
l’état, il offre un tableau remarquablement détaillé de l’événement, où le fictif, 
s’il existe, atteint un haut degré de plausibilité, à l’intention avant tout de 
son public premier. On ne trouvera pas autre chose, dans le panégyrique de 
Bérenger, que la recherche appliquée de la mise en œuvre d’un « bon » rituel, 
dont pas une étape ne manque, à la satisfaction commune des deux parties… 
et dont l’interprétation est d’autant plus facile que la source est unique. Quant 
aux nombreuses évocations de realia, ce sont autant des points d’accroche au 
souvenir de l’auditoire que, pour nous, l’occasion de mettre un peu de chair 
autour du protocole. En dépit de la liberté propre au genre du panégyrique 37, 
le fait de donner une présentation fidèle de l’événement ne peut que donner 
une assise plus solide et « crédible » au propos ultime du poète, s’il est vrai que 
celui-ci est d’assimiler le roi devenu empereur à la figure du Christ ressuscité : 
la poésie ne nuit pas à l’historiographie.

35	 Cartulaire de l’abbaye de Cysoing et de ses dépendances, éd. I. de Coussemaker, Lille, Impr. 
Saint-Augustin, 1883, doc. n° 1, p. 2. La virgule introduite par l’éditeur dans le vers tend à 
faire penser que baltea et gestamina se rapportent à des ensembles différents alors que 
l’énumération, en l’absence d’un et ou d’un -que, est à mon sens cumulative.

36	 R. Hiestand, Byzanz, op. cit., p. 134.
37	 Cf. la glose (empruntée à Isidore de Séville, Étymologies,  VI, 8, 7) au titre du livre  : 

« Panigiricum est licentiosum et lasciviosum genus dicendi in laudibus regum ; hoc genus 
dicendi a Grecis exortum est  ». Notons cependant que le glossateur n’a pas été jusqu’à 
reporter l’intégralité du passage d’Isidore, qui précise  que le mensonge fait partie du 
genre : in cuius compositione homines multis mendaciis adulantur.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

345

LE DERNIER VOYAGE DE MÉROLILAN

Patrick Demouy 
Université de Reims Champagne-Ardenne

À la fin de son Histoire de l’Église de Reims, rédigée vers 950, le chanoine 
Flodoard, traitant de l’église Saint-Hilaire-hors-les-murs, relate les miracles qui 
s’y sont produits de son temps : 

Dans le cimetière de cette église fut enterré jadis un Écossais, serviteur de 
Dieu. Comme son nom et le souvenir de sa sépulture paraissaient entièrement 
oubliés de notre siècle, il se révéla par plusieurs visions. Un habitant de Reims 
issu de noble famille, mais pauvre, mourut de notre temps, et ses amis allèrent 
demander à Hildegaire, prêtre de cette église, de leur accorder la permission de 
le placer dans quelque tombeau qu’ils pourraient trouver, parce qu’il n’avait pas 
laissé de quoi en acheter un. La permission obtenue, ils ouvrirent le tombeau 
du serviteur de Dieu ; mais ils ne purent ouvrir son cercueil. Le prêtre, averti 
de ce qui se passait, arrive, et essayant de lever le couvercle du cercueil, parvint 
à l’entrouvrir un peu. Il en sortit une odeur si douce qu’il dit n’avoir jamais 
senti un parfum plus délicieux. Il regarde dans l’intérieur et aperçoit un corps 
parfaitement conservé et couvert d’habits sacerdotaux. Il replace le couvercle, 
n’osant pas pousser plus loin la violation du tombeau. Toutefois il permit de 
mettre quelques planches sur le cercueil et d’y déposer le cadavre du Rémois. La 
nuit suivante, le prêtre vit en songe son oncle maternel, mort prêtre longtemps 
auparavant, qui lui assura que la veille il avait gravement offensé Dieu, et qu’il 
l’aurait offensé plus encore, s’il avait violé la sépulture du saint. Le même saint 
apparut quelques jours après à une autre personne, lui fit connaître qu’il était 
fort incommodé du poids et de l’indignité du cadavre jeté sur lui. Il lui ordonna 
d’aller avertir le prêtre que si ce cadavre déjà corrompu n’était promptement 
éloigné de sa sépulture, il en serait bientôt puni par un châtiment du ciel. Le 
prêtre, épouvanté de cet avertissement, se hâta de faire enlever le cadavre placé 
sur le saint et le renferma dans une autre tombe qu’on ouvrit. Plus tard, le même 
saint apparut à un paysan et lui ordonna d’aller dire, en son nom, à l’évêque 
Artaud de faire transporter dans l’intérieur de l’église son corps qui était dehors. 
Le paysan n’osa le faire et n’obéit pas. Peu  de temps après, le saint lui apparut 



346

pendant qu’il veillait, et, lui reprochant durement de n’avoir pas suivi ses ordres, 
il lui donna un soufflet sur la joue. Aussitôt le paysan perdit l’usage de l’oreille 
qui avait été frappée, et, pendant plus de six mois, il ressentit de violents maux 
de tête. Dans la suite, le saint apparut la nuit d’un dimanche à un prêtre de la 
même église subordonné à celui dont nous avons parlé ; il lui recommanda 
d’aller dire à l’évêque de faire transporter son corps dans l’église. Il n’oublia pas 
d’indiquer l’endroit où il fallait le placer ; il lui raconta quelle avait été sa mort, 
quelle en avait été la cause et celle de son voyage. Il lui dit qu’il était Écossais de 
naissance ; qu’il se rendait à Rome, pour prier avec ses compagnons, lorsqu’il 
avait été tué par des brigands sur le bord de l’Aisne, que son corps avait été 
apporté par ses compagnons et enseveli dans ce lieu. Il lui fit aussi connaître 
qu’il s’appelait Mérolilan, et, pour qu’il ne l’oubliât pas, il lui ordonna de l’écrire. 
En même temps, il se baissa, et, prenant un morceau de craie qui se trouvait là 
par hasard, il le donna au prêtre, en lui recommandant d’écrire son nom sur un 
coffre placé près de son lit. Il sembla au prêtre qu’il prenait la craie et écrivait le 
nom. Comme il mettait R au lieu de L, le saint l’avertit de corriger cette faute, 
et le lendemain, on trouva ce nom écrit de telle manière que le prêtre assura que 
jamais il n’aurait pu l’écrire ainsi de jour et tout éveillé. Averti de ces révélations, 
l’évêque fit réparer l’église, mais sans y faire transporter le saint. Aussi arriva-
t-il peu de temps après que dans cette même église, il donna sa démission de 
l’évêché, en présence du prince Hugues 1.

L’histoire de Mérolilan n’est connue par aucune autre source et cet obscur 
pèlerin doit à Flodoard de ne pas être tombé dans l’oubli. Nous ignorons quand 
il vécut. Plusieurs années sans doute avant les manifestations surnaturelles qui 
ravivèrent son souvenir dans les années 931-940. Le contexte des miracles 
est précis, le premier épiscopat d’Artaud, sur fond de lutte entre les derniers 
Carolingiens et les Robertiens, avec en prime les ambitions d’un grand seigneur 
aventurier, Herbert de Vermandois, qui tentait de se tailler une principauté 
entre Picardie et Champagne du Nord en s’emparant de Reims par archevêque 
interposé ; en l’occurrence celui-ci était son jeune fils Hugues, propulsé par 
force sur le siège de saint Remi. En d’autres termes un archevêque de paille, 
substitué à Artaud, un ancien moine qui avait sacré Louis IV d’Outremer. 
Le duc des Francs Hugues le Grand apparaît dans les coulisses pour appuyer 

1	 Histoire de l’Église de Reims par Flodoard, trad. M. Lejeune, Reims, Académie impériale de 
Reims, t. II, 1854, p. 617-619 ; Flodoardus Remensis, Historia Remensis Ecclesiae, nouv. éd. 
M. Stratmann, Hannover, Hahn, 1998, MGH, SS, XXXVI, p. 450-451 ; M. Sot, Un historien et son 
Église, Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, p. 341-342. Les Bollandistes ne connaissent 
Mérolilan, alias Mérolilain ou Millourirain, que d’après Flodoard : AASS, Mai. IV, p. 184.



347

patrick dem
ouy     Le dernier voyage de M

érolilan

Herbert, son allié objectif 2. Les détails fort complexes de ce jeu politique nous 
importent peu dans les perspectives qui sont les nôtres ; il suffit de les évoquer 
pour relativiser la force de nuire de Mérolilan : le refus de transférer ses reliques 
dans l’église n’est quand même pas la seule explication des malheurs d’Artaud.

La localisation de cet épisode ne pose aucun problème, encore que le fidèle qui 
voudrait se recueillir aujourd’hui à l’emplacement de la tombe de Mérolilan se 
retrouverait sur une esplanade bordée par une ligne de tramway et des voies de 
circulation automobile. C’était nettement plus calme dans le haut Moyen Âge : 
nous nous serions trouvés à quelques dizaines de mètres au nord des remparts 
édifiés sous l’Empire romain finissant pour protéger la cité de Reims des raids 
barbares, remparts ayant transformé l’antique arc de Mars en porte de ville ; 
dégagé de sa gangue fortifiée, l’arc existe toujours. Extra muros, le long de la voie 
romaine qui prolongeait le cardo, se trouvait l’une des nécropoles de Reims ; 
beaucoup moins importante que celle qui bordait l’extrémité méridionale du 
même axe et avait donné naissance à de multiples sanctuaires – dont Saint-
Remi – elle avait été dotée néanmoins d’une basilique funéraire dédiée à saint 
Hilaire. Au début du viiie siècle, l’évêque Rigobert, qui passe pour le fondateur 
du chapitre, l’avait donnée aux chanoines pour leurs sépultures. L’endroit était 
donc familier à Flodoard. L’église en question ne disparut qu’en 1359 ; elle fut 
rasée à l’approche du siège de la ville par les Anglais, afin qu’elle ne pût servir à 
couvrir une offensive ennemie 3.

Les Anglais connaissaient le chemin. La voie romaine dont il est question, 
préfigurant notre autoroute A26, n’est autre que la route de pèlerinage connue 
sous le nom de via francigena, dont les étapes sont détaillées par Sigéric, 
archevêque de Cantorbéry, dans le récit qu’il a laissé de son voyage à Rome 
en 990. De Reims à Calais, via Laon et Arras, la route franchissait l’Aisne à 
Berry-au-Bac, le lieu du crime 4. Cet itinéraire était évidemment fréquenté 
auparavant, ce que l’histoire de Mérolilan confirme, en rappelant l’intérêt des 
sources hagiographiques en ce domaine. Au sud de la cité, c’est Patrick, le saint 
irlandais par excellence, qui faisait l’objet d’un culte. Une de ses reliques avait 
été donnée par Aupais, fille de l’empereur Louis le Pieux au monastère Saint-
Pierre-le-Bas, puis transférée vers 970 dans la chapelle Saint-Michel construite 

2	 M. Sot, Un historien, op. cit., p.  261  sq.  ; M.  Bur, La formation du comté de Champagne, 
Nancy, Université de Nancy II, coll. « Mémoires des Annales de l’Est », 54, 1997, p. 93 sq.

3	 P. Demouy, F. Pomarède, Reims. Panorama monumental et architectural des origines à 1914, 
Starsbourg, Éd. Contades, 1985, p. 50.

4	 P. Caucci von Saucken, «  La via francigena et les voies romaines  », dans P.G.  Caucci 
von Saucken  (dir.), Pèlerinages. Compostelle, Jérusalem, Rome, Paris/Saint-Léger-Vauban, 
Desclée de Brouwer/Zodiac, 1999, p. 137 sq.



348

au-dessus de la porte Bazée, symétrique de la porte Mars 5. Qu’un Écossais et un 
Irlandais aient veillé sur l’entrée et la sortie empruntées par les voyageurs d’outre-
Manche est très révélateur du cas que l’on en faisait à Reims. On attribuait à ces 
pèlerins des prédécesseurs prestigieux, tels ces missionnaires « scots » auxquels 
saint Remi en personne aurait confié la nouvelle évangélisation de la vallée de la 
Marne, saint Gibrien et ses neuf frères et sœurs Hélan, Trésain, Germain, Véran, 
Abran, Pétran, Francle, Prompte et Posenne 6. Je n’oserais garantir l’authenticité 
de cette sainte parenté ; ce qui importe ce sont les liens qu’elle est censée avoir 
entretenus avec l’apôtre des Francs, dont la basilique était très fréquentée par 
leurs compatriotes. Le plus connu est le jeune Burchard, mort d’une forte 
fièvre à Saint-Remi, alors qu’avec son père le comte de Mercie, Aelfgar, il 
accompagnait l’archevêque de Cantorbéry, Aldred, en 1061. La mort de ce 
pèlerin de haut lignage, qui reposait dans le cœur de l’abbatiale, valut à Saint-
Remi un superbe évangéliaire orné dans le style de l’école de Winchester et la 
villa de Lappley, au diocèse de Chester, qui devint un prieuré 7. Le cartulaire B 
de Saint-Remi a conservé l’acte de donation établi en présence du roi Édouard 
le Confesseur, de la reine Édith, de ses frères Harold, comte de Wessex, Tosti, 
Gyrd, et Leofwine, de l’archevêque de Cantorbéry, Stigand, et de sept autres 
prélats. Peu avant 1066 on se retrouve en présence des principaux acteurs du 
drame relaté par la tapisserie de Bayeux… L’étude des temporels des grandes 
abbayes nous met donc aussi sur la piste de prestigieux pèlerins 8.

Rien de tel avec Mérolilan, modeste prêtre, dont la mort serait passée 
totalement inaperçue s’il ne s’était manifesté a posteriori. Mérolilan illustre le 
dépouillement volontaire de celui qui abandonne toute sécurité pour s’identifier 
au Fils de l’Homme qui n’avait pas une pierre où reposer la tête, de celui qui 
accepte à l’avance la souffrance et éventuellement la mort pour la rémission de 
ses péchés et sans doute davantage ici pour ceux de ses ouailles. Le prêtre-pèlerin 
apparaît dans ce récit comme une victime expiatoire ; les brigands ont épargné 
ses compagnons, n’ont apparemment pas fait d’autres victimes, le prêtre s’est 
offert en sacrifice. Notons que lors de ses apparitions, outre à un paysan dur 
d’oreille, c’est à des prêtres qu’il s’est adressé pour être ses porte-parole. Le diocèse 
de Reims l’a honoré comme un martyr, le 18 mai, bien que rien ne permette de 
dire qu’il a été tué pour avoir proclamé sa foi ; il a été plutôt victime d’un crime 

5	 J. Hourlier, «  Les origines du monastère Saint-Pierre de Reims  », Mémoires de la Société 
d’Agriculture, Commerce, Sciences et Arts de la Marne, 75, 1960, p. 19‑30.

6	 Chanoine Cerf, Vie des saints du diocèse de Reims, Reims, Nestor Monce, 1898, t. I, p. 241 sq.
7	 P. Demouy, « Des Anglais à Reims au xiie siècle », dans La Champagne, terre d’accueil, éd. par 

S. Guilbert, Nancy, PU de Nancy, 1994, p. 176.
8	 A.D. Marne, dépôt de Reims, 56 H 1029, fol. 72-73 ; éd. P. Varin, Archives administratives de 

la ville de Reims, Paris, 1843, t. I, p. 207-208.



349

patrick dem
ouy     Le dernier voyage de M

érolilan

crapuleux perpétré par des voleurs. Mais sa qualité de pèlerin manifestait une 
foi et un esprit de pénitence qui l’ont fait mourir en état de grâce. L’exemple n’a 
rien d’exceptionnel, les saints pèlerins ne manquent pas, connus ou non, qui ont 
gagné le ciel avant d’atteindre leur but. Dans le diocèse de Reims au xe siècle, 
on rencontre un autre saint pèlerin blessé à mort en route, en l’occurrence dans 
la forêt de Froidmont, sur la voie romaine de Reims à la Meuse, saint Arnoul, 
dont les reliques furent découvertes en 971 par l’archevêque Adalbéron. Pour 
compléter ce récit de Flodoard, qui reste superficiel sur ce plan, il faut lire la 
Chronique de Mouzon rédigée vers 1030 par un moine de cette abbaye 9 ; elle 
donne un sens à la mort du pèlerin :

À l’écoute de cette parole de l’Apôtre : ‘Tant que nous demeurons dans ce 
corps, nous cheminons loin de Dieu, car nous marchons par la foi et non par 
la vue’ et encore de celle-ci : ‘Nous n’avons pas ici bas de cité permanente mais 
nous cherchons celle qui viendra’, il comprit que cette vie était un voyage en 
terre étrangère et non une patrie, une prison de ‘servitude’ au lieu d’un ‘foyer’ 
de liberté, l’exil de la captivité au lieu de la cité et du royaume des célestes 
demeures. En conséquence, ‘châtiant son corps’ et le réduisant ‘en servitude’, il 
affaiblissait la chair aux attraits séducteurs et fortifiait l’esprit ‘où germe toutes 
les vertus’.
Cet adolescent plein de mérite entreprit donc un pèlerinage outre-Meuse ; il 
gagna la vallée de la Moselle, la Gaule Belgique et la Gaule Celtique en vue 
de prier et d’obtenir la protection des saints qu’il est possible d’y visiter. Il est 
superflu de dire quel fut l’objet de ses soins, quels contacts lui valurent ses 
vertueux soupirs et ses pieuses larmes continuellement répandues dans ses 
prières, puisqu’il mérita effectivement ce qu’il demandait saintement et qu’il 
obtint abondamment ce qu’il recherchait justement. Voilà pourquoi, après avoir 
visité les reliques de nombreux saints, ‘tant dans les villes que dans les bourgs’, 
il revenait libre de corps et d’esprit, ‘cheminant’ allégrement, ‘tout occupé de 
son seul Dieu, les mains pures et le cœur innocent puisqu’il n’avait pas reçu son 
âme en vain, qu’il n’avait pas trompé son prochain par de faux serments’ et aussi 
parce que ‘cette génération en quête du Seigneur, en quête du visage du Dieu de 
Jacob, a été bénie de Dieu et a mérité d’être sauvée’ afin de ‘gravir la montagne 
du Seigneur et de se tenir en son saint lieu.’
[Suit le récit de l’agression et la découverte du mourant par les villageoises de 
Gruyères].

9	 Chronique ou livre de fondation du monastère de Mouzon, éd. trad., commenté et annoté par 
M. Bur, Paris, Éditions du CNRS, coll. « Sources d’histoire médiévale », 1989, p. 148-149. Les 
passages mis entre guillemets simples (‘A’) désignent les emprunts à l’Écriture sainte.



350

Devant tous il leur adressa la parole : « ‘Me voici immolé et l’heure de ma fin est 
proche.’ Le service que vous me prodiguez ne sera pas très long car déjà mes 
membres épuisés s’alanguissent et mon pouls se ralentit. Bientôt mon esprit, 
déchargé du fardeau de la chair, poursuivra son chemin et comparaîtra devant 
la miséricorde divine. Aidez-moi plutôt pour que Dieu vous aide ! Par pitié, 
faites que je puisse recevoir de la main des prêtres ‘le prix de ma rédemption’, 
l’eucharistie de la communion du Seigneur, afin que ce viatique m’assure une 
protection contre les esprits qui me guettent en chemin ». Aussitôt […] on fait 
venir le curé. La prière dite, le Symbole récité, il eut part au mystère de Vie et 
s’unit au Corps de l’éternel Salut. « Pèlerin vous me voyez, dit-il, ensevelissez-
moi comme tel en ce lieu sur la route de mon pèlerinage ». Ces choses faites 
et dites, il ‘rapprocha ses deux pieds’ et tournant ses regards et ses mains vers 
le ciel : « Seigneur Jésus-Christ, dit-il, créateur et sauveur de mon âme, je te la 
remets et te la recommande pour que tu la places au nombre de celles que tu as 
rachetées ». Ce vœu exprimé il mourut.

Arnoul et Mérolilan ont compris l’un comme l’autre que la vie est un pèlerinage 
et ont décidé d’expérimenter cette vérité jusqu’à en mourir, en quête du 
Seigneur. Comme le souligne Michel Bur dans l’introduction à son édition de la 
Chronique de Mouzon, « les larrons, la flagellation, l’immolation, le discours aux 
femmes, tout invite à assimiler la passion du pauvre pèlerin à celle du Christ. 
Cette christomimesis fonde la sainteté d’Arnoul que les villageois inhument sur 
le bord du chemin » 10. Flodoard est moins explicite, mais la qualité sacerdotale 
de Mérolilan renforce cette christomimesis.

Pourquoi ces deux récits si proches dans le temps et si proches par le message, 
explicite ou implicite ? À n’en pas douter, il faut les mettre en rapport avec un 
regain des pèlerinages dans le courant du xe siècle. L’Occident se remet du choc 
des secondes invasions, se prépare à son grand essor ; les routes redeviennent 
fréquentées et le pèlerin se fait plus familier, un pèlerin en quête de purification 
et de dépouillement, de cette vita apostolica que remémore la visite ad limina.

Pour conclure, il faut dire ce qui est advenu à saint Mérolilan 11. L’archevêque 
Artaud ayant fait la sourde oreille, c’est – après l’expulsion de l’intrus Hugues 
de Vermandois – son successeur légitime Odalric qui, vers 954, éleva les reliques 
pour les placer non pas à Saint-Hilaire mais, dans la cité, à Saint-Symphorien, 
ancienne diaconie qui fut, sous le vocable des Saints-Apôtres, la première 
église cathédrale de Reims ; les reliques furent vénérées sur le maître-autel 

10	 Ibid., p. 25.
11	 Chanoine Cerf, Vies des saints, op. cit., p. 273 sq.



351

patrick dem
ouy     Le dernier voyage de M

érolilan

jusqu’à la révolution, à laquelle Saint-Symphorien ne survécut pas. L’évêque 
constitutionnel Nicolas Diot, qui n’était pas trop mauvais bougre, les récupéra 
et les donna au curé de Machault, dans les Ardennes ; celui-ci les mit en sécurité 
dans la paroisse de Saint-Étienne-à-Arne, où elles furent authentifiées en 1857 
par le cardinal Gousset, qui reconnut en particulier le chef au milieu de divers 
ossements. Plusieurs distributions en effet avaient été faites, en faveur des 
Clarisses ou de l’église de Ville-en-Tardenois et même d’un collège d’Écosse. Le 
chanoine Cerf rapporte qu’en 1618 le cardinal de Guise, archevêque de Reims, 
tira du reliquaire un humérus pour le donner à des Écossais 12 ; il ajoute que cette 
relique a été transférée ensuite au Vatican. Ce n’est que justice : longtemps après 
son départ Mérolilan a fini par arriver à Rome.

12	 Marie Stuart, fille de Marie de Guise, avait séjourné à Reims à la mort de François II et la 
ville accueillit aux xvie-xviie siècles de nombreux catholiques d’outre-Manche (A. Haudecœur, 
La  Conservation providentielle du catholicisme ou histoire du collège anglais, Reims/
London, Dubois-Poplimont/Burns and Oates, 1898).





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

353

PETITE ENQUÊTE SUR UN GENRE HISTORIOGRAPHIQUE 
HYBRIDE : LES GESTA ABBATUM

Noëlle Deflou-Leca 
Université Pierre-Mendès-France Grenoble II

« Toute œuvre médiévale en général, et toute œuvre historique médiévale en 
particulier, se situe dans un genre, et ne peut être jugée et comprise que par 
rapport aux lois de ce genre » 1.Telle est la conviction qu’exprimait Bernard 
Guenée sur le thème des genres historiques qui lui était cher. La question 
sur laquelle je veux ici me pencher peut paraître paradoxale puisqu’il s’agit 
d’examiner le genre historiographique auquel rattacher les Gestes d’abbés. On 
pourra rétorquer que la réponse est d’évidence au genre des Gesta et qu’il n’y pas 
lieu de s’appesantir plus avant. Rapporter les gestes abbatiaux à une typologie 
historiographique précise est pourtant plus complexe qu’il n’y paraît. D’abord 
parce que le genre des Gesta est lui-même polysémique et que, depuis Isidore 
de Séville, l’association fréquente entre Historia et Gesta entretient une certaine 
confusion de ces genres 2. Mais surtout parce que les Gesta abbatum sont 
systématiquement associés aux Gesta pontificum comme si l’unité d’expression 
qui les désignait suffisait à les faire relever d’un genre narratif identique 3. 

1	 B. Guenée, «  Histoire et chronique. Nouvelles réflexions sur les genres historiques au 
Moyen Âge », dans D. Poirion (dir.), La Chronique et l’Histoire au Moyen Âge, Paris, PUPS, 
1986, p. 3-12, ici, p. 3.

2	 On écartera d’emblée toute confusion avec le genre épique des chansons de geste, même si 
ce qui est désigné au singulier comme « la geste » puise aux mêmes racines étymologiques 
latines des Gesta comme hauts faits, faits mémorables ou exploits guerriers d’illustres 
personnages comme La Geste de Charlemagne. Le terme est aussi utilisé dans des récits 
plus « historiques » comme dans les Gesta Dagoberti ou les Gesta Francorum, voire  pour des 
recueils d’anecdotes comme dans les Gesta romanorum. « Historia est narratio rei gestae, 
per quam ea, quae in praeterito facta sunt, dinoscuntur. » dit Isidore dans les Étymologies I, 
10. L’association des genres Historia et Gesta se retrouve aujourd’hui encore. Il n’est ainsi 
pas anodin que les auteurs de la base de données sur les sources narratives médiévales des 
Pays-Bas n’aient pas fait des Gesta une catégorie propre mais les aient associés à l’Historia 
<www.narrative-sources.be>.

3	 L’association entre Gestes des abbés et Gestes des évêques est ainsi systématique dans 
les dictionnaires d’érudition ou les lexiques historiques spécialisés qui évoquent le terme, 
et reflète cette assimilation communément admise  : M.  Sot, «  Gesta  », dans Lexikon des 
Mittelalters, München, Artemis Verlag, 1987-1989, 9. vol, t. 4, col. 1404-1406 ; M. Balard (dir.), 
Dictionnaire de la France médiévale, Paris, Hachette, 2003, p. 125-126.

http://www.narrative-sources.be


354

Communément reconnu comme un genre spécifique au sein des sources 
narratives, les Gestes ont donc suscité plusieurs études qui se sont appliquées 
à cerner les lois de ce genre mais qui, ce faisant, se sont surtout focalisées sur 
les gestes épiscopaux, rejetant le plus souvent à la marge les récits abbatiaux 4. 
Ces derniers n’ont été jusqu’à présent abordés qu’au travers d’études de cas 5. 
Michel Sot lui-même a justifié ce choix par l’instabilité constitutionnelle des 
monastères qui, à la différence des sièges épiscopaux, peuvent plus aisément 
changer de règle, d’observance, de lieu, voire d’ordre, mais aussi par la 
grande disparité des approches adoptées dans les chroniques monastiques 
qui interdisait de les assimiler totalement à leurs alter ego épiscopaux  6. Sur 
ses pas, je m’attacherai ici à cerner les caractéristiques propres de ces récits en 
revenant sur la grande disparité des choix narratifs et mémoriels qui y sont 
faits, avant de revenir sur la pertinence à faire des Gesta abbatum un genre 
historiographique spécifique.

4	 À notre connaissance, il n’y pas eu de travaux de synthèse sur ce thème depuis une 
quinzaine d’années. F.‑L. Ganshof, « L’historiographie dans la monarchie franque sous les 
Mérovingiens et les Carolingiens », dans La Storiografia altomedievale, Settimane di studio 
del centro italiano di studi sull’alto medioevo, 10-16 aprile 1969, Spoleto, Presso la sede del 
Centro, 1970, t. 2, p.  631-685, ici p. 656-660  ; R.-H.  Bautier, « L’historiographie en France 
aux xe et xie  siècles (France du Nord et de l’Est) », dans ibid., p. 793-849, ici p. 809-822  ; 
M. Sot, Gesta episcoporum, gesta abbatum, Turnhout, Brepols, coll. « Typologie des sources 
du Moyen Âge occidental », 37, 1981 et R. Kaiser, « Die Gesta episcoporum als Genus der 
Geschichtsschreibung », dans A. Scharer, G. Scheibelreiter (dir.), Historiographie im frühen 
Mittelalter, Wien/München, R.  Oldenburg, coll.  «  Veröffentlichungen des Instituts für 
österreichische Geschichtsforschung », 32, 1994, p. 459‑480.

5	 Voir parmi les études récentes  : H. van Dijk, P. van Hezik, I. van Renswoude, « De Gesta 
van Lobbes. Geschiedschrijving als nieuwe impuls » [The Gesta of Lobbes. Historiography 
as a New Impulse], Aanzet,  10/3, 1992, p.  205-218. K.  Ugé, «  Creating a Usable Past in 
the Tenth Century: Folcuin’s Gesta and the Crises at Saint-Bertin », Studi medievali, 
ser. 3, 37/2, 1996, p. 887-903. H.L. Cox, « Die Kontextfunktion der Miracula in den Gesta 
abbatum Trudonensium (628-1558), der Vita und dem Liber Miraculorum Sancti Trudonis », 
Rheinische Vierteljahrsblätter,  60, 1996, p.  1-15. M.  Gullick, «  Professional Scribes in 
Eleventh- and Twelfth-Century England », dans P. Beal, J. Griffiths (dir.), English Manuscript 
Studies: 1100-1700, New York, B. Blackvwell, 1998, 7, p. 1-24 (sur les Gestes des abbés de 
Saint-Alban). Chronique des abbés de Fontenelle (Saint-Wandrille), éd. et trad. P. Pradié, 
Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’histoire de France au Moyen Âge », 40, 
1999. P.  Pradié, «  L’histoire sainte de Fontenelle. Une lecture des Gesta abbatum  », 
Tabularia,  4, 2004, p.  121-129, 16  septembre 2004, accessible en ligne  : <www.unicaen.
fr/mrsh/craham/revue/tabularia/print.php?dossier=dossier4&file=04pradie.xml>. 
N. Deflou-Leca, « Les “Gestes de abbés de Saint-Germain d’Auxerre”. Une reconstruction 
de la mémoire monastique », dans Écrire son histoire. Les communautés régulières face à 
leur passé, Saint-Étienne, PUSE, CERCOR, 2005, p. 301‑315.

6	 M. Sot, Gesta episcoporum, op. cit., 1981, p. 8.

http://www.unicaen.fr/mrsh/craham/revue/tabularia/print.php?dossier=dossier4&file=04pradie.xml
http://www.unicaen.fr/mrsh/craham/revue/tabularia/print.php?dossier=dossier4&file=04pradie.xml


355

noëlle deflou-leca     Petite enquête sur un genre historiographique hybride : les G
esta abbatum

PREMIER ÉTAT DES LIEUX

Les Gesta abbatum, ou à tout le moins les textes désignés comme tels par leurs 
auteurs ou leurs éditeurs, sont peu nombreux. On connaît une dizaine de récits 
qui se réclame plus ou moins directement de l’expression gesta abbatum 7. Le 
tableau ci-dessous donne un aperçu de la variété des titres retenus. À l’exception 
du cas un peu particulier de Saint-Laurent de Liège, les titres se fixent à partir du 
xe siècle de manière stable autour de l’expression des gestes (gesta) ou des actions 
(actus) des abbés. Traditionnellement considérés comme le prototype de ces 
récits, les gestes des abbés de Fontenelle occupent une position intermédiaire. 
En conservant le terme de « saints pères » pour désigner les abbés du monastère, 
ils témoignent d’une certaine transition entre récit hagiographique centré sur 
une figure monastique qui est celle des anciennes Vitae Patrum de l’Antiquité 
tardive et du haut Moyen Âge et listes ou catalogues abbatiaux qui privilégient 
le lieu. Le récit se déplace en quelque sorte d’un intérêt focalisé sur la figure du 
saint abbé au souci de replacer cette sainte action abbatiale dans le cadre plus 
large et surtout plus pérenne du monastère en tant que lieu de sainteté 8. Ce 
lien avec l’hagiographie ne s’estompe jamais totalement, même si certains gestes 
s’écartent de la volonté affichée par le genre épiscopal de célébrer une lignée 
entière de saints abbés depuis les origines 9. Au milieu du xiiie siècle, les gestes 
des abbés de Mariëngaarde intègrent à leur récit la Vita de l’abbé Frédéric, leur 
fondateur, inscrivant ainsi leur monastère dans la continuité d’une sainteté 
reconnue et revendiquée 10. 

Le lien avec l’hagiographie invite à associer ici deux textes précoces dont la 
forme n’est pas sans annoncer la structure des gesta autour de la succession 

7	 Dans sa synthèse sur les Gesta, R.-H. Bautier (« L’historiographie », art. cit.) avait recensé 
plusieurs « histoires d’abbayes » sans s’attacher à en faire une typologie ni à caractériser 
précisément les seuls Gesta abbatum.

8	 W. Levison avait déjà souligné pour Fontenelle que l’originalité de ces chroniques 
résidait moins dans le cadre structuré autour de la succession abbatiale, emprunté au 
Liber pontificalis, que dans l’objet centré sur un monastère, «  Zu den Gesta abbatum 
Fontanellensium », Revue bénédictine, 46, 1934, p. 241-264, ici p. 242‑243.

9	 C’est le cas par exemple des Gestes de Saint-Germain d’Auxerre dans lesquels aucun saint 
abbé n’est vénéré et qui ne commencent pas à la fondation par saint Germain mais au 
moment de la première réforme à la fin du xe siècle. Les Gestes des abbés de Saint-Germain 
d’Auxerre, éd.  et trad.  N.  Deflou-Leca et Y.  Sassier, Paris, Les Belles Lettres, coll.  «  Les 
classiques de l’histoire au Moyen Âge », 50, 2011.

10	 Gesta abbatum Orti Sancte Marie, éd.  A.W.  Wybrands, Leeuwarden, H.  Kuipres, 1879. 
Les MGH n’ont publié que les notices de trois abbés du deuxième tiers du xiiie  siècle  : 
éd. L. Weiland, MGH, SS, 23, Hannover, Verlag Hahnsche Buchhandlung, 1874, p. 573-608. 
Sur la première partie des gesta voir, en français, H. Platelle « Le ministère pastoral dans 
une paroisse de Frise au xiie  siècle d’après La Vie de Frédéric de Hallum (†  1175), prêtre 
séculier, puis chanoine prémontré », dans Clerc séculier au Moyen Âge, Paris, PUPS, 1993, 
p. 81‑99.



356

abbatiale. La Vie des saints abbés d’Agaune, composée vers 523-526, s’attache en 
effet, après un bref prologue, à rapporter successivement la vie des trois premiers 
abbés qui dirigèrent ce monastère 11. Le texte, assurément hagiographique, réunit 
en quelques pages trois figures saintes autour d’un même lieu, le monastère. 
Prologue, mise en exergue des hauts faits des abbés et épitaphes, tels sont ici 
en germe quelques éléments clés que l’on retrouvera dans les Gesta abbatum. 
Rédigée une dizaine d’années plus tôt pour les moines d’Agaune, la Vie et règle 
des saints pères Romain, Lupicin et Oyend, abbés des monastères du Jura offre, 
elle aussi, une structure comparable 12. En rassemblant dans un même projet 
mémoriel les actes de trois saints abbés, le narrateur privilégie l’unité du lieu, 
caractéristique majeure des Gestes des abbés, aux dépens de la figure d’un 
individu.

 13

Nom latin du récit Monastère Auteur
Date de 

rédaction
Gesta sanctorum patrum 
Fontanellensis cœnobii

Fontenelle
(Saint-

Wandrille)

anonyme 823-845

Gesta abbatum Sithiensis cenobii

Continuation 1
Continuation 2

Sithiu
(Saint-Bertin)

Folcuin

Simon de Gand
anonyme

961-962

v. 1120-
1145

v. 1187
Gesta abbatum Lobiensium

Continuation 1
Lobbes Folcuin

anonyme
v. 980
v. 1162

[Liber de actibus abbatum 
Floriacensium13]

Fleury Aimoin v. 1000-
1005

11	 Vita sanctorum abbatum Acaunensium, la 2e éd. de B. Krusch (MGH, SRM, VII, Hannover, 
Verlag Hahnsche Buchhandlung, 1920, p. 329-336) ne donne pas les épitaphes qui suivent le 
récit dans la 1re éd. (MGH, SRM, III, Hannover, Verlag Hahnsche Buchhandlung, 1896, p. 174-
181). Voir notamment Adalbert de Vogüé, Histoire littéraire du mouvement monastique 
dans l’Antiquité [Texte imprimé]. Première partie, Le monachisme latin, t. 8, De la vie des 
Pères du Jura aux œuvres de Césaire d’Arles (500-542), Paris, Le Cerf, 2003, p. 267-279 ; 
J.‑M. Theurillat, « L’Abbaye de Saint-Maurice d’Agaune, Des origines à la réforme canoniale, 
515-830 », Vallesia, 9, 1954, p. 1-128, ici p. 32-43. F.‑L. Ganshof avait évoqué cette parenté 
du texte avec le genre des Gesta (« L’historiographie », art. cit., p. 657, n. 100).

12	 Vita vel regula sanctorum patrum Romani, Lupicini et Eugendi monasteriorum Iurensium 
abbatum, dans Vie des Pères du Jura, éd. et trad. F. Martine, Paris, Le Cerf, coll. « Sources 
chrétiennes », 142, 2e éd., 2004.

13	 L’ouvrage étant perdu, je reprends ici l’expression utilisée par Aimoin lui-même lorsqu’il 
évoque son travail dans un passage de sa Vie d’Abbon (§16, Aimoin de Fleury, « Vie d’Abbon 
l’abbé de Fleury », éd. et trad. R.‑H. Bautier et G. Labory, dans R.‑H. Bautier, G. Labory (dir.), 
L’Abbaye de Fleury en l’an mil, Paris, CNRS Éditions, 2004, p. 108‑109).



357

noëlle deflou-leca     Petite enquête sur un genre historiographique hybride : les G
esta abbatum

Nom latin du récit Monastère Auteur
Date de 

rédaction
Commemoratio abbatum

Lemovicensium basilice sancti
Marcialis apostoli 14

Continuation 1
Continuations

Saint-Martial de 
Limoges

Adémar de 
Chabannes

Hélie de Ruffec 
Anonymes

v. 1029
v. 1175 

jusqu‘au xve

Libellus de gestis abbatum 
Gemmelacensium
Continuation 1

Gembloux Sigebert

Godescalc

1073-1075

1130-1136
Gesta abbatum Trudonensium

Continuation 1
Continuation 2
Continuation 3
Continuation 4

Saint-Trond Raoul

Gislebert
anonyme
anonyme

Gerard Moringus
Pierre Cruels

1114-1115
/1136

1136-1138
v. 1180-

1185
apr. 1366

xvie s.
xvie s.

De gestis abbatum Sancti Laurentii 
Leodiensis15

Continuation 1
Continuation 2
Continuation 3

Saint-Laurent 
de Liège

Rénier

anonyme
Arnold de Borchout

Jean de Waha

1158-1161

v. 1342
v. 1405
v. 1610

De gestis abbatum Sancti Germani 
Autissiodorensis
Continuation 1
Continuation 2

Saint-Germain
d’Auxerre

Gui de Munois

Aymon de Bordes
Eudes de Vaucemain

1290

v. 1315
v. 1335

Gesta abbatum orti Sanctae Mariae Mariëngaarde
(Frise)

anonyme apr. 1259

Gesta abbatum monasterii Sancti 
Albani

Saint-Alban
(Hertfordshire)

Thomas Walsingham 1390-1400

 14 15

14	 Voir son édition dans Chroniques de Saint-Martial de Limoges, d’après les manuscrits 
originaux pour la société de l’Histoire de France, H. Duplès-Agier, Paris, Vve J. Renouard, 
1874, p. 1-27.

15	 Le texte de Rénier est connu sous trois titres : la première édition est donnée sous ce nom de 
De claris scriptoribus monasterii sui libelli tres (B. Pez, Thesaurus anecdotorum novissimus, 
Augsburg, Ph. M. et J. Veith Frères, 1723, t. IV, 3, p. 17-50). La PL reprend le texte sous le 
même titre et le découpe en chapitres correspondant, pour le premier livre, aux abbatiats 
successifs (PL,  204, 1855, col.  15-40). G.  Pertz, pour les MGH, opte pour le De ineptiis 
cuiusdam idiotae libellus ad amicum qui correspond à une mention marginale de l’auteur et 
édite le texte sans découpage interne (éd. G.H. Pertz, dans MGH, SS, 20, Hannover, Verlag 
Hahnsche Buchhandlung, 1868, p.  593-603). Le titre De gestis abbatum Sancti Laurentii 
Leodiensis est utilisé dans les répertoires de sources depuis August Potthast (Wegweiser 
durch die Geschichtswerke des Europäischen Mittelalters bis  1500, Berlin, H.  Kastner, 
coll. « Bibliotheca historica medii aevi », 1896, t. II, p. 962) et Ursmer Berlière (Monasticon 
belge,  II, province de Liège, abbaye de Maredsous, Liège, Centre national de recherches 
d’histoire religieuse, 1928, p. 32) jusqu’à l’actuelle base en ligne Narrative sources.



358

Cet inventaire appelle plusieurs remarques. La première est le contraste entre 
le peu de succès de ce type de chronique monastique, surtout en comparaison de 
l’ampleur du monde régulier médiéval, et la grande amplitude chronologique 
de cet ensemble composé entre ixe et xive siècles et dont les continuations 
s’étirent jusqu’au xviie siècle 16. L’inspiration puisée aux Gesta episcoporum et, 
avant eux, au Liber pontificalis, dont on connaît les continuations régulières, 
peut être un élément d’explication. Cet étirement chronologique n’aurait 
d’ailleurs pas de quoi surprendre si les gestes abbatiaux étaient une forme 
narrative répandue. Mais, et c’est ici la seconde remarque, ces chroniques se 
concentrent essentiellement entre Loire et Rhin. L’Europe méditerranéenne, 
pourtant largement ouverte au monde monastique n’a, semble-t-il, pas 
jugé utile de le retenir. Sans mettre cette répartition au crédit d’un caractère 
directement carolingien du genre 17, ce que la chronologie de rédaction interdit, 
on peut souligner que ces récits apparaissent de manière privilégiée entre les 
xe et xiie siècles en Lotharingie et en Francie du Nord, c’est-à-dire dans des 
espaces médians entre Francie et Germanie, où la symbolique carolingienne 
est amplement relayée par un fort ancrage des Ottoniens. L’exceptionnelle 
concentration des Gesta abbatum dans le seul diocèse de Liège est frappante 
(Gembloux, Saint-Trond, Saint-Laurent) et coïncide avec la circulation des 
hommes et des modèles entre Fontenelle, Liège et Cambrai via Lobbes et ses 
abbés Folcuin (965-990) puis Hériger (990‑1007) 18.

UNITÉ DE STRUCTURE, DISPARITÉ DES PARTIS PRIS NARRATIFS

Tentons de cerner, au-delà des titres, les traits qui caractérisent ces Gestes 
d’abbés. Les points de convergence sont peu nombreux mais forment l’armature 
même des récits. Le découpage du texte en notices propres à chaque abbé 
domine mais n’est pas une constante. Folcuin, pour Sithiu comme pour Lobbes, 
Raoul de Saint-Trond, Rénier ou Thomas Walsingham privilégient un récit 

16	 L’enquête n’a pas été poursuivie pour l’époque moderne mais certains récits, commencés 
à l’extrême fin du xve  siècle, sont poursuivis au xvie (voir notamment pour le monastère 
d’Egmond au Pays-Bas, l’Opusculum de gestis regalium abbatum monasterii sancti 
Athalberti ordinis sancti Benedicti in Egmonda).

17	 C’est l’argument proposé par Michel Sot pour expliquer l’absence des gestes des évêques 
dans les mêmes territoires (Gesta episcoporum, op. cit., p. 38, 40-41).

18	 Laurent Morelle, que je remercie de m’avoir aimablement communiqué son travail, a 
démontré que Folcuin connaissait les Gestes de Fontenelle au moment où il rédigea les 
Gestes des abbés de Sithiu  : «  Enquête sur Folcuin et ses Gesta et traditiones  », Écrit 
diplomatique et archives monastiques (France septentrionale viiie-xiie  siècles), HDR 
dir. M. Parisse, 2001, p. 76-79. Son successeur à Lobbes, Hériger, entreprend à son tour les 
Gestes des évêques de Liège. C’est encore un liégeois, l’évêque de Cambrai Gérard (1012-
1051) qui choisit de rédiger les gestes des prélats de sa cité.



359

noëlle deflou-leca     Petite enquête sur un genre historiographique hybride : les G
esta abbatum

chronologique sans structurer leur schéma narratif autour des seuls abbatiats. 
Mais, en revenant régulièrement comme pour scander le discours, l’intérêt 
pour l’abbé donne pourtant à la narration un certain rythme et constitue son 
fil d’Ariane. Leurs continuateurs, en revanche, au xiie comme au xive siècle, 
adoptent une structuration du discours très nettement centrée sur des notices 
abbatiales.

Outre la figure de l’abbé comme pivot plus ou moins visible du récit, le 
principal point commun de ces Gestes demeure leurs auteurs. Tous sont 
moines, certains sont abbés, comme Folcuin, Raoul ou Gui de Munois, mais 
le projet qu’ils portent n’est pas un projet personnel. Que le commanditaire 
reconnu soit l’abbé (Fontenelle, Saint-Bertin) ou le convent lui-même 
(Saint-Germain), c’est bien le projet d’une communauté qui recompose son 
passé pour mieux se positionner dans le présent et revendiquer par l’écrit et 
la mémoire la place qu’elle veut occuper dans les jeux des pouvoir locaux 
et régionaux 19. C’est pourquoi la rédaction des Gesta correspond le plus 
souvent à des moments clés de l’histoire des monastères (réforme, abbatiat 
exceptionnel…), durant lesquels les communautés cherchent à réaffirmer 
leur position.

Pour atteindre ces objectifs, les narrateurs recourent à des choix de composition 
très divers 20. Même si elles dépendent beaucoup des sources à disposition, les 
données biographiques sont essentielles dans des récits centrés sur la figure 
abbatiale. Mais alors que certains gestes optent pour de véritables notices 
hagiographiques (Mariëngaarde, Gembloux par Godescalc 21), d’autres réduisent 
souvent l’abbé à un nom entre deux dates, celle de son élection et celle de sa mort, 
s’apparentant davantage à des catalogues abbatiaux (Sithiu par Folcuin, Lobbes, 
Saint-Laurent par Rénier, Saint-Martial de Limoges par Adémar). La fonction 
mémorielle de l’épitaphe s’inscrit parfaitement dans le projet commémoratif des 
Gesta. Et pourtant seuls cinq textes, dont ceux de plusieurs continuateurs (Simon 
de Gand, Gislebert, Godescalc et l’anonyme de Saint-Laurent) en insèrent la 
transcription. Les informations chronologiques, elles aussi essentielles dans un 
récit qui prétend s’inscrire dans la longue durée, le plus souvent entre fondation 

19	 Sur la place de l’écrit dans les projets mémoriels voir notamment A.G.  Remensnyder, 
Remembering Kings Past: Monastic Foundation Legends in Medieval Southern France, 
Ithaca, Cornell  UP, 1995. P.  Chastang, Lire, écrire, transcrire. Le travail des rédacteurs de 
cartulaires en Bas-Languedoc (xie‑xiiie  siècles), Paris, CTHS, 2001, également  : Écrire son 
histoire, op. cit.

20	 Ce n’est pas ici le lieu de faire une étude minutieuse et comparative de ces récits, c’est 
pourquoi seuls les principaux traits seront esquissés.

21	 Godescalc composa sur les mêmes abbés pour lesquels il poursuivit les gesta un Panegericus 
libellus (éd. G.H. Pertz, dans MGH, SS, 8, Hannover, Verlag Hahnsche Buchhandlung, 1848, 
p. 557‑563).



360

et temps du rédacteur, sont sans commune mesure d’une œuvre à l’autre. Parfois 
limitées à un simple rang dans l’ordre de succession des abbés, elles peuvent 
cumuler les informations (année de l’incarnation, du règne royal, pontifical, 
épiscopal, durée de l’abbatiat, avec précision du quantième et de la fête du jour) 
chez les véritables passionnés de comput comme l’anonyme de Fontenelle ou 
les continuateurs des Gestes de Saint-Germain. Les éléments topographiques et 
patrimoniaux, comme les acquisitions ou les constructions successives, occupent 
une place centrale dans l’économie des Gesta car ils évoquent la politique de 
l’abbé pour son monastère, faisant ainsi converger l’homme et le lieu. Cet 
intérêt marqué pour la gestion patrimoniale fait du chartrier monastique une 
source de tout premier plan, très bien connue des chroniqueurs qui furent aussi, 
pour certains, des cartularistes (Saint-Germain). Mais, là encore, ces fonds 
documentaires sont utilisés de manière fort différente en fonction des récits. Les 
uns se contentent de donner des analyses ou de brèves citations 22, tandis que 
d’autres livrent en guise de preuves des transcriptions intégrales non seulement 
d’actes diplomatiques mais aussi de documents internes (statuts, lettres…) ou 
transcrivent des propos oraux.

Compte tenu de cette grande disparité des choix narratifs, sans compter les 
récits qui s’attachent avant tout aux événements étrangers au monastère à la 
manière des Histoires, l’identité des Gesta abbatum est à rechercher dans l’unité 
structurelle du récit derrière la succession abbatiale ; il faut alors, à l’évidence, 
revoir l’inventaire qui vient d’être dressé.

INTÉGRER ET EXCLURE : SECOND ÉTAT DES LIEUX

Sans revendiquer explicitement le choix de rapporter les hauts faits des abbés, 
plusieurs chroniques monastiques en suivent pourtant le canevas et construisent 
leur récit sur la succession abbatiale, méritant ainsi de rejoindre les Gesta 
abbatum. L’exemple le plus flagrant est sans doute la Chronique de Saint-Mihiel 23. 
Rédigée par un frère à l’approche des années 1050 sur commande de l’abbé, elle 
reprend nombre des traits soulignés pour les gesta « officiels » (liste abbatiale, 
aveu de la faiblesse des informations sur certains abbés, épitaphes, privilèges, 

22	 Je reprends ici la typologie dressée par Laurent Morelle dans « L’auctoritas des chartes chez 
quelques historiographes monastiques (ixe-xie siècle) », dans M. Zimmermann (dir.), Auctor 
et Auctoritas. Invention et conformisme dans l’écriture médiévale, Paris, École des chartes, 
2001, p. 73‑96.

23	 A. Lesort, Chronique et chartes de l’abbaye de Saint-Mihiel, Paris, C. Klincksieck, 1909-1912. 
M. Gaillard, M. Goullet, A. Wagner, « Traduction de la chronique de Saint-Mihiel (xie s.) », 
dans S.  Gougenheim (dir.), Retour aux sources. Textes, études et documents d’histoire 
médiévale offerts à Michel Parisse, Paris, Picard, 2004, p. 987‑1013.



361

noëlle deflou-leca     Petite enquête sur un genre historiographique hybride : les G
esta abbatum

expansion patrimoniale et architecturale, notice de l’abbé contemporain du 
narrateur très prolixe). Dans la chronique de Mouzon (avant 1040), la part 
des Gesta est nettement plus réduite mais néanmoins bien présente dans le 
3e livre du récit qui réclame en préambule de « traiter des abbés de cette église 
[…] et [de] leur gouvernement » 24. L’anonyme de Villers (après 1333), suivi 
en cela par ses continuateurs jusqu’au xviie siècle, reprend exactement le même 
schéma narratif et use des mêmes outils pour faire valoir l’efficacité des abbés 
à la tête de leur monastère 25. Malgré leurs titres, la parenté avec les gesta est a 
priori moins nette dans la Chronique d’Hariulf de Saint-Riquier (1088/1105) 
ou dans les continuations de la Chronique de Saint-Gall (v. 1205/v. 1235) parce 
que la construction du récit n’est pas uniquement centrée sur les abbés 26. Et 
pourtant on retrouve de nombreux points communs tant dans le nombre et la 
régularité des chapitres consacrés aux abbés que dans l’insertion d’analyses et de 
transcriptions d’actes en guise de preuves ou d’épitaphes. Ici comme là, ce sont 
bien les abbés qui structurent et focalisent le récit.

On ne peut en dire autant des Gestes des abbés de Saint-Bertin, dans lesquels la 
dimension abbatiale est réduite à la portion congrue au profit de chartes reliées 
entre elles par le discours de Folcuin, formant plutôt un véritable cartulaire-
chronique 27. De même le récit de Rénier de Liège, contrairement à celui de ses 
continuateurs, est-il bien loin de structurer son propos autour des abbés.

Compte tenu des éléments évoqués, dresser une carte de répartition des Gesta 
abbatum et apparentés n’est pas chose aisée. La difficulté tiendrait moins à 
évincer des documents traditionnellement tenus pour tels (Sithiu, Saint-
Laurent par Rénier) que d’ajouter des fragments, parfois très limités (Mouzon) 
ou réduits à des continuations. Il faudrait prendre le risque cartographique dont 
on sait bien, au moins par expérience pédagogique, qu’il fige les données dans 
une réalité quasi immuable. L’enquête est ici trop limitée pour s’y risquer. Il 
faut, en revanche, souligner que cette nouvelle répartition resterait en parfaite 
cohérence avec la première tout comme avec celle des Gestes d’évêques 28. 

24	 Chronique ou livre de fondation du monastère de Mouzon, éd. et trad. M. Bur, Paris, Éditions 
du CNRS, coll. « Sources d’histoire médiévale », 1989, p.  171, p.  171-173 pour le 3e livre. 
M. Bur a souligné ce parallèle avec les Gesta (p. 23).

25	 Cronica Villariensis monasterii, éd. G. Waitz dans MGH, SS, 25, Hannover, Verlag Hahnsche 
Buchhandlung, 1880, p. 192‑219.

26	 Gesta ecclesie Centulensis  : Hariulf d’Oudenbourg, Chronique de l’abbaye de Saint-
Riquier, éd. F. Lot, Paris, A. Picard et fils, « Collection de textes pour servir à l’étude et à 
l’enseignement de l’histoire », 1894.

27	 L. Morelle, « Diplomatic Culture and History Writing: Folcuin’s Cartulary-Chronicle of Saint-
Bertin  », dans R.A  Maxwell (dir.), Representing History, 900–1300. Art, Music, History, 
University Park, Pennsylvania UP, 2010, p. 53‑66.

28	 M. Sot, Gesta episcoporum, op. cit., p. 41.



362

À la différence de ceux-ci, les récits abbatiaux ne s’immiscent guère hors de 
l’espace austrasien, entre Seine et Rhin, où leur concentration est toujours 
exceptionnelle, notamment dans le diocèse de Liège 29.

Pour terminer revenons à la question du genre historiographique posée par 
Bernard Guenée. L’examen des prologues, qu’il recommande, laisse un peu sur 
sa faim car, si la plupart en disposent – à l’exception notable de Fontenelle et 
de Gembloux – bien rares sont ceux qui dépassent le discours convenu pour 
exposer leurs intentions au-delà du seul souci mémoriel. Les recueils de Gesta 
abbatum, connus ou non sous ce nom, ne se laissent pas facilement catégoriser. 
Il est bien difficile d’en cerner les caractéristiques qui se poseraient en normes 
et permettraient de les identifier à coup sûr comme tels et de les inscrire dans le 
confort d’une typologie. On l’aura compris, les gestes des abbés ne répondent 
pas aux lois du genre tels que les a distinguées Michel Sot pour les Gesta 
episcoporum. Il n’y a pas de canevas de rédaction type qui obéirait à un plan 
obligé et que l’on pourrait identifier de manière récurrente dans chaque nouveau 
récit. A contrario, en fonction du projet qui est le leur et qui peut d’ailleurs 
combiner plusieurs approches 30, les auteurs de Gestes d’abbés empruntent à 
des sources d’inspiration très différentes qu’ils conjuguent sans véritablement 
forger un genre nouveau. Au sein d’un même récit, certains passages sont de 
véritables hagiographies, d’autres sont de simples series abbatum, d’autres encore 
relèvent de la chronique ou du cartulaire, les Gestes des abbés sont assurément 
composites. C’est cette grande liberté de narration à la croisée de plusieurs 
genres, liber, gesta, histoire, chronique ou annales qui, in fine, caractérise le 
mieux ces Gesta abbatum.

29	 Fontenelle, Lobbes, Mouzon, Saint-Riquier, Saint-Mihiel et, pour le seul diocèse de Liège, 
Gembloux, Saint-Laurent, Saint-Trond, Villers, soit neuf récits sur les quinze ici examinés, 
sans tenir compte de la Vie des Pères du Jura et de celle des abbés d’Agaune.

30	 Karine Ugé évoque pour Folcuin cette combinaison des genres, voir K. Ugé, Creating the 
Monastic Past in Medieval Flanders, Woodbridge, Rochester, York Medieval Press in 
association with The Boydell Press and the University of York’s center of Medieval Studies, 
2005, p. 63.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

363

DES INTERVENTIONS DU SAINT AU TRAVAIL DES 
HAGIOGRAPHES : LES MIRACLES DE SYMÉON DE TRÈVES

Klaus Krönert 
Université Lille Nord de France

Peu de textes incarnent davantage l’image du « Moyen Âge obscur », telle que 
les acteurs de la Réforme et les intellectuels des Lumières l’ont développée, que 
les recueils de miracles. C’est certainement pour cette raison qu’ils n’ont attiré 
l’attention des historiens modernes qu’assez tardivement. Les travaux de M. Bloch 1, 
P. Brown 2, A. Vauchez 3 et P.‑A. Sigal 4 et plus récemment de M. Heinzelmann 5 et 
d’U. Kleine 6 illustrent cette nouvelle fécondité qui a considérablement modifié 
notre vision des interventions divines du point de vue théologique, anthropologique, 
historique et philologique. Les recherches sur les Pères de l’Église ont montré 
l’important développement des réflexions théologiques dès l’Antiquité tardive : les 
grands ecclésiastiques étaient en effet très méfiants vis-à-vis des miracles 7, car non 

1	 M. Bloch, Les Rois thaumaturges [1924], Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque des histoires », 
1983.

2	 P. Brown, « Society and the Supernatural: A Medieval Change », dans id., Society and the Holy 
in Late Antiquity, Berkely/Los Angeles/Oxford, California UP, 1982, p. 302-332 ; id., The Culte 
of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago, Chicago UP, 1981.

3	 A. Vauchez, La Sainteté en Occident aux derniers siècles du Moyen Âge d’après les procès 
de canonisation et les documents hagiographiques, Paris, BEFAR, 241, 1981 ; id., Saints, 
prophètes et visionnaires. Le pouvoir surnaturel au Moyen Âge, Paris, Albin Michel, 1999.

4	 P.-A. Sigal, L’homme et le miracle dans la France médiévale : xie‑xiie siècle, Paris, Le Cerf, 1985.
5	 M.  Heinzelmann, «  Une source de base de la littérature hagiographique latine  : le recueil 

de miracle  », dans Hagiographie, cultures et sociétés, ive-xiie  siècles, Paris, Études 
augustiniennes, 1981, p. 235-259 ; D.R. Bauer, M. Heinzelmann, K. Herbers (dir.), Mirakel im 
Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 
coll. « Beiträge zur Hagiographie », 3, 2002.

6	 U.  Kleine, Gesta, Fama, Scripta. Rheinische Mirakel des Hochmittelalters zwischen 
Geschichtsdeutung, Erzählung und sozialer Praxis, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 
coll. « Beiträge zur Hagiographie », 7, 2007.

7	 Cf., à propos des positions des grands ecclésiastiques vis-à-vis des miracles, R. Aigrain, 
L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Bruxelles, Société des 
Bollandistes, coll. « Subsidia hagiographica », 80, 2000, p. 181-183 ; D. von der Nahmer, 
Die lateinische Heiligenvita. Eine Einführung in die lateinische Hagiographie, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994, p. 146-152 ; A. Angenendt, Heilige und Reliquien. 
Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum bis zur Gegenwart, München, 
C.H. Beck, 1997, p. 138‑143.



364

seulement Dieu, mais aussi le diable peut produire des signes. Le travail d’U. Kleine 
sur quelques grandes collections de miracles du diocèse de Cologne a mis en lumière 
à quel point les vérifications et l’écriture des interventions des saints pouvaient être 
des affaires sérieuses, ressemblant aux investigations juridiques 8. En ce qui concerne 
la valeur littéraire, on la reconnait aujourd’hui volontiers à propos des collections 
rédigées par des auteurs de grand renom comme Walahfrid Strabon 9.

Toutefois, les recueils conçus comme collections ouvertes, sans épilogue, 
rédigées par des auteurs anonymes souffrent toujours d’un certain mépris 10. En 
effet, en lisant les notices souvent très courtes rédigées sans ambition littéraire 
et effets rhétoriques, on a l’impression que des clercs ont vite et sans grand soin 
noté les interventions du saint au fur et à mesure qu’elles se sont produites ou 
– pire – qu’elles étaient inventées. Une telle vision du processus de la mise par 
écrit – la « Verschriftlichung » – donne l’impression d’une certaine indifférence 
de la part des ecclésiastiques vis-à-vis de ces écrits – des scribes peu qualifiés 
pouvaient noter, sans contrôle de leurs supérieurs, des interventions réelles ou 
imaginées –, impression qui est en contraste flagrant avec l’importance accordée 
aux miracles dans les traités des grands penseurs chrétiens comme Augustin 11.

Comment expliquer cet écart ? S’agit-il simplement du fossé entre les réflexions 
théoriques et les applications pratiques ? Il nous semble que non. À travers un 
examen approfondi des miracles de Syméon, reclus de Trèves, mort en 1035, 
nous souhaiterions montrer que les recueils ouverts, rédigés collectivement 
par des auteurs anonymes ou peu connus et sans grandes ambitions littéraires, 
sont, eux aussi, contrairement à l’apparence, le résultat d’une démarche très 
sérieuse. Analysons d’abord la biographie du saint, puis les différentes étapes 
de rédaction des miracles, car la Vita et les Miracula Symeonis représentent une 
unité textuelle.

8	 Cf. Kleine, Gesta, Fama, Scripta, op. cit., p. 375-387.
9	 Cf. Walahfrid, Vita sancti Galli (BHL,  3247-3249), éd.  B.  Krusch, Hannover, Hahn, MGH, 

SRM,  IV, 1902, p.  280-337  ; Miracula sancti Galli, éd.  B.  Krusch, Hannover, Hahn, MGH, 
SRM,  IV, 1902, p. 318-325. La traduction de quatre miracles se trouve dans J. Duft, Sankt 
Otmar. Quellen zu seinem Leben. Lateinisch und deutsch, Zürich, Carta-Verlag, 1959, 
p.  41-49. Cf. aussi Sigehard de Saint-Maximin, Miracula sancti Maximini (BHL,  5826), 
éd. G. Henschen, AASS, Mai. VII, 1688, p. 25-33, où l’hagiographe explique, cap. III, 27, p. 31 
que les miracles méritent un style plus élevé qu’une thématique concentrée sur les actions 
des hommes.

10	 H.-W. Goetz, « Wunderberichte im 9. Jahrhundert. Ein Beitrag zum literarischen Genus der 
frühmittelalterlichen Mirakelsammlungen », dans D.R. Bauer et al., Mirakel im Mittelalter, 
op. cit., p. 180-226, ici p. 188, parle d’un « Genre ohne großen literarischen Anspruch und 
mit einfacherer Kompositionstechnik », constat, bien sûr, souvent vrai.

11	 Augustin, par exemple, souhaitait que fussent rédigés pour tous les miracles, des dossiers ; 
cf. Aigrain, dans Hagiographie, op. cit., p. 182.



365

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

LA VIE TERRESTRE DE SYMÉON SELON SON BIOGRAPHE

Si Syméon de Trèves fait partie des Grecs les plus connus du haut Moyen Âge, 
c’est grâce à sa Vita (BHL, 7963 12) rédigée par son ami Eberwin et éditée dans les 
Acta Sanctorum 13. Le nombre d’érudits qui se sont intéressés à ce texte est donc 
assez grand. N’en mentionnons que quelques-uns : F.-J. Heyen 14, W. Schmid 15, 
W. Berschin 16, M.C. Ferrari 17, nous-même 18 et T. Heikkilä 19.

Selon ce texte, Syméon est né à Syracuse. Dès l’âge de sept ans, il fit ses 
études à Constantinople. Afin de visiter les lieux de la Passion du Christ, il 
partit à Jérusalem en tant que guide de pèlerins. De plus en plus attiré par la 
vie érémitique, il rejoint pour quelque temps un ermite au bord du Jourdain, 
puis intégra le monastère Sainte-Marie à Bethléem où il fut consacré diacre, et 
ensuite le monastère Sainte-Catherine au mont Sinaï. Tout en restant attaché à 
ce monastère, Syméon tenta des nouvelles expériences érémitiques, entre autres 
au bord de la Mer morte et au sommet même du mont Sinaï. Enfin, son abbé 
l’envoya en Normandie : Richard II († 1026) avait promis à Sainte-Catherine 
une certaine somme d’argent qu’il devait récupérer à Rouen. Syméon passa alors 
par Babylone, près du Caire, il sauva in extremis sa vie face aux pirates du Nil, 
il traversa des régions où on ne parlait aucune de ses cinq langues, l’égyptien, 
le syrien, l’arabe, le grec et une langue romane, et à Antioche, il rencontra un 
groupe de pèlerins de la Gaule en route pour Jérusalem, dont Eberwin, son 
future hagiographe, faisait partie. Il décida de les attendre et ils poursuivirent, 

12	 Les manuscrits les plus anciens, datant du xie siècle, sont : Einsiedeln, Stiftsbibliothek, 323, 
p.  83-105  ; München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm  18625, fol.  18v-28  ; Trèves, 
Stadtbibliothek,  118, fol.  296v-309v  ; Vatican, Bibliotheca Apostolica Vaticana, Cod. 
Reg. lat. 481, fol. 95‑103v.

13	 Éd. D. Papebroch, AASS, Iun. I, 1695, p. 89‑95.
14	 F.-J.  Heyen, «  Simeon und Burchard-Poppo. Aus den Anfängen des Stiftes St. Simeon in 

Trier  », dans L.  Fenske, W.  Rösener, T.  Zotz  (dir.), Institutionen, Kultur und Gesellschaft, 
mélanges en l’honneur de J. Fleckenstein, Sigmaringen, Thorbecke, 1984, p. 195‑205.

15	 W. Schmid, Poppo von Babenberg († 1047). Erzbischof von Trier – Förderer des hl. Simeon – 
Schutzpatron der Habsburger, Trier, Auenthal Verlag, 1998.

16	 W.  Berschin, Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter, Stuttgart, Anton 
Hiersemann Verlag, 1999, t. IV, p. 217‑218.

17	 M.C.  Ferrari, «  From Pilgrim’s Guide to Living Relic: Symeon of Trier and his Biographer 
Eberwin », dans M.W. Herren et al., Latin Culture in the Eleventh Century. Proceedings of 
the Third International Conference on Medieval Latin Studies, Cambridge, Sept. 9-12 1998, 
Turnhout, Brepols, 2002, t. I, p. 324‑344.

18	 K. Krönert, La construction du passé de la cité de Trèves : viiie-xie siècles. Étude d’un corpus 
hagiographique, thèse de doctorat soutenue à Paris  X-Nanterre en 2003, ANRT, 2005, 
p. 468‑495.

19	 T. Heikkilä, Vita S. Symeonis Treverensis. Ein hochmittelalterlicher Heiligenkult im Kontext, 
Saarijärvi, Suomalaisen tiedeakatemian toimituksia humaniora,  326, Annales academiae 
scientiarum fenniae, Gummerus Kirjapaino Oy, 2002.



366

ensemble, leur chemin jusqu’à Belgrade où seul Syméon fut interdit de passage. 
Il traversa alors la mer adriatique, gagna la Francia 20 et arriva à Rouen, pour 
apprendre que Richard II de Normandie était mort et que personne n’était au 
courant de la donation. Il se dirigea donc à Trèves pour rendre visite à son futur 
hagiographe et guida l’archevêque Poppon, alors en pèlerinage, à Jérusalem. 
Une fois de retour de ce long trajet, le prélat lui proposa de choisir sa nouvelle 
demeure et Syméon demanda de s’installer dans la Porte Noire de la ville en tant 
qu’ermite. Il y fut donc enfermé le jour de la Saint-André « comme s’il s’agissait 
de son enterrement ». Quelques années plus tard, sentant sa mort proche, il 
fit venir Eberwin, puis il mourut le 1er juin 1035. La Vie s’achève par quelques 
miracles de Syméon sur lesquels nous reviendrons plus tard.

Eberwin dit lui-même dans le prologue que ses conversations avec Syméon 
sont sa source principale 21. Mais sa version est-elle crédible ? Dans l’ensemble, 
on peut lui faire confiance, car plusieurs informations de la Vita Symeonis sont 
confirmées par d’autres textes, écrits indépendamment 22.

Qui est Eberwin 23 ? D’origine inconnue, il est élu, en 995, abbé de Saint-
Martin de Trèves, monastère auquel il n’appartenait pas auparavant. Peu après 
son élection, il rédigea, sur sa propre initiative, la Vie de Magnéric (BHL, 5149), 
pontife mosellan du vie siècle et bienfaiteur de son monastère. Ce texte, destiné à 
donner une tradition prestigieuse à Saint-Martin, laisse apparaître son érudition 
et ses qualités d’auteur 24. En 1001, il devint aussi abbé de Tholey 25, monastère 
au nom duquel il participa au synode de Seligenstadt 26. Il est aussi possible qu’il 
exerça un troisième abbatiat à Saint-Paul de Verdun 27. En 1027, il prit part à un 

20	 Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 118 montre à partir d’une étude codicologique que 
Syméon n’est probablement pas passé par Rome, comme on le pense souvent.

21	 Vita Symeonis, prologue, cap. 1, AASS, Iun. I, éd. cit., p. 89 : « […] brevi et simplici sermone 
describens quae vel ipse ex eius ore audivi, vel a fidelibus viris ab ipso audita, sive de 
miraculis visa, didici ».

22	 Cf. par exemple, pour les voyages de Syméon, Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 115-130, 
qui y discute toutes les sources qui font allusion aux voyages du reclus, notamment la Vita 
Richardi abbatis S. Vitoni Virdunensis, éd. W. Wattenbach, MGH, SS, XI, 1864, p. 288-289, 
les Ademari Historiarum libri  III, éd.  G. Waitz, MGH, SS,  IV, 1841, p.  113-148, les Annales 
Virdunenses, éd. G. Waitz, Hannover, Hahn, MGH, SS, IV, 1841, p. 7-8 et J.‑D. Mansi, Sacrorum 
conciliorum nova et amplissima collectio, XIX, Firenze, Venezia, 1774, p. 517.

23	 Cf. à propos d’Eberwin, notamment W. Schmid, Poppo von Babenberg, op. cit., p. 23‑24, et 
K. Krönert, La construction du passé, op. cit., p. 456-457, 485‑487.

24	 Il est possible que le manuscrit Trèves, Stadtbibliothek,  1379 soit l’autographe ou 
l’idéographe de l’auteur.

25	 Cf. les Annales Virdunenses, ad. an.  1001, Hannover, Hahn, MGH, SS,  IV, éd.  cit., p.  8  : 
« Gardinus obiit. Eberwinus successit ».

26	 Cf. Concilium Seligenstadense 1023, éd. L. Weiland, Hannover, Hahn, MGH, Const., I, 1893, 
p. 635.

27	 Il reste beaucoup d’incertitude sur les abbatiats d’Eberwin du fait que la succession des 
abbés à Tholey n’est pas établie de manière définitive et que nous connaissons aussi un 



367

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

pèlerinage à Jérusalem, celui, lors duquel il rencontra Syméon. C’est vers 1035, 
comme nous allons encore le montrer, que Poppon lui demanda de rédiger 
la Vie du reclus. À ces écrits il faut ajouter, semble-t-il, deux autres textes : 
une historia de Magnéric et un appendice à la Vita du même évêque 28. Nous 
ignorons quand Eberwin est mort, mais il dit lui-même qu’il était, en 1035, 
déjà assez vieux 29.

Pourquoi Poppon a-t-il commandé ce texte ? L’archevêque nous le dit lui-
même dans une lettre au pape Benoît IX, qui date sans doute de 1035 30. Poppon 
y fait la demande d’accepter Syméon, mort « quelques jours auparavant », parmi 
les saints. Pour démontrer sa sainteté, dit-il, il lui envoie aussi sa Vie et un 
recueil de miracles 31. La canonisation elle-même est connue grâce à deux autres 
documents, une lettre de réponse de Benoît IX, dans laquelle il confirme la 
canonisation de Syméon 32 et l’acte même de la canonisation 33, tous les deux 
sous forme de copie. S’il est vrai que les deux écrits ne sont pas datés, il est 
pourtant probable qu’ils ont été rédigés aux alentours de 1035/1036, car 
Syméon est qualifié de sanctus pour la première fois dans le vingtième miracle 
de la Continuatio Miraculorum, donc seulement trois miracles après celui qui 

Eberwin de la même époque qui était abbé au monastère Saint-Paul à Verdun. Ainsi trouve-t-
on dans la littérature relative à Eberwin des hypothèses diverses qui ont toutes en commun 
de ne pas être vérifiables dans les sources : souvent on attribue à Eberwin trois abbatiats à 
Saint-Paul, à Saint-Martin et à Tholey (W. Schmid, Poppo von Babenberg, op. cit., p. 23 sq.), 
opinion à laquelle s’oppose fermement W. Haubrichs, Die Tholeyer Abtslisten des Mittelalters. 
Philologische, onomastische und chronologische Untersuchungen, Saarbrücken, Minerva-
Verlag Thinnes und Nolte, 1986, p. 164). Du fait qu’un certain Gerhardus semble avoir exercé 
un abbatiat à Tholey vers  1018, Haubrichs a supposé qu’il y avait à Tholey, au début du 
xie  siècle, deux abbés appelés tous les deux Eberwin (ou Ebruin) qui y ont exercé avant 
et après Gerhardus leur abbatiat (Cf. Haubrichs, Die Tholeyer Abtslisten des Mittelalters, 
op. cit., p. 160-164). L. Dahm a supposé qu’Eberwin a dû quitter Saint-Martin pour exercer 
un abbatiat à Tholey, jusqu’à ce que Poppon le rappelle à Trèves (L. Dahm, Trier, Stadt und 
Leben im Mittelalter, Trier, Interbook, 1997, p. 125).

28	 Cf. Krönert, La construction du passé, op. cit., p. 460‑466.
29	 Vita Syméonis, prologue, cap. 1, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 89 : « Mones, imo jubes, sanctissime 

Pater, ut […] aliquid de vita et conversatione et obitu viri Dei Symeonis et de miraculis […] 
notum faciam. Fateor grande onus mihi infirmo imponis : maxime cum toto corpore debilis 
tremendum Dei judicium pertimescam ».

30	 C. Wambach, Urkunden- und Quellenbuch zur Geschichte der altluxemburgischen Territorien 
bis zur burgundischen Zeit, Luxembourg, 1935, t. I, p. 343-347, no 247, éd. D. Papebroch, 
AASS, Iun., I, 1695, §4-5, p. 96.

31	 Cf. AASS. Iun.  VI, éd.  cit., §  4, p.  96  : «  Reverendissimo Patri Patrum, gratia et nomine 
Benedicto, Poppo, licet indignus, divina tamen largiente clementia, sanctae Trevirensis 
Ecclesiae Minister […] §5 : Vir quidam vitae sanctitate laudabilis, apud nos diebus istis ex 
hac vita migravit : quem, si signis et virtutibus, quae per eum Dominus operatur, credere 
debeamus, procul dubio eum cum Sanctis aeternae beatitudinis habere consortium non 
dubitans […] ».

32	 JL† 4113, éd. dans AASS, Iun., I, éd. cit., §6, p. 96‑97.
33	 JL 4112, éd. dans AASS, Iun., I, éd. cit., §9-12, p. 97‑98.



368

eut lieu le 1er novembre 1035 34. C’est pourquoi l’on situe aujourd’hui la date de 
canonisation à un moment très rapproché de sa mort, peut-être Noël 1035 35. 
La lettre papale suggère cependant que la canonisation ait pu avoir lieu en 
1036 36 : Benoît IX y indique qu’il avait pris le temps de « lire et relire » les écrits 
envoyés par Poppon et ajoute qu’il a écrit sa réponse bien plus tard qu’il ne 
l’aurait voulu 37.

Reste encore une dernière question : pourquoi Poppon voulait-il faire canoniser 
Syméon, bien que cette procédure ne fût pas obligatoire ? Certainement pour 
mieux promouvoir sa vénération 38 : un tel acte pontifical permettait d’augmenter 
le prestige et l’autorité de celui qui en était bénéficiaire, l’Église de Trèves.

LES PREMIERS MIRACLES DE SYMÉON

Comme nous l’avons indiqué, la fin de la Vita Symeonis est consacrée 
aux miracles attribués à Syméon avant et après son décès 39. Ils font partie 

34	 Cf. Continuatio miraculorum Symeonis, cap. 33, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 95.
35	 Cf. par exemple M. Coens, « Un document inédit sur le culte de S. Syméon, moine d’Orient 

et reclus à Trèves », Anal. Boll., 68, 1950, p. 181-196, ici p. 184.
36	 Cf. Heikkilä, Vita S. Symeonis Treverensis, op. cit., p. 144.
37	 Cf. la lettre de Benoît IX (JL † 4113), AASS, Iun., I, éd. cit., §6, p. 96 : « Benedictus Episcopus, 

Servus Servorum Dei, Popponi Patri, tam suis meritis, quam divino charismate Trevirorum 
Archiepiscopo, salutem charissimam cum benedictione Apostolica. Sumptis Reverentiae 
vestrae litteris, et lectis, atque relectis  ; in imo cordis earum vim reposuimus […] At nos, 
licet tardius quam cupivimus, ad sonum tamen paginae vestrae, ut debemus, pro affectu 
respondemus ».

38	 Le succès du culte était, en effet, considérable : le grand nombre de manuscrits de la Vita 
Symeonis, datant des xie-xiiie siècles, et la mention du saint dans d’autres écrits de l’époque 
nous prouvent que la vénération, de plus en plus importante, avait réellement eu lieu. 
Nous possédons donc non seulement des textes provenant de l’Empire entier (Heikkilä, 
Vita Symeonis Treverensis, op.  cit., p.  7-8,  148‑168), mais aussi, par exemple, de Saint-
Omer (Saint-Omer, Bibl. publ., 716, xiiie siècle, fol. 155-160). De plus, Syméon est mentionné 
dans la collection des Carmina Cantabrigiensia, réunie, semble-t-il encore au xie siècle en 
pays rhénan, c’est-à-dire dans les sphères d’influence des métropolitains de Cologne et 
de Mayence (H. Schiel, « Ein zeitgenössisches lateinisches Gedicht auf Erzbischof Poppo, 
seine Entstehungszeit und seine Deutung  », Kurtrierisches Jahrbuch,  9, 1969, p.  32-44). 
Ensuite, au xiie siècle, il se trouve même cité dans la Vie d’Annon de Cologne, rédigée afin 
de le faire canoniser (Vita Annonis minor, II, 10, éd. M. Mittler, Siegburg, Respublica-Verlag, 
Veröffentlichungen des Geschichts- und Altertumsvereins für Siegburg und den Rhein-Sieg-
Kreis e.V. 13, 1975, p. 81). Même s’il faut admettre que ce succès cultuel du reclus n’est pas 
exclusivement lié à sa canonisation – Poppon a aussi frappé des pièces avec la face du saint 
(W.  Schmid, Poppo von Babenberg, op.  cit., p.  62) et l’époque était, de toute évidence, 
assez grécophile (W.  Berschin, Griechisch-lateinisches Mittelalter von Hieronymus zu 
Nikolaus von Kues, Berlin, München, Francke, 1980, p. 226-230) –, elle fut certainement un 
facteur très important.

39	 Cf. Vita Symeonis, cap. IV, 22 sq., AASS, Iun., I, éd. cit., p. 93 sq.



369

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

intégrante de la Vie, comme Eberwin le dit lui-même dans le prologue 40. 
Tout en précisant qu’il s’agit ici d’une sélection 41, l’hagiographe les raconte 
successivement. Le principal problème relatif à cette collection consiste à 
savoir où se trouve le dernier miracle faisant partie de la première version 
de la Vita telle qu’elle a été envoyée à Rome, car d’autres auteurs, voire 
Eberwin lui-même, ont ajouté de nouveaux miracles du saint, ajouts qui 
sont aujourd’hui connus sous le titre Continuatio miraculorum. L’ensemble 
des miracles de Syméon est édité dans les Acta sanctorum 42. T. Heikkilä a le 
grand mérite d’avoir examiné la plupart des manuscrits de ces récits, ce qui 
lui a permis de découvrir un certain nombre de variantes, indispensables pour 
comprendre la genèse de la collection 43.

Selon toute probabilité, Eberwin a intégré dans sa première version de la Vie 
au moins sept miracles, mais pas plus de seize 44, car la Vie de Syméon fut écrite, 
comme nous l’avons montré, au cours de l’été 1035 et le septième miracle, l’un 
des rares qui soient datables, eut lieu le 1er août 1035 45. En revanche, le dix-
septième miracle, également datable, se produisit le 1er novembre 1035, sans 
doute trop tard pour faire partie de la Vita telle qu’elle fut envoyée à Rome pour 
faire canoniser le saint 46.

En ce qui concerne le contenu des seize premiers miracles de Syméon, il y a 
treize interventions qui concernent des guérisons de maladies physiques. En 
voici un extrait typique : Eberwin relate comment une femme originaire de 
Metz, ne pouvant ouvrir la main parce que ses doigts collaient à sa paume, 
décida d’aller sur la tombe de Syméon ; après avoir posé sa main sur la 
sépulture, elle bénéficia, peu de temps après, d’une guérison 47. Les maladies 

40	 Cf. ibid., prologue, cap.  1, AASS, Iun.,  I, éd. cit., p. 89  : « Mones, imo jubes, sanctissime 
Pater, ut impar ingenio, stultus eloquio, aliquid de vita et conversatione et obitu viri Dei 
Symeonis et de miraculis […] notum faciam ».

41	 Cf. ibid., cap. 23, p. 94 : « Multi etiam infirmi, variis doloribus et infirmitatibus detenti, in 
ipsa die sunt liberati ».

42	 Ibid., Iun. I, cap. IV, 22-34, p. 93-95, et ibid. cap. V, 35-43, p. 100‑101.
43	 Cf. Heikkilä, Vita S. Symeonis, op.  cit., p.  148-187 où l’on trouve aussi des listes des 

manuscrits.
44	 Cf. Vita Symeonis, cap. 27, AASS, Iun.  I, éd. cit., p.  94 (le 7e  miracle), cap.  31, p.  94 (le 

16e miracle).
45	 Cf. ibid., cap. 27, p. 94 : « In festivitate quae dicitur ad Vincula S. Petri, alia mulier […] » ; 

cf. également M. Coens, « Un document inédit », art. cit., p. 185.
46	 Cf. Vita Symeonis, cap. 31, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 94 : « In Kalendis Novembris […] » ; il est 

vrai que l’année n’est pas précisée, mais 1035 est l’hypothèse la plus probable, comme le 
croit également M. Coens, « Un document inédit », art. cit., p. 185 ; et même si le miracle 
avait eu lieu en 1036, cela ne change en rien le fait qu’il n’a plus fait partie de la version 
originale de la Vie.

47	 Cf. Vita Symeonis, cap., IV, 27, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 94 ; il s’agit du 6e miracle.



370

les plus fréquemment guéries par Syméon, furent la paralysie 48, la cécité 49 et la 
mutité 50. L’hydropisie, mentionnée une seule fois, fait exception 51. Une seule 
fois également, Syméon intervint pour sanctionner un pécheur : un clerc ayant 
dormi au lieu de chanter les psaumes perdit la voix 52. Restent encore deux autres 
miracles : d’abord, le reclus délivra une femme hantée par un démon 53 ; ensuite, 
il empêcha un drame : quand on voulut construire un accès plus commode à la 
cellule du saint, une rupture de corde aurait dû entraîner la chute d’une poutre, 
chute qui miraculeusement n’eut pas lieu 54.

Dans cette partie de l’œuvre, deux éléments narratifs rompent la monotonie 
des miracles énumérés. D’abord, Eberwin explique comment l’activité 
miraculeuse du reclus avait pris un véritable essor : à la fin du deuxième miracle 
– la première guérison après son enterrement – l’hagiographe ajoute que cet 
événement avait entraîné des visites régulières de malades qui bénéficièrent à 
leur tour de guérisons 55. Ensuite, après le onzième miracle, l’hagiographe – mais 
est-ce encore Eberwin ? – fournit une « preuve » de la véracité de ces épisodes : 
quand un clerc de Trèves ne voulut pas croire à la guérison d’une jeune aveugle, 
ses parents et ses serviteurs arrivèrent juste au bon moment pour affirmer qu’elle 
avait souffert de cécité depuis la naissance 56.

Les sources de l’hagiographe sont orales : selon ses propres dires, il a eu recours 
aux témoignages de gens dignes de foi. Il explique ainsi que deux bénéficiaires 
lui avaient raconté leurs guérisons 57. Le plan selon lequel l’hagiographe a classé 
son matériau est difficile à cerner. Les miracles datables permettent d’exclure 
qu’il ait suivi, de manière rigoureuse, la chronologie des événements : il raconte 
les deux guérisons effectuées encore du vivant de Syméon après la punition du 
clerc endormi, qui se produisirent immédiatement après son enterrement 58. De 
même, il n’a pas choisi une approche thématique, comme le montrent le miracle 

48	 Cf. par exemple, ibid., cap. IV, 23, p. 94.
49	 Cf. par exemple, ibid., cap. IV, 25, p. 94.
50	 Cf. par exemple, ibid., cap. IV, 28, p. 94.
51	 Cf. ibid., cap. IV, 26, p. 94.
52	 Cf. ibid., cap. IV, 22, p. 93.
53	 Cf. ibid., cap. IV, 29, p. 94.
54	 Cf. ibid., cap. IV, 24, p. 94 : « […] commodus ascensus in aedificio turris pararetur […] ».
55	 Cf. ibid., cap. IV, 23, p. 94  : «  Ex tunc sepulcrum viri Dei a populo frequentatur ac 

veneratur ».
56	 Cf. ibid., cap. IV, 29, p. 94  : « Sed cum Clerus magnitudinem tanti miraculi non crederet, 

subito parentes illius mulieris et ministeriales de Villa adveniunt  ; qui illam a nativitate 
caecam testificati sunt ».

57	 Cf. ibid., cap. 25, p. 94 : « Hic duo miracula libet inserere, quae iidem ipsi qui sanati sunt 
testificantur […] ».

58	 Le miracle, relaté en cap. 22, p. 93 a eu lieu directement après la fermeture de la tombe, le 
miracle, relaté en cap. 23, p. 93 sq. trente jours plus tard ; les miracles, relatés en cap. 25 
et 26 ont eu lieu avant la mort terrestre de Syméon.



371

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

de punition occupant la première place et le sauvetage lors de la construction 
de l’escalier, à la troisième position dans cette collection. Ce manque apparent 
d’ordre systématique s’explique peut-être par le fait que l’hagiographe a recueilli 
un certain nombre de témoignages qu’il a, lors de la rédaction de la Vie, repris 
plus ou moins dans l’ordre de ses notes personnelles.

LES MIRACLES DE LA CONTINUATIO (BHL, 7964) 

Comme nous l’avons montré, la canonisation de Syméon devait contribuer 
à diffuser son culte et le grand nombre de miracles qui étaient notés à la fin de 
la Vita et qui sont connus sous le titre Continuatio miraculorum (BHL, 7964), 
montrent que le culte s’était développé et que les pèlerins venaient parfois de 
loin pour demander Syméon en aide 59. C’est pour cette raison que Poppon 
entreprit de grands travaux au monument qui abritait la tombe du saint, travaux 
auxquels fit écho l’un des miracles suivants 60 : l’archevêque fit transformer la 
Porte Noire en église et ériger, à ses côtés, les autres bâtiments nécessaires à la 
fondation de la maison canoniale Saint-Syméon.

Sans revenir au problème du véritable début de cette collection – elle 
commence au plus tôt à partir du huitième miracle et au plus tard à la dix-
septième intervention du saint – présentons maintenant la Continuatio 61 à 
partir de ce dix-septième miracle qui a pour sujet une nouvelle guérison : le 
1er novembre, sans doute en 1035, Poppon décida de consacrer auprès de la 
tombe de Syméon un autel quand soudainement un enfant paralysé réussit à 
se mettre debout 62. Les deux miracles suivants sont des miracles de punition : 
deux pécheurs désireux de s’approcher de la tombe du saint ne peuvent pas y 
accéder 63. Le vingtième miracle est l’un des rares, parmi toute la collection, à 
être raconté avec davantage de détails : désespéré, un paysan paralysé, ayant 
passé vainement cinq mois auprès de la tombe du reclus, demanda à Syméon 
– qualifié de « saint » pour la première fois, ce qui suggère qu’il avait déjà été 
canonisé – pourquoi il était si dur avec lui ; c’est alors que, pendant la nuit, il 

59	 Cf. supra, n. 38.
60	 Cf. supra, n. 54.
61	 Cf. pour l’édition, les manuscrits et d’autres références, supra, n. 42, 43.
62	 Cf. Vita Symeonis, cap. 31, AASS, Iun.,  I, éd. cit., p. 94 ; il s’agit du 17e miracle qui, selon 

l’éditeur Papebroch, a fait partie de la Vie : « In Kalendis Novembris, cum placuisset Domno 
Episcopo in aedificio turris, ubi corpus viri Dei sepultum erat, unum altare in honore 
omnium Sanctorum consecrare  ; multus undique populus coepit confluere. Dum ergo fit 
apparatus, et Domnus Praesul expectatur, quidam puerulus contractus ante sepulcrum viri 
Dei erigitur ».

63	 Cf. ibid., cap. 32, p. 94 sq. (18e et 19e miracles).



372

eut une vision : un visage illuminé, celui de Syméon, lui ordonna de se lever ; 
et l’homme sentit la force revenir dans ses membres 64.

Le récit du miracle suivant, le vingt-et-unième, commence par un bref éloge 
de Trèves, mettant en lumière le grand nombre de miracles dont cette ville 
fut bénéficiaire. De plus, il intègre une autre « preuve d’authenticité » 65 : 
un clerc alémanique, très érudit, émit de forts doutes sur des miracles qui 
se produisaient dans la ville mosellane ; c’est juste à ce moment-là qu’il put 
assister à la guérison d’un jeune garçon auprès de la tombe de Syméon 66. 
Selon les recherches d’Heikkilä 67, ce récit – cap. 34 dans les Acta Sanctorum – 
est sans doute un ajout inséré dans la collection. Non seulement il se distingue 
des autres récits par son style, mais il manque aussi dans un grand nombre de 
manuscrits 68. Dans le manuscrit Einsiedeln, Stiftsbibliothek 247, p. 455-456, 
ce miracle est suivi d’un très bref épilogue, découvert et édité par Heikkilä 69. 
L’auteur de cet épilogue fait comprendre qu’il avait personnellement connu 
Syméon et que le saint lui avait relaté des épisodes de sa vie 70. Il est ainsi 
possible – bien que non prouvé – qu’Eberwin lui-même ait complété la 
collection des miracles de Syméon par laquelle il avait terminé la Vita du 
reclus 71. Si l’on admet cette hypothèse, l’auteur du miracle du cap. 34 reste 
inconnu.

Quoi qu’il en soit, nous pouvons retenir que le groupe de miracles, qui 
commence entre le huitième et le dix-septième miracle et qui se termine après 
le vingtième, constitue la première partie de la Continuatio miraculorum, 
complétée par l’auteur du vingt-et-unième miracle.

64	 Cf. ibid., cap. 33, p. 95, où le paysan dit : « Noli, noli, Sancte Dei, tam immisericorditer me 
miserum dimittere […] ».

65	 La première était insérée dans la Vita Symeonis, cap. 23, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 93 sq.
66	 Cf. ibid., cap. 34, p. 95 (21e miracle) : « Ea tempestate, cum Trevirorum civitas tantis polleret 

miraculis, ad domini Symeonis sepulcrum apportatus fuit puer […]. Forte erat apud nos de 
Alemannia Monachus non mediocriter liberalibus institutus disciplinis, verum tantis non 
bene credens miraculis, qui etiam tunc praesens aderat […] ».

67	 Cf. Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 175‑177.
68	 Cf. ibid., p. 175.
69	 Cf. ibid., p. 176.
70	 Cf. ibid. : « Quis enim universa posset eius scire opera, cum pene nulla scimus, nisi quae ab 

eo audivimus […] ».
71	 Le fait que l’épilogue ne se trouve pas dans un manuscrit de Trèves, n’est pas un argument 

contre une attribution à Eberwin  : à Trèves, on ne l’a pas copié pour ne pas clore la 
continuation et pouvoir ajouter d’autres miracles. Il existe un seul argument contre une 
attribution de l’épilogue à Eberwin : le miracle du cap. 34 et l’épilogue semblent, selon une 
hypothèse de Heikkilä, Vita S. Symeonis, cit. op., p. 176, être issus de la même plume, mais 
selon nous, l’épilogue est trop court pour faire une attribution selon le style toujours très 
aléatoire.    



373

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

Un deuxième texte découvert, lui aussi par Heikkilä, dans le manuscrit Épinal, 
BM 147 (olim 67), fol. 102r-v, précède les miracles relatés à partir de cap. 35 
dans les AASS, c’est-à-dire à partir du vingt-deuxième miracle. En d’autres 
termes, il s’agit d’un prologue qui annonce une nouvelle série de miracles, la 
deuxième de la Continuatio. On y apprend qu’elle a été écrite par un certain 
Warnerus, magister scolarum à Saint-Syméon, sur la demande de Geramnus 72. 
Le premier est attesté pour l’an 1068, le second pour la période de 1048 à 1068 
en tant que prévôt de l’abbaye, charge qu’il n’a plus exercée en 1075 quand 
Burchard a occupé cette place. Par conséquent, nous pouvons être sûr que ces 
Miracula nova, comme les appelle Heikkilä, furent mis par écrit entre 1048 
et 1068, et sûrement avant 1075.

Quels sont les miracles attribués à Syméon ? Il s’agit de neuf miracles qui 
concernent, à une exception près, des guérisons de maladies et de défauts 
physiques. Ainsi est-il censé avoir sauvé un certain écolâtre, appelé Wigerich : 
après avoir abusé du vin, celui-ci avait fait une chute presque mortelle d’une 
avancée en terrasse de l’église collégiale, sur laquelle il s’était installé pour dormir ; 
toutefois, au moment où les chanoines décidèrent de l’apporter à l’autel de 
Saint-Syméon, tous ses membres cassés se rétablirent 73. Ensuite, le saint guérit 
le serviteur du chorévêque Tolmar, Deselin, qui souffrait depuis peu d’une 
paralysie complète 74. De même, un aveugle venu de loin, recouvrit la vue 75. Un 
autre personnage anonyme, muet et également venu de l’extérieur, fut guéri 
dès qu’il aperçut de loin l’église du monastère Saint-Syméon 76. Le bénéficiaire 
du miracle suivant est aussi un homme privé de la parole : cette fois, il fut guéri 
à l’intérieur de l’abbaye 77. Ensuite, Warnerus mentionne une femme noble 
venue de Bavière, qui était depuis longtemps paralysée : après avoir vu dans une 
vision nocturne l’archevêque Poppon – d’« heureuse mémoire », comme il est 
précisé – qui lui avait conseillé de se déplacer à Saint-Syméon, elle se réveilla le 
lendemain, complètement guérie ; elle put donc immédiatement entreprendre 
un pèlerinage à Trèves, pour remercier le saint devant sa tombe 78. Le miracle 
suivant fait partie des rares miracles de la collection à ne pas être consacré à une 
guérison. L’auteur raconte comment plusieurs nobles, originaires de Westphalie, 
voulurent offrir un certain nombre de pains à Syméon. Toutefois, lors de leur 

72	 Cf. ibid., p. 177-184.
73	 Cf. Vita Symeonis, cap. 35, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 100.
74	 Cf. ibid., cap. 36, p. 100.
75	 Cf. ibid., cap. 37, p. 100.
76	 Cf. ibid., cap. 38, p. 100.
77	 Cf. ibid., cap. 39, p. 100.
78	 Cf. ibid., cap. 40, p. 100 : « Matrona quaedam ex Bavaria nobilis, gravi et diuturno languore 

lecto affixa jacebat […] ».



374

voyage, ils en oublièrent un. Celui-ci commença alors à saigner. Il fut donc 
déposé, lui aussi, dans l’église Saint-Syméon, où ce miracle se poursuivit un 
certain temps. Cela, ajoute Warnerus, « nous » a été raconté par l’un des frères 
chanoines 79. Ce miracle est sans doute un écho à la querelle eucharistique : les 
ecclésiastiques voulaient montrer que le pain et le vin se transforment, lors de la 
messe, réellement en sang et chaire du Christ 80. Ensuite, Syméon guérit encore 
un individu originaire des régions mosellanes, qui souffrait d’une paralysie 
aggravante, maladie qui lui enlevait toute volonté de prendre de la nourriture ; 
pourtant, exhorté dans une vision nocturne, il partit finalement à Trèves où il 
trouva la force de s’approcher de la tombe du saint ; c’est alors qu’il rencontra, 
par hasard, l’auteur de ces lignes, qui avait quitté sa propre maison, comme il le 
dit lui-même : le miraculé lui demanda immédiatement de la nourriture, signe 
évident de sa guérison complète 81. Le bénéficiaire du dernier miracle de cette 
série, un certain Odo, originaire d’une villa appelée « Roie », dont la localisation 
est aujourd’hui impossible, fut, lui aussi, guéri d’une paralysie 82.

Le dernier miracle de la Continuatio se distingue des autres par une datation exacte 
grâce à laquelle nous pouvons être sûr que Warnerus n’en était plus l’auteur : après 
avoir précisé que cette intervention se produisit le jour de l’Ascension du Christ 
en 1086, le scribe raconte comment un certain Bertinarius, sourd-muet de naissance, 
recouvrit, auprès de la tombe de Syméon, ses pleines capacités physiques 83.

Cette collection a été enrichie, au xiie siècle, par un nouveau miracle noté 
dans le manuscrit Paris, BnF, lat. 9740, fol. 192v-193r et édité par Heikkilä 84. 
Étant donné qu’il ne se trouve pas dans d’autres manuscrits, il faut croire qu’il 
ne s’est pas imposé dans la collection officielle. Nous n’en tenons donc plus 
compte par la suite.

79	 Cf. ibid., cap. 41, p.  100 sq.  : « Quidam ex familia Hasperni, noti admodum et illustris viri, 
de possessione eiusdem quae Osternia dicitur, pro sua qualibet necessitate oblationem 
Sancto Dei devoverant, quam consueta appellatione Repensime vocant. Cumque coctos 
panes undecim Treveros reportarent, atque in villa, qua in itinere pernoctabant, relevantes 
sarcinulas, viatici sui partem relinquerent  ; contigit forte unum ex votiva summa panem 
ibidem inter cetera remansisse. […] Ibi demum incisus, mirum dictu ita coepit sanguinem 
manare […]  delatus in ecclesiam ibidem panis, ubi mirandum simul et terrificum videntibus, 
non parvo tempore, spectaculum praebebat. Hoc nobis, siquando inter nos de virtutibus Beati 
Confessoris sermo oriretur, narrare solet Frater noster et Canonicus Ecclesiae Majoris […] ».

80	 À propos des miracles de sang, J.‑G. Gouttebroze, Le Précieux Sang de Fécamp, origines et 
développement d’un mythe chrétien, Paris, Honoré Champion, 2000, p. 10‑12.

81	 Cf. Vita Symeonis, cap. 42, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 101.
82	 Cf. ibid., cap. 43, p. 101.
83	 Cf. ibid., cap. 43, p. 101 : « Anno Dominicae incarnationis secundum Dionysium MLXXXVI, II 

Idus Maji, in Ascensione Domini, venit ad sepulcrum Sancti Symeonis Confessoris mane 
juvenis quidam, nomine Bertinarius a nativitate surdus et mutus, qui confestim officium 
linguae recepit et auris ». Cf. également Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 183.

84	 Cf. Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 185-187, 185-186 pour l’édition.



375

klaus krönert     D
es interventions du saint au travail des hagiographes

Les récentes découvertes d’Heikkilä permettent de voir clair sur la genèse de ce 
recueil de miracles. Un premier auteur qui connaissait le saint personnellement 
– sans doute Eberwin lui-même – a complété la collection des miracles par 
laquelle la Vie s’est achevée. Il a signalé la fin de son travail par un épilogue. 
Puis, dans les années 1048-1068, et sûrement avant 1075, Warnerus, écolâtre à 
Saint-Syméon, a ajouté une nouvelle série de miracles qu’il a introduite par un 
prologue. Finalement, en 1086, un scribe inconnu a ajouté un dernier miracle. 
De plus, cette collection semble avoir été interpolée au moins une fois, comme 
le fait penser le miracle relatée en cap. 34.

D’autres observations permettent d’affiner la chronologie des miracles. Ainsi, 
lors du vingtième miracle 85, Syméon est-il appelé pour la première fois « saint », 
peut-être parce qu’il s’agit de sa première intervention après sa canonisation. 
Ensuite, nous pouvons constater que les vingt-et-un premiers miracles ont eu 
lieu auprès de la tombe du saint 86. Les miracles suivants, en revanche, se sont 
passés, à peu d’exceptions près, dans ou près de l’église Saint-Syméon 87. Ils se 
sont donc produits à un moment où la Porta Nigra était déjà transformée en 
maison canoniale, tandis que ce monument, lors des miracles précédents, n’était 
qu’une simple porte de ville abritant la tombe d’un saint. Enfin, la mention 
dans la collection de Warnerus de Poppon, d’« heureuse mémoire », qui est mort 
en 1047, confirment la datation générale de cette série 88. 

Cette Continuatio miraculorum nous renseigne aussi l’importance grandissante 
du culte de Syméon pendant les décennies qui ont suivi sa canonisation : le 
nombre des fidèles venus de l’extérieur et guéris laisse supposer un certain afflux 
de pélerins. Leurs origines, parfois très lointaines, comme la Westphalie ou la 
Bavière, nous montrent que Syméon était effectivement connu, non seulement 
à Trèves et dans les régions de la Rhénanie, mais un peu partout dans l’Empire.

Terminons notre enquête par une réflexion plus générale sur la genèse de la 
collection de miracles de Syméon. Sa rédaction a été assurée en cinq étapes, 
par quatre auteurs : Eberwin a noté en deux temps, semble-t-il, les miracles de 
Syméon, Warnerus a ajouté une nouvelle série, un auteur anonyme est intervenu 
comme interpolateur, et un autre scribe inconnu a clos la collection en 1086 
par un dernier récit. 

85	 Cf. Vita Symeonis, cap. 33, AASS, Iun., I, éd. cit., p. 95.
86	 Cf. ibid., cap. 22, 23, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, p. 93‑95.
87	 Cf. ibid., cap. 35, 36, 37, 38, 39, 41, p. 100.
88	 Cf. ibid., cap. 40, p. 100.



376

La précision avec laquelle chaque miracle est racontée, rend probable le fait 
que les interventions étaient d’abord notées sur un parchemin à part, une forme 
de carnet de notes 89. Autrement, les détails se seraient perdus avec le temps. Une 
fois qu’un certain nombre de miracles furent mis par écrit ainsi, un supérieur de 
l’abbaye, l’abbé – Eberwin – ou le prieur – Geramnus – prirent l’initiative pour 
les noter eux-même (comme dans le cas d’Eberwin) ou les faire écrire par un 
chanoine qualifié (comme Warnerus) dans la collection « officielle » à la suite de 
la Vita du saint. Cette procédure permettait aux dirigeants de la communauté 
de vérifier les faits autant que cela était encore possible 90, écarter éventuellement 
quelques interventions douteuses – Eberwin parle d’une sélection – et de garder 
un contrôle étroit sur le recueil de miracles.

D’autres copistes d’autres abbayes, plus tard, n’ont pas systématiquement 
recopié l’épilogue d’Eberwin et le prologue de Warnerus, qui n’avaient 
aucun intérêt pour eux et leurs communautés 91. Le processus de rédaction 
des collections de miracles reste ainsi souvent obscur et c’est pourquoi on a 
aujourd’hui la fausse impression que les Miracula, écrits par des scribes peu 
appliqués, constituent un sous-genre hagiographique de basse qualité.

89	 L’auteur de la Vita Ia Felicis parle d’un miracle de son héros qui a été noté dans un « liber 
comitis » (Vita Ia Felicis, Trier, Seminarbibl., 75, fol. 49r = Vita IIa Felicis, éd. G. Henschen et 
D. Papebroch, AASS, Mart., III, cap. 4, 1668, p. 621).

90	 Cf. ici surtout le travail de Kleine, Gesta, Fama, Scripta, op. cit., p. 375‑387.
91	 Cf. Heikkilä, Vita S. Symeonis, op. cit., p. 148-167, 174, 195 pour le stemma des textes et les 

variantes dans la diffusion des miracles.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

377

L’ERMITE ADHEGRIN :  
CONVERSION LAÏQUE, RETRAIT DU MONDE

Anne Wagner 
Université de Franche Comté

Dans la Vie d’Odon par Jean de Salerne 1, le modèle de la conversion tardive 
volontaire est valorisé à travers un portrait de laïc converti : Adhegrin, miles 
devenu ermite, près de Baume puis de Cluny. Nous verrons le contenu des 
chapitres de la Vie d’Odon concernant Adhegrin, l’importance de l’érémitisme 
au xe siècle et le rôle primordial accordé à saint Martin dans la spiritualité laïque. 
Enfin la conversion exemplaire d’un miles est-elle réussie ? attractive ? Adhegrin 
est-il tenu pour saint ?

21	 Le comte Foulques 2 emporta deux vases d’or du trésor de Saint-Martin de 
Tours et refusa de les rendre. Une maladie mortelle l’attaqua alors, du fait du 
mécontentement du saint, et il se fit porter jusqu’au tombeau de celui-ci où, 
en dépit des dons qu’il promit, il ne recouvrit pas la santé. Le temps passant, 
épuisé, il n’attendit plus que la mort. Odon, vint le voir et lui dit aussitôt : 
« Rends, misérable, les vases volés à saint Martin et tu retrouveras la santé ». 
Foulques promit de les rendre, et davantage, si Odon disait vrai. Porté sur la 
tombe de Martin, par notre père et ceux qui étaient avec lui, il se prosterna 
sur le sol et reçut aussitôt l’aide promise puisque, amené sur une civière, il 
repartit sans assistance. Instruit par l’expérience il ne commit plus de telles 
actions et accomplit ce qu’il avait promis. Notre père Odon incitait Foulques 
à quitter le monde, ce qui est la seule façon de plaire à Dieu ; il refusa, disant 
que c’était trop demander, mais proposa que son ami Adhegrin se substitua à 
lui. « C’est un miles qui m’est très cher, un soldat courageux et de bon conseil, 

1	 BHL, 6292-96  ; PL, 133, c. 43-86  ; cité dorénavant VO. Les épisodes concernant Adhegrin 
correspondent au Livre  I §21-29  ; ils furent remaniés pour former une Vie autonome 
(BHL, 70  ; AASS, Iul.,  I, 339-340), recopié par Pierre-François Chifflet sur un manuscrit de 
Baume ; M. Coens, « Le plan d’une hagiographie de la Franche-Comté et des régions voisines 
par P.‑F. Chifflet en 1627 », Analecta Bollandiana, 83, 1965, p. 34.

2	 Foulque le Roux, vicomte d’Angers (avant 898‑930) et de Tours (898‑909), comte de Nantes 
(909‑919) et d’Anjou (930‑942) était sans doute trésorier du chapitre. Un de ses fils, Gui, 
chanoine de Saint-Martin, devint évêque de Soissons (937‑973).



378

qui t’écoutera et fera selon ton désir » ; c’est ce qui arriva. De retour chez 
lui, le comte raconta, à tous ceux qui venaient le féliciter d’avoir retrouvé la 
santé, l’histoire de sa guérison miraculeuse et expliqua comment il avait été 
réconforté par les paroles d’Odon.

22	 Parmi ceux qui écoutaient, il y avait cet Adhegrin qui, poussé par son cœur, 
renonça à tous ses biens et le rejoignit. Il se fit raser la tête et, de combattant 
du siècle, devint athlète de Dieu. Notre père Odon donna aux pauvres tous 
les biens terrestres qu’Adhegrin lui avait apportés, comme il avait fait pour 
ses propres biens auparavant. Ces soldats du palais (Odon et Adhegrin) 
restèrent ensemble dans une petite cabane. Ils voyaient en effet que le 
monde est mauvais, ses voies pleines de tentations et que ceux qui l’aiment 
vont à leur perte. Ils s’efforçaient donc tous les jours de s’élever dans la 
voie monastique. Or s’ils entendaient parler d’un monastère en Francie ils 
y allaient ou envoyaient des émissaires, mais ne trouvaient aucun endroit 
où ils pourraient vivre régulièrement et trouver la paix et ils revenaient 
grandement déçus dans leur petite cabane. C’est pourquoi Adhegrin décida 
d’aller en pèlerinage à Rome ; sur le chemin, il passa par la Bourgogne au 
lieu-dit Baume. Il y avait là un monastère que l’abbé Bernon avait construit. 
Il y alla et, selon la règle de saint Benoît, fut reçu à l’hôtellerie. Il décida d’y 
rester, non par nécessité, mais afin d’observer les mœurs des habitants et 
les coutumes du monastère. Or, ceux qui avaient fondé cet établissement 
suivaient la règle de notre saint père Euticus [Witiza/Benoît d’Aniane – suit 
un éloge de ce saint et une vision].

23	 […] Le vénérable Adhegrin annonça sans tarder à notre père Odon que ce 
monastère suivait excellemment cette règle. Celui-ci, emportant une centaine 
de livres de sa bibliothèque, s’y rendit : celui qui avait l’habitude de suivre devint 
un guide. Dom Adhegrin s’enferma dans une cellule et, avec la permission de 
l’abbé Bernon, y resta trois ans ; le père Odon, qui était savant, fut chargé de 
l’école - il avait trente ans […].

25	 Donc le vénérable Adhegrin, dont nous avons parlé, eut la permission de se 
faire ermite dans un petit refuge. Mais il se rendit compte qu’il était difficile 
de vivre dans la solitude et sans aucune parole de consolation, car, comme dit 
l’Ecclésiaste (IV, 10) « malheur à celui qui est seul, parce que s’il tombe il n’y 
a personne pour lui tendre la main ». Un jour qu’il était désespéré un homme 
d’une beauté éclatante lui apparut et lui demanda ce qu’il avait et pourquoi il 
était bouleversé. Il dit : « Depuis que j’ai commencé à servir le Seigneur, je n’ai 
mérité de recevoir de lui aucune consolation, je suis angoissé de ne pas savoir 
si mon service lui plait et si je recevrais un jour la récompense de mes efforts ». 
L’homme se jeta à son cou, l’embrassa et lui dit : « Crois que tu ne seras jamais 
indigne des bontés de Dieu » et sur ces paroles le laissa, consolé.



379

anne w
agner     L’erm

ite A
dhegrin : conversion laïque, retrait du m

onde

26	 Une autre fois, alors qu’il était hors de sa cellule, l’Ennemi attaqua ce miles 
Christi et le poussa au bord d’un ravin pour le jeter dans le vide. Que pouvait-il 
faire ? il était en danger de mort quand saint Martin intervint et le retint par la 
main, lui disant : « Qu’y a-t-il ? Que fais-tu là ? ». Il répondit : « Je ne sais pas, 
Seigneur » et le saint le ramena dans son ermitage et le réconforta.

27	 Il y a cinq ans, Odon alla à Rome afin de réformer le monastère de Saint-Paul-
hors-les-murs, à la demande du pape ; mais, avant de partir, il voulut consulter 
ses amis, suivant ce que dit la Bible (Ecclésiastique XXXII, 24) : « Réfléchis à 
ce que tu fais pour ne pas avoir à te repentir de tes actions ». Donc, Odon lui 
parlait des choses spirituelles et lui demanda de lui raconter ses expériences 
mystiques. Adhegrin, se souvenant de l’amitié qui le liait de longue date à Odon, 
et enflammé par le feu de la charité, lui répondit : « Tel jour à telle heure, alors 
que je priais, saint Martin apparut le visage rayonnant et après m’avoir béni, 
me parla familièrement et je lui demandais d’où il venait et où il allait. Et il 
répondit : « Je viens de Rome et je retourne en Francie et j’ai fait un détour pour 
te rencontrer ». Rendant grâce à Dieu Adhegrin demanda pourquoi il avait 
voulu le rencontrer, lui, pêcheur et si, alors, il pourrait rester un peu. Martin 
répondit : « Aujourd’hui, Louis 3 est couronné roi des Francs et reçoit l’onction, 
je veux être présent et ne peut donc m’attarder ». Et Adhegrin répondit « Si 
tu veux partir, bénis-moi avant » ; Martin répondit : « Il n’est pas nécessaire 
que je te bénisse, car celui qui m’a béni autrefois t’a béni aussi » ; alors je lui 
demandais avec ardeur de me bénir et lui insistait pour être béni par moi, disant 
qu’autrement il ne pouvait être en paix. Il y eut une dispute amicale à ce sujet, 
lui refusant parce qu’il ne voulait pas, moi par peur d’être présomptueux. Donc 
nous nous donnâmes mutuellement la bénédiction et il partit me laissant tout 
triste. Odon témoigna fidèlement de cela, car, ayant noté le jour et l’heure, il 
vérifia avec soin et constata que tout était comme Adhegrin avait dit.

28	 Ces choses se produisirent, si je ne me trompe, trente ans après qu’Adhegrin se 
soit fait ermite. Il descendait le dimanche et les fêtes à Saint-Pierre de Cluny, 
situé à deux miles de là, et repartait avec des fèves et de la farine dont il faisait 
son pain et regagnait sa solitude. Il ne buvait jamais de vin, ne consommait ni 
graisse ni huile. Il souffrait de la chaleur et du froid, quelle que soit la saison : il 
avait chaud entre les épaules, froid aux bras et aux mains […].
29 Dans le monastère dont nous parlons, il y avait des frères dont la vie et les 
mœurs vont être illustrées par l’histoire suivante. Apprenant l’arrivée d’Odon 

3	 Louis IV d’Outremer fut couronné et sacré par l’archevêque Artaud de Reims le dimanche 
19 juin 936 à Laon. L. Theis, L’Héritage des Charles, Paris, Le Seuil, 1990, p. 169. M. Bur, La 
Champagne médiévale, Langres, D. Guéniot, 2005, p. 657. Louis donna le 28 octobre 938 un 
diplôme en faveur de Saint-Martin de Tours et le 1er juillet 946 un diplôme en faveur de Cluny.



380

qui voulait se faire moine, ils vinrent à sa rencontre et lui demandèrent ce qu’il 
voulait. L’ayant appris ils lui dirent : « Nous voudrions fuir ce monastère pour 
sauver nos âmes et toi tu y viens la perdre ? » Comme il demandait pourquoi ils 
disaient cela, ils répondirent : « Ne sais tu pas ce que fait Bernon ? » Comme il 
disait que non, ils dirent « Ah, malheur ! Si tu savais comme il traite durement 
les moines d’ici, les châtiments pleuvent, il conduit la maison avec le fouet, 
et ceux qu’il a fouettés, il les lie avec des cordes, il dompte les esprits par la 
prison, les accable de jeûnes, et même après toutes ces souffrances, les moines ne 
peuvent obtenir miséricorde ». Entendant cela, Odon vacilla sur le seuil. Mais 
Adhegrin s’interposa et dit : « Père, ne craint rien, c’est faux, le diable parle par 
leur bouche ». Confus les moines repartirent. Et notre père Odon, ainsi que 
Adhegrin son ami, se soumirent au joug suave du Christ […].

Adhegrin joue donc un rôle fondamental dans la Vie d’Odon, c’est lui qui 
découvre Baume, lui qui incite Odon à y rester. Les paragraphes accordés à 
Adhegrin culminent dans ce dernier épisode, les précédents sont essentiellement 
une justification morale de ce rôle et de cette auctoritas. L’ermite lui-même 
n’intéresse pas vraiment l’auteur, ainsi on ne sait rien de sa mort. Tout l’intérêt est 
concentré sur cette apothéose : Odon se fait moine. Adhegrin est un marginal, 
il n’a pas sa place au monastère où il n’entre peut-être pas ; il est toléré pendant 
trois ans par Bernon à Baume, finit peut-être sa vie ermite à Cluny près d’Odon, 
mais ne s’intègre pas. Cette position n’est guère valorisante pour les milites qui 
voudraient se convertir.

Les recherches sur la place du laïc à Cluny sont centrées autour de saint Géraud 
d’Aurillac 4, dont la Vie, par Odon, justifie le bon usage de la richesse et de la 
puissance dans le siècle 5. Il est difficile pour le monastère d’assimiler des milites. 
On le voit dans le cas de Guillaume de Gellone évoqué dans la Vie de Benoît 
d’Aniane, pour lequel le xiie siècle développe de façon burlesque l’incompatibilité 
entre moines et guerriers en même temps qu’une Vie de saint Guillaume 6. Ceux-ci 
se sont convertis par déception envers leur milieu, par attraction pour la mystique 
ou à cause d’un modèle – comme Adhegrin, ébloui par saint Martin. On peut 
rapprocher l’expérience d’Adhegrin de celle de Drogon, qui est attestée par les 
Miracles de saint Benoît d’Aimoin de Fleury († 1008). Drogon, laïc « par le corps 
et plus encore par l’esprit », se convertit. Pour éprouver cette nouvelle vocation, 

4	 D. Iogna-Prat, « La place idéale du laïc à Cluny (v. 930‑1150), d’une morale statutaire à une 
éthique absolue ? », dans id. Études clunisiennes, Paris, Picard, 2002, p. 93‑124.

5	 I. Rosé, Construire une société seigneuriale. Itinéraire et ecclésiologie de l’abbé Odon de 
Cluny (fin du ixe‑milieu du xie siècle), Turnhout, Brepols, 2008, p. 111‑119.

6	 M. Lauwers (dir.), Guerriers et moines. Conversion et sainteté aristocratiques dans l’Occident 
médiéval (ixe‑xiie siècle), Antibes, éditions APCDA, 2002. M. Aurell, « Rapport introductif », 
Chevalerie et Christianisme aux xiie et xiiie siècles, Rennes, PUR, 2011, p. 7-48.



381

anne w
agner     L’erm

ite A
dhegrin : conversion laïque, retrait du m

onde

qui lui semble suspecte, l’abbé de Fleury l’envoie en pèlerinage à Rome, à pied. 
À son retour, Drogon devient moine à Fleury, puis, l’abbé étant mort, demande 
à son successeur l’autorisation de se faire ermite à Baume. Là, il est éprouvé par 
le diable qui lui fait notamment croire qu’il y a le feu dans sa cellule, il en est 
vainqueur par le signe de Croix et bénéficie d’une vision de saint Benoît, dont 
c’était justement la fête 7 ; celui-ci lui déclare : « Tu as été tenté par le démon, 
mais après la tempête vient le calme et ce que tu demandes, tu l’auras, car Benoît 
récompense ceux qui le servent fidèlement ».

Pour saint Benoît, l’érémitisme est réservé aux moines accomplis 8, dans la 
dépendance d’un monastère. À partir du xe siècle, on constate un renouveau 
de l’érémitisme dont les promoteurs connus appartiennent au monde 
seigneurial 9, comme Brun de Querfurt. Au xe-xie siècle 10, l’érémitisme est le 
point de départ d’une recherche de perfection, trouvant son achèvement dans 
la vie cénobitique. Bruno de Cologne essaya de rassembler les ermites près de 
monastères pour les contrôler. La Vie de Jean de Gorze offre plusieurs exemples 
de solitaires : l’archidiacre Einold reclus durant trois ans dans une cellula à 
Toul, Humbert à Verdun, ou, mais nettement dévalorisé, l’ermite auprès duquel 
Jean séjourna dans la forêt 11. On trouve des groupes d’ermites réunis près d’un 
maître, sous l’autorité d’un monastère, comme l’ermitage de Romuald et ses 
amis à Saint-Michel de Cuxa, sous contrôle de l’abbé Garin 12. Mais les ascètes 
de naissance modeste sont considérés avec suspicion, on le constate avec saint 
Heimerard († 1019). Ce prêtre d’humble origine, parti en pèlerinage en Terre 
Sainte y connut une expérience mystique. Au retour, il voulut devenir moine 
à Hersfeld mais déclara en plein chapitre qu’on ne pouvait y faire son salut : 
l’abbé le fit fouetter et chasser. Il alla à Paderborn où l’évêque Meinwerk, choqué 

7	 J. Mabillon, sancti Odoni eulogium historicum, §4 p.  101‑102 (AASS, OSB. V =  PL,  133, 
c. 9-44).

8	 J. Leclercq, « L’érémitisme en occident jusqu’à l’an mil », dans L’Eremitismo in Occidente 
nei secoli xi e  xii. Atti della seconda Settimana internazionale di studio, Mendola, 
30 agosto-6 settembre 1962, Milano, Vita e pensiero, coll. « Miscellanea del Centro di Studi 
Medioevali,  IV », 1965, p. 27-44, p. 31 sq.  ; J.‑M. Sansterre, « Le monachisme bénédictin 
et le monachisme italo-grec au xe  et dans la première moitié du xie  siècle  : relations 
et distinctions  », dans Il monachesimo italiano dall’età longobarda all’età ottoniana 
(secc. viii‑x), Cesena, Badia di Santa Maria del Monte, 2006, p. 97‑118.

9	 P. Henriet, La Parole et la prière au Moyen  Âge. Le verbe efficace dans l’hagiographie 
monastique des xie‑xiie siècles, Bruxelles, De Boeck université, 2000, p. 144‑146.

10	 J. Heuclin, Aux Origines monastiques de la Gaule du Nord, ermites et reclus du ve au 
xie s., Villeneuve d’Ascq, PU du Septentrion, 1988, p. 81-86. L. Génicot, « L’érémitisme du 
xie siècle dans son contexte économique et social », dans L’Eremitismo in Occidente, op. cit., 
p. 55‑58.

11	 La Vie de Jean, abbé de Gorze, éd. M. Parisse, Paris, Picard, 1999, p. 60‑66.
12	 C. Caby, «  Faire du monde un ermitage  : Pietro Orseolo, doge et ermite  », dans 

M. Lauwers (dir.), Guerriers et moines, op. cit., p. 349‑368.



382

de son apparence dépenaillée, le fit fouetter à nouveau et jeta au feu ses livres 
liturgiques. Heimerard fonda finalement Hasungen 13. L’érémitisme est donc 
seulement accepté aux marges d’un monastère, « domestiqué » quand l’ermite 
ne conteste pas l’autorité abbatiale et le choix cénobitique des autres moines 14. 
Adhegrin est montré comme très dépendant de Cluny où il se rend régulièrement 
pour des raisons liturgiques et nutritionnelles 15. Odon et Adhegrin sont-ils « les 
deux voies possibles » offertes aux bénédictins 16 ? Adhegrin n’est présent qu’au 
début de la Vie d’Odon : son expérience n’est donc qu’un préalable par rapport à 
la plénitude de la vie communautaire. Son ascétisme – la faim, le froid et surtout 
la solitude – permet seul à ce laïc inculte de se hisser à la sainteté.

D’ailleurs à Cluny l’exemple isolé d’Adhegrin a peu de suite. Si la Vie d’Odon 
par Jean de Salerne lui fait une place importante, la révision de cette Vie par 
Nalgod (vers 1120) élimine l’épisode ; pourtant au xiie siècle, l’abbaye est plus 
accueillante envers ce mode de vie 17. Adhegrin reste donc marginal quoique 
l’inventaire des reliques de Cluny de 1571 mentionne des reliques d’Odon 
et d’Adhegrin 18. Mais à Baume, le souvenir persista, Adhegrin a donné son 
nom à une des reculées et les anecdotes de la Vie d’Odon concernant Adhegrin, 
réunies et remaniées pour satisfaire la chronologie, constituent une brève Vie 
autonome 19. Les différences sont minimes, l’auteur ajoute que, ermite près de 
Baume, Adhegrin se rend régulièrement à ce monastère et tend à banaliser les 
relations avec Martin (ainsi le saint ne se jette plus au cou d’Adhegrin). Saint 
Adhegrin est noté au martyrologe de Château-Chalon, reflet de celui de Baume, 
le 2 juillet : Ipso die, sancti Adhegrini confessoris (p. 67) et le 17 décembre : 
Dedicatio oratorii beati Adhegrini confessoris (fol. 126) 20. Au xviiie siècle, cet 

13	 T. Struve, « Hersfeld, Hasungen und die Vita Haimeradi », Archiv für Kulturgeschichte, 51, 
1969, p. 210‑233.

14	 A.-M. Helvétius, « Ermites ou moines  ? Solitude et cénobitisme du ve au xe  siècle 
(principalement en Gaule du Nord) », dans A. Vauchez (dir.), Ermites en France et en Italie 
(xie‑xve siècle), Rome, École française de Rome, 2003, p. 1‑27.

15	 I. Rosé, Construire une société seigneuriale, op. cit., p. 116‑118.
16	 Ibid., p. 116.
17	 En témoignent certains actes de la pratique sous Hugues de Semur et Pierre le Vénérable, 

les expériences d’Ulrich de Zell († 1093), d’Anastase de Venise († 1083), des passages du De 
miraculis, les excellentes relations entre clunisiens et chartreux. D. Iogna-Prat, Ordonner et 
exclure, Cluny et la société chrétienne face à l’hérésie au judaïsme et à l’islam 1000‑1150, 
Paris, Aubier, 1998, p. 56‑58.

18	 Paris, BnF, n.a.fr. 4336, no 21, p. 138 ; cité par C. Magne, « Saint Taurin au miroir de la tradition 
clunisienne. Histoire d’une captation liturgique », Les Cahiers de Bernon. Gigny études et 
images du patrimoine, 2, 2006, p. 77‑102.

19	 BHL, 70, AASS, Iul., I, 339‑340.
20	 Dôle BM ms.  309 prov. de Château-Chalon, abbaye de femmes dont la fondation est 

attribuée à saint Léger, et voisine de Baume (cf. le 13 janvier Dedicatio basilicae Sancti Petri 
Balmensis, p. 23).



383

anne w
agner     L’erm

ite A
dhegrin : conversion laïque, retrait du m

onde

oratoire était un prieuré de Baume comme en témoigne l’inscription de la dalle 
funéraire d’Adriain de Moustier 21, on trouve aussi à l’église Saint-Pierre de 
Baume une châsse de saint Adhegrin du xviie siècle 22. Au xiie siècle, l’ermite 
Renaud prit la suite d’Adhegrin et fut l’objet d’une vénération dont témoigne 
sa pierre tombale conservée dans la sixième travée de l’abbatiale 23, l’abbaye prit 
donc ce culte en main et c’est peut-être dans ce contexte que la Vie d’Adhegrin 
fut composée.

Martin est un modèle, une source d’inspiration pour les milites qui veulent 
se consacrer à Dieu. L’idéal de sainteté présenté par Sulpice Sévère dans la Vita 
Martini comportait une répudiation de la vie militaire ; d’après B. Rosenwein, 
au xie siècle la montée des milites induit des changements politico-sociaux en 
raison desquels Odon a créé un modèle de saint guerrier : Géraud 24. La Vie 
d’Odon donne d’autres modèles laïcs, notamment son père Abbon, vassal de 
Guillaume, pieux et juste, soucieux de maintenir la paix, connaissant le droit 
romain, et qui prendra l’habit – comme son épouse, à l’insistance de leur fils. 
Abbon avait promis de consacrer à Dieu et à saint Martin l’enfant qu’il aurait. 
Odon reçut une éducation littéraire et spirituelle, mais ensuite il fut envoyé près 
de Foulques d’Anjou s’initier au métier des armes, puis près du duc Guillaume 
d’Aquitaine, servir dans l’administration. Mais alors qu’il veut participer aux 
veillées de Noël parmi les chanoines, une violente douleur à la tête l’empêche de 
se tenir debout et il reste malade trois ans. Son père comprend que saint Martin 
exige qu’il accomplisse son vœu, ce dont il fait part à Odon. Guéri, Odon 
prend l’habit canonial à Saint-Martin de Tours et reçoit du comte Foulque une 
prébende et un lieu d’habitation 25. Sa culture – il part trois ans étudier à Paris 
près de Remi d’Auxerre – le fait critiquer par certains chanoines, mais d’autres 

21	 L’épitaphe est gravée dans le champ de la dalle : cy git noble /et reverend sieur /dom adriain 
de /moustier […] /et prieur de st /adhegrin de ceans /qui decedat le 21 mars 1713 / dieu aye son 
ame /amen.

22	 Claude d’Achey, abbé de Baume et archevêque de Besançon (1615‑1654), fit réaliser deux 
nouvelles châsses pour les reliques d’Adegrin et Lothain. C’est Jean de Watteville, abbé de 
Baume à partir de 1659 qui les réceptionna et y fit sculpter ses armes. Les statuettes qu’on 
y voit actuellement sont de la fin du xixe siècle. Ces châsses renfermaient des reliques avec 
leurs authentiques et des pièces de tissus conservées dans l’église de Baume (Inventaire 
général du patrimoine culturel, base Palissy).

23	 Elle porte l’inscription : XVI Kalendas octobr obiit Rainaldus venerabilis heremita Tempore 
Domini Bernardi secundi abbatis Anno mil C IIII.

24	 B. Rosenwein, « St Odo’s St Martin: The Uses of a Model », Journal of Medieval History, 4, 
1978, p. 317‑331. J.E. Damon, Soldier Saints and Holy Warriors. Warfare and Sanctity in the 
Literature of Early England, Aldershot, Ashgate, 2003, p. 4‑19.

25	 S. Farmer, Communities of Saint Martin: Legend and Ritual in Medieval Tours, Ithaca/
London, Cornell UP, 1991, p. 118‑119.



384

lui demandent un abrégé des Moralia in Job. Odon fait montre d’une grande 
austérité, chante les psaumes, veille près du tombeau de Martin, dort habillé 
sur une simple natte, jeûne : une demi-portion de pain avec des fèves et peu de 
vin – quod contra naturam Francorum. « Ayant ainsi déposé son fardeau, nu, le 
soldat du Christ se confia au Christ, et cela il le fit près de Saint-Martin ». Odon 
lit la règle de saint Benoît et abandonne ses biens. L’ascèse est une première 
étape de sa conversion au cénobitisme : il quitte sa maison, s’installe dans une 
parvula cellula « soustrait aux regards de tous », ne possède que ses vêtements : 
c’est une vie quasi érémitique qu’Odon pousse ensuite plus avant en compagnie 
d’Adhegrin. Vers 905, il va à Baume 26, où Bernon lui confie l’école, puis, 
vers 924/925, à Cluny, dont il prend la tête à la mort de Bernon, en 927 : la vie 
cénobitique est un aboutissement.

Odon « suivait les préceptes de saint Benoît et désirait imiter la vie de saint 
Martin » 27. Si Benoît est la référence constamment évoquée, Martin, lui, est 
omniprésent et de façon plus physique. Odon lui consacre plusieurs textes 
dont douze antiennes, commandées par les chanoines de Tours 28, amplifie la 
vénération portée à Martin à Cluny 29, apporte peut-être des reliques de Martin 
à Baume 30 et fonde à Fleury un autel Saint-Martin. Il l’invoque comme son 
défenseur 31, à juste titre : alors qu’il rencontre à Cluny des problèmes financiers 
liés à sa politique de construction, Martin apparaît à Odon, alors qu’on célèbre 
l’octave de sa fête portant une chape, une étole et une crosse, il fait le tour du 
monastère et incita Odon à ne pas se décourager, promettant qu’il recevrait 
bientôt de l’argent venu d’Aquitaine ; peu après il reçoit en effet 3 000 sous 32. 

26	 Sur les manipulations de la mémoire clunisienne voir  : I. Cochelin, « Quête de liberté et 
réécriture des origines : Odon et les portraits corrigés de Baume, Géraud et Guillaume », 
dans M. Lauwers (dir.), Guerriers et moines, op. cit., p. 183‑216 ; D. Iogna-Prat, « La geste 
des origines dans l’historiographie clunisienne des xie et xiie  siècles  », dans id., Études 
clunisiennes, op. cit., p. 161‑200.

27	 VO, §50 ; I. Rosé, Construire une société seigneuriale, op. cit., p. 332.
28	 Ibid., p. 80-85 et 333‑334.
29	 J. Vézin, «  Un martyrologe copié à Cluny à la fin de l’abbatiat de saint Hugues  », dans 

G.  Cambier  (dir.), Hommages à André Boutemy, Bruxelles, Latomus, 1976, p.  404‑412, 
souligne la présence de saints ligériens apportés par Odon. C. Bonnin-Magne, Le Sanctoral 
clunisien (xe-xve siècles), thèse de l’université Panthéon-Sorbonne, dir. M. Parisse, 2005.

30	 Abbé Brune, «  Les reliques de l’abbaye de Baume-les-Messieurs (Jura) et leurs anciens 
authentiques  », Bulletin archéologique,  1899, p.  14, n°23. La provenance ligérienne des 
réformateurs se reflète dans la présence de reliques de saint Maurille d’Angers.

31	 Sermo de combustione Basilicae S.  Martini  (PL, 133, c.  123‑128)  ; Cf. P.  Gasnault, «  La 
“Narratio in reversione beati Martini a Burgundia” du Pseudo-Eudes de Cluny. Source et 
influence », dans E. Griffe et al., Saint Martin et son temps. Mémorial du xvie centenaire, 
Rome, Herder, 1961, p. 161. Odon attribue l’incendie de Saint-Martin et de son bourg par les 
Normands, non à une faiblesse de Martin, mais aux péchés des hommes.

32	 VO, II, 2.



385

anne w
agner     L’erm

ite A
dhegrin : conversion laïque, retrait du m

onde

Pendant qu’il est au monastère Saint-Paul à Rome, l’abbé Baudoin le supplie 
de faire des corrections et des observations au livre des Dialogues de la Vie de 
saint Martin, par Sulpice Sévère. Il acquiesce à sa prière et se met au travail 
avec un autre moine. Tandis qu’il y travaillait, on sonne l’office du soir, et, 
à l’instant, pour obéir à la règle qui ordonne qu’alors on quitte tout, même 
une lettre commencée, pour se rendre au chœur, notre saint ainsi que l’autre 
qui corrigeait, laissant le livre ouvert sur le lieu du travail vont où la cloche les 
appelle. C’était en hiver et il plut tellement toute la nuit que l’endroit où était 
ce livre fut tout inondé ; cependant il ne fut mouillé qu’autour des marges et 
l’on n’y trouva pas une seule lettre endommagée. On voulut lui attribuer ce 
miracle mais il en référa toute la gloire à saint Martin, dont la vie était écrite en 
ce volume »  33. On voit dans la ferveur d’Odon l’alliance du respect envers la 
règle de Benoît et du culte de Martin. Odon, mort à Tours au retour d’un voyage 
à Rome, y est inhumé, à Saint-Julien.

Martin est aussi le protecteur et le garant de la vocation d’Adhegrin. Dès 
le départ, la conversion d’Adhegrin est due à l’admiration que lui inspire la 
puissance du saint, plus grande que celle du comte Foulques. Il devient en 
quelque sorte son vassal, mais s’inquiète que son service ne soit pas apprécié : 
or il a une vision où un saint – qui est certainement Martin, c’est d’ailleurs 
ce que comprend la Vie d’Adhegrin – lui apparaît dans toute sa gloire et sa 
puissance et le rassure sur la qualité de son service et l’appréciation qui en est 
faite. La puissance qui auréole le saint dans la vision d’Adhegrin peut sembler 
suspecte à un lecteur de la Vie de Martin – puisqu’en fait c’est le diable qui 
s’était montré sous cette apparence pour chercher, en vain, à tromper Martin. 
Mais ici la puissance de Martin est un attribut légitime et rassure Adhegrin sur 
le bien fondé de sa nouvelle allégeance. Peu après, Martin lui porte secours 
– comme doit le faire un bon seigneur – contre le diable qui veut le tuer en 
le poussant dans un ravin. Mieux, dans la dernière vision il se fait bénir par 
Adhegrin ! Certes, cet épisode rappelle la rencontre de saint Paul et de saint 
Antoine qui font assaut d’humilité, mais Martin est objectivement supérieur et 
c’est plutôt le baiser du seigneur au vassal que la scène évoque. Martin intègre 
Adhegrin dans la militia Christi, le déclarant son égal puisqu’il lui demande 
sa bénédiction, Adhegrin sait que cette égalité est toute relative : il parle de la 
volonté de Martin qui refuse de le bénir et de sa peur d’être présomptueux en 
cédant. Odon valide le jugement de Martin sur la valeur morale d’Adhegrin à 
qui il demande de l’aider à se décider concernant la réforme de Saint-Paul de 
Rome ; il sait que son ami a des visions et prend en note celle qu’il lui révèle. Cet 
épisode exceptionnel a choqué le rédacteur de la Vie d’Adhegrin qui transforme 

33	 VO, II 22.



386

l’épisode pour que l’ermite refuse de bénir Martin. Quand Martin passe voir 
Adhegrin en rentrant de Rome, c’est qu’il se rend à Laon pour le sacre de Louis 
d’Outremer, auquel il doit être présent. Est-ce un indice de l’importance de la 
légitimité carolingienne pour l’auteur ? De la nécessité de la présence de saint 
Martin au sacre des rois 34 ? Plus simplement du lien intrinsèque de Martin avec 
tout pouvoir légitime ? Enfin, ce soldat devenu moine mène contre son corps, 
auquel il inflige le froid et la faim, le même combat physique que celui qu’il 
avait brillament mené contre ses ennemis 35.

La Vie d’Odon valorise la conversion tardive volontaire, caractérisée par 
l’entrée de quelques grands dans les cloîtres 36. Mais les milites convertis ont 
du mal à s’intégrer au monastère et sont donc souvent marginalisés – par choix 
et par rejet. En outre, si quitter le monde est la seule façon de plaire à Dieu, 
on peut pourtant le faire par procuration, ce qui arrange tout le monde : c’est 
ce que fait Foulques avec Adhegrin, ce que font ces laïcs qui se déchargent de 
leurs aspirations spirituelles sur les moines, lesquels leur demandent une aide 
économique et se proposent de les guider dans le siècle.

34	 O. Guillot, « Les saints des peuples et des nations dans l’Occident des vie‑xe s. Un aperçu 
d’ensemble illustré par le cas des Francs en Gaule », Settimane di studio sull’alto Medioevo, 
Spolète, 1989, p.  205-259, repris dans id, Arcana imperii (ive-xie siècle), Limoges, Pulim, 
2003, p. 95‑137.

35	 G. Constable, « Moderation and Restraint in Ascetic Practices in the Middle Ages », dans 
H.-J. Westra (dir.), From Athens to Chartres: Neoplatonism and Medieval Thought. Studies in 
Honour of Edouard Jeauneau, Leiden, Brill, 1992, p. 315-327.

36	 D. Iogna-Prat, Ordonner et exclure, op. cit., p. 59, n. 95.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

387

DEUTÉRONOME, ROYAUTÉ ET ROIS BIBLIQUES  
DANS LE POLICRATICUS DE JEAN DE SALISBURY :  

PREMIÈRE ET SUCCINCTE APPROCHE

Yves Sassier 
Université Paris-Sorbonne

La soumission du prince à la loi est – comme l’ont montré nombre d’études – 
un thème clé du livre IV du Policraticus de Jean de Salisbury. Elle est, pour ce 
dernier, l’un des critères fondamentaux de la bonne gouvernance et distingue 
celle-ci de la tyrannie, comme Jean le souligne aux chapitres 1 et 2 de ce livre IV 
et comme il le rappellera au livre VIII, chapitre 17. En quelques endroits de 
son œuvre, Jean de Salisbury mène la charge contre les deux célèbres phrases 
d’Ulpien reproduites au Digeste (« Quod principi placuit legis habet vigorem » ; 
« Princeps legibus solutus est ») pour tenter d’en circonscrire la signification 
et la portée, pour s’efforcer aussi, en se situant sur un plan qu’il sait bien ne 
pouvoir être autre qu’éthique, d’inculquer au gouvernant l’absolu respect des 
lois. Sans doute admet-il qu’un prince puisse faire des lois, les interpréter, voire 
les modifier ou les abroger, mais c’est pour limiter, semble-t-il, cette faculté à 
l’hypothèse où se déclare un conflit entre le droit positif et le principe supérieur 
d’équité, et l’astreindre à une seule fin : œuvrer pour l’utilité commune, celle-ci 
ne pouvant être mise en œuvre que dans la complète adéquation des règles 
qu’émet le prince avec les préceptes de la lex divina 1.

Ce thème du respect des préceptes divins est le point central de trois chapitres 
– les quatrième, cinquième et sixième – du livre IV consacrés au commentaire 
d’un extrait du Deutéronome (17, 14-20). L’étude de ce commentaire mériterait 
de très longs développements que nous interdit la légitime exigence de brièveté 
imposée par les éditeurs de ce recueil d’études dédié à notre cher ami Michel Sot. 
Je « ferai bref » en renvoyant bon nombre d’éléments à une étude ultérieure. Dans 
le texte biblique, Moïse prédit aux Hébreux qu’un jour viendra où ils se doteront 

1	 J. Krynen, « Princeps pugnat pro legibus… Un aspect du Policraticus », dans J. Krynen (dir.), 
Droit romain, jus civile et droit français, Toulouse, Presses de l’Université des sciences 
sociales de Toulouse, 1999, p.  89‑99. Voir la bibliographie citée par cet article. Voir aussi 
Y. Sassier, « Le prince, ministre de la loi ? Jean de Salisbury, Policraticus, IV, 1‑2 », à paraître 
dans les Actes du Colloque de Lorient sur « Le Prince et le bien commun ».



388

d’un roi. Puis il prescrit ce que devra être le comportement du futur roi d’Israël. 
Ce texte, jusqu’au xiie siècle, n’a guère été utilisé par les auteurs de « miroirs 
des princes » ni par les protagonistes des grands débats sur la relation entre les 
deux pouvoirs temporel et spirituel : Cathwulf 2, les évêques du concile de 829 3 
et Jonas d’Orléans 4, qui le citent – très partiellement pour le premier, de façon 
quasi-complète pour les autres –, font figures d’exception. En 858, Hincmar et 
les évêques de Francie occidentale l’ont très probablement à l’esprit lorsque, dans 
leur lettre-admonitio au roi Louis le Germanique, ils exhortent ce prince à ne pas 
pressurer son peuple. Mais ils ne le citent pas. Les exégètes de la fin du xiie et du 
début du xiiie siècle l’utiliseront bientôt comme contrepoids au jus regis décrit en 
1 Rois 8 5 mais Jean de Salisbury est le premier écrivain « politique » à réfléchir sur 
le sens et la valeur d’exemplarité que doit revêtir ce texte pour les princes du temps.

Au chapitre précédant la citation de Deutéronome 17, 14-20, comme en 
d’autres parties de son œuvre (livre V, 2, où la célèbre définition de la respublica 
comme corpus rappelle que le prince est uni subjectus Deo et his qui vices illius 
agunt in terris), Jean s’est efforcé de souligner la soumission du prince à l’Église 
et de le présenter comme un « minister sacerdotum » ; il a ainsi rappelé que les 
dirigeants de l’Église détiennent, s’agissant du prince, la « conferendae dignitatis 
auctoritas » et que la logique du droit (« ratio juris ») – il s’appuie sur le Digeste, 
I, 17, 3 – exige l’identité de personne (disons plutôt de dignité ou d’institution) 
entre l’autorité habilitée à conférer une fonction et celle habilitée à en démettre 
son titulaire 6 ; il a de même évoqué la finalité de ce ministerium du prince qui 

2	 Lettre de Cathwulf à Charlemagne, éd.  E.  Dümmler, dans MGH, EE,  IV, Berlin, Weidmannos, 
1895, p. 501‑505 : « Post fidem Dei et amorem et timorem, ut sepius habeas enchyridion, quod 
est librum manualem, legem Dei scriptum in manibus tuis, ut legas illum omnibus diebus vite 
tue, ut tu sis in sapientia diuina et secularibus litteris inbutus, sicut David et Salomon et ceteri 
reges fierunt. Item dixit Deus ad Moysen de regibus : cum sederit in solio regni sui, nunquam 
recederet liber legis de manibus suis  ; non uxores plures habeat  ; non superbum super 
coetaneos suos, non elatum, non invidiosum et reliqua […] ». Sur cette lettre, voir M.E. Moore, 
« La monarchie carolingienne et les anciens modèles irlandais », Annales ESC, 51, 1996, p. 307-
324 ; W. Falkowski, « The Carolingian Speculum principis – The Birth of a Genre », Acta Poloniae 
Historia, 98, 2008, p. 5-27 et M. Garrison, « Letters to a King and Biblical Exempla: The Examples 
of Catwulf and Clemens Peregrinus », Early Medieval Europe, 7, 1998.

3	 Éd. A. Werminghoff, dans MGH, Conc., II/2, Hannover/Leipzig, Hahnsche Buchlandung, 1908, 
livre II, 1.

4	 Jonas d’Orléans, Le Métier de roi (De institutione regia), éd.  et trad.  A.  Dubreucq, Paris, 
Le Cerf, coll. « Sources chrétiennes », 407, 1995, p. 86.

5	 Ph. Buc, L’Ambiguïté du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de la Bible au 
Moyen Âge, Paris, Beauchesne, 1994, p. 246 sq.

6	 Iohannis Sarisberiensis Policraticus, éd. C.C.I. Webb, Oxford, Clarendon Press, 2 vol., 1909, 
ici t. I, IV, 3, p. 239-241, notamment la reprise de la doctrine des deux glaives de Bernard de 
Clairvaux (p. 239) : « Hunc ergo gladium de manu Ecclesiae accipit princeps, cum ipsa tamen 
gladium sanguinis omnino non habeat. Habet tamen et istum, sed eo utitur per principis 



389

yves sassier     D
eutéronom

e, royauté et rois bibliques dans le P
olicraticus de Jean de S

alisbury

est de représenter l’universalité de ses sujets (« universitatis subjectorum […] 
personam gerere ») et d’agir selon ce qu’exige leur commun salut. Au début du 
chapitre suivant, c’est l’une de ses charges contre le « princeps legibus solutus est » 
d’Ulpien qui ouvre la citation de l’extrait de la loi mosaïque : « Pour que tu ne 
sois pas d’avis que ce prince-là peut être en toute occasion délié des lois, écoute 
quelle loi impose aux princes, sur toute la terre, ce grand et terrible roi […] ». 
Puis vient la citation de Moïse s’adressant au peuple d’Israël :

Lorsque tu seras entré dans la terre, en auras pris possession et l’habiteras, et lorsque 
tu diras : « Je veux établir au dessus de moi un roi comme en ont toutes les nations 
d’alentour », c’est celui que le Seigneur ton Dieu aura choisi parmi tes frères que 
tu établiras, et tu ne pourras faire roi un homme d’une autre nation qui ne soit 
ton frère. Lorsqu’il sera institué, il ne devra pas multiplier ses chevaux, ni, fort de 
l’importance numérique de sa cavalerie, ramener le peuple en Égypte, car le Seigneur 
vous a prescrit de ne jamais retourner par ce chemin. Il n’aura pas un grand nombre 
de femmes susceptible d’altérer son esprit, ni d’immenses poids d’argent et d’or. 
Lorsqu’il siégera sur le trône de sa royauté, il mettra par écrit, pour lui-même, le 
Deutéronome de cette loi dans un livre, recevant le modèle des prêtres de la tribu de 
Lévy. Il le conservera auprès de lui et le lira tous les jours de sa vie, afin qu’il apprenne 
à craindre le Seigneur son Dieu et à observer ses paroles et les cérémonies en son 
honneur qui sont prescrites dans la loi. Qu’il n’élève pas son cœur en un sentiment 
d’orgueil au dessus de ses frères, et qu’il ne s’écarte pas de ces préceptes à droite ou à 
gauche, afin qu’il règne longtemps, lui et son fils, sur Israël 7.

manum, cui cohercendorum corporis contulit potestatem, spiritualium sibi in pontificibus 
auctoritate servata ». Voir aussi p. 240 : « […] maior est qui benedicit quam qui benedicitur, 
et penes quem est conferendae dignitatis auctoritas eum, cui dignitas ipsa confertur, 
honoris privilegio antecedit. Porro de ratione juris, ejus est nolle cujus est velle, et ejus est 
auferre qui de jure confere potest ». Sur la soumission du prince à l’Église et aux sacerdotes, 
voir en dernier lieu Y. Sassier, « Le prince, ministre de la loi », art. cit. ; Ch. Grellard, « La 
religion comme technique de gouvernement chez Jean de Salisbury », Cahiers de civilisation 
médiévale, juillet-septembre 2010, p. 237‑253.

7	 Iohannis Sarisberiensis Policraticus, IV, 4 (éd. cit., I, p. 244-245) : « Cum, inquit, ingressus fueris 
terram, quam Dominus Deus dabit  tibi, et possederis eam, habitauerisque in illa, et dixeris : 
constituam super me regem sicut habent omnes per circuitum nationes ; eum constitues, quem 
dominus Deus tuus elegerit de numero fratrum tuorum. Non poteris alterius gentis hominem 
regem facere, qui non sit frater tuus. Cumque fuerit constitutus, non multiplicabit sibi equos, 
nec reducet populum in Egiptum, equitatus numero sullevatus  ; praesertim cum Dominus 
praeceperit uobis ut nequaquam amplius per eandem uiam reuertamini. Non habebit uxores 
plurimas quae afficiant animam ejus, neque argenti et auri immensa pondera. Postquam autem 
sederit in solio regni sui, describet sibi Deuteronomium legis hujus in uolumine, accipiens 
exemplar a sacerdotibus Leuiticae tribus, et habebit secum, legetque illud omnibus diebus 
uitae suae,, ut discat timere Dominum Deum suum et custodire uerba et cerimonias eius, quae 
in lege praecepta sunt. Nec eleuetur cor eius in superbiam super fratres suos, neque declinet in 
partem dextram uel sinistram ; ut longo tempore regnet ipse et filius eius super Israel ».



390

Cette citation est suivie, dans le Policraticus, d’un très long commentaire portant 
sur les phrases centrales de l’extrait, celles limitant les chevaux, les femmes et les 
richesses en or et argent du roi, et celles prescrivant au roi la mise par écrit et la 
lecture journalière du Deutéronome. Mon projet à moyen terme est de procéder 
à une longue analyse de fond de ce commentaire. Dans l’attente, il convient de 
s’interroger sur le sens que peut revêtir, dans l’intention et dans la pensée de Jean, 
le recours à ce texte au regard d’un autre texte vétérotestamentaire et de quelques 
images de rois bibliques – celle de David, bien sûr, sur laquelle nous insisterons ici, 
mais aussi celle de rois réputés mauvais, voire tyranniques comme Saül ou Achab, 
que l’on évoquera dans une prochaine contribution – auxquels il arrive à notre auteur 
de se référer. Ces images sont importantes, car elles peuvent venir  « surdéterminer » 
certains de ses développements et certains de ses choix lexicaux – comme celui 
d’utiliser le moins possible, sauf précisément dans le commentaire qu’il nous donne 
de Deutéronome 17, 14-20, le titre de « roi ». L’autre texte vétérotestamentaire est 
1 Rois 8 (ou 1 Samuel 8), relatant le passage du gouvernement des juges à celui 
d’un roi et caractérisant ce changement voulu par le peuple comme un acte de 
transgression de la volonté divine et de rejet du gouvernement direct de Yahvé. La 
divinité y est présentée comme ordonnant à Samuel de satisfaire à ce que demande 
le peuple. L’on y voit le prophète accédant à la volonté des tribus d’Israël, non sans 
les avoir averties, sur ordre divin, de ce que la traduction latine de la Vulgate appelle 
le « jus regis », que je résume ici en coupant quelque peu : « Il prendra vos fils […], 
vos filles […], vos champs, vos vignes […], vos troupeaux et vous deviendrez ses 
esclaves. Ce jour là, vous pousserez des cris à cause du roi que vous vous serez choisi, 
mais Yahveh, ce jour-là, ne vous répondra pas ! ».

Ce texte, soulignons-le, a été fort longtemps occulté ou laissé dans une demi-
obscurité au profit d’une conception positive de la royauté : à l’exception de Bède 
le Vénérable qui en fait l’exégèse dans son commentaire sur 1 Samuel 8, les exégètes 
et les auteurs des miroirs des princes des viiie et ixe siècles n’en parlent guère, et 
ce n’est qu’à l’époque grégorienne qu’il a refait surface pour fonder, chez certains, 
le constat d’une origine purement humaine de la potestas royale. Ainsi le cardinal 
Deusdedit 9 (vers 1090) qui, invoquant 1 Rois 8, fait de la royauté le résultat 

8	 Bède, In I Samuhelem, éd. D. Hurst, Turnhout, Brepols, CCSL, 119, 1962, p. 72‑73.
9	 Deusdedit, Libellus contra invasores et symoniacos et reliquos schismaticos, éd.  

E.  Sackur, dans MGH, Ldl,  II, Hannover, Hahnsche Buchlandung, 1892, ici  p.  353  : «  Nec 
mirum sacerdotalem auctoritatem, quam Deus ipse per se ipsum constituit, in hujusmodi 
causis regiam precellere potestatem quam sibi humana prefecit adinventio, eo quidem 
permittente, non tamen volente. Nam de primo rege populi sui, quem sibi petiit spreto 
prophetae principatu, ait ad eundem : “non te”, inquit, “spreverunt, sed men ne regnem 
super eos” et iterum : “Poenitet me quod constituerim Saül regem” ». Grégoire VII, dans sa 
2e lettre à Hermann de Metz, avait évoqué l’origine humaine et diabolique de la puissance 
royale, mais sans la relier à 1 Rois 8 et sans évoquer la faute du peuple d’Israël.



391

yves sassier     D
eutéronom

e, royauté et rois bibliques dans le P
olicraticus de Jean de S

alisbury

d’une « adinventio » humaine autorisée mais non voulue par Dieu, et insiste sur 
l’argument du rejet en rappelant la parole de Yahvé à Samuel : « Ce n’est pas toi qu’ils 
ont rejeté, mais Moi, afin que Je ne règne plus sur eux ». Comme l’ont souligné 
nombre de travaux, et notamment l’étude publiée en 1926 par John Dickinson 10, 
l’analyse de Jean de Salisbury est de la même veine : de quelques courts passages du 
Policraticus émerge la vision d’une royauté nullement nécessaire 11, voire extorquée 
à Dieu 12, résultat de la transgression d’un peuple soucieux de ressembler aux autres 
nations et ne se satisfaisant plus de la domination directe de la divinité 13 ; d’une 
royauté à ce point susceptible de verser dans la tyrannie que Jean ne s’interdit pas 
la confusion simplificatrice : « la défaillance des prêtres introduisit les tyrans à la 
tête du peuple de Dieu » 14. Ailleurs, Jean nuance sans doute, laissant entendre 
que le roi Saül fut princeps avant de devenir tyran et qu’il y eu de bons comme de 
mauvais rois en Israël. Ailleurs encore il rappelle – en une formule minimaliste, il 
est vrai, qu’il s’empresse d’« attirer » depuis le rex vers le princeps (« licet rex dicatur 
a recto, quod principi decet ») – l’étymologie du mot rex transmise par Isidore, et 
il finit par admettre que c’est par l’abus de la fonction que l’appellation de rex 
dégénère « in tirannum » 15. Mais l’institution de la royauté, accordée « in furore 
Domini » (Jean utilise ici le verset d’Osée 13, 11 : « je leur ai donné un roi dans 
ma colère ») 16, n’en reste pas moins à ses yeux une régression ; une régression 
allant à rebours de cette progression qu’avait constituée le passage du temps des 
patriarches qui suivaient la loi naturelle (il utilise ici une formule cicéronienne : 
« primi patres et patriarchae vivendi ducem optimam naturam secuti sunt ») vers celui 
des chefs suivant la loi, enfin vers cet âge d’or des juges-prêtres qui avaient régi le 
peuple « par l’autorité de la loi » 17. 

L’institution de la royauté marque donc d’abord, aux yeux de Jean de Salisbury, 
la fin du meilleur des régimes que fut la théocratie sacerdotale, celle de juges-
prêtres porte-parole directs de la divinité, et un passage du livre VIII 18 du 

10	 J. Dickinson, « The Medieval Conception of Kingship and some of its Limitations, as developed 
in the Policraticus of John of Salisbury », Speculum, 1926, p. 308-337, ici p. 310‑311.

11	 Iohannis Sarisberiensis Policraticus, éd. cit., IV, 11 : « Qui tamen [rex] non fuerat necessarius 
[…] ».

12	 Ibid., VIII, 18  : «  Populus […] a Deo quem contempserat [mépriser, braver] sibi regem 
extorsit ».

13	 Ibid., IV, 11 : « ut Deo rege sibi non videretur esse contentus […] ».
14	 Ibid.,VIII, 18 : « Defectus sacerdotum in populo Dei tirannos induxit ».
15	 Ibid., VIII, 17.
16	 Ibid., VIII, 18.
17	 Ibid., VIII, 18 : « Successerunt duces a Moïse sequentes legem, et judices qui legis auctoritate 

regebant populum ; et eosdem fuisse legimus sacerdotes ».
18	 Ibid., VIII, 22. (éd. cit., II, p. 397) : « Non dominabor vestri, nec dominabitur in vos filius 

meus, sed dominabitur Dominus […]. Defertur honor dominii et recusat ; legi tamen subicit 
quos a jugo seruitutis absoluit ».



392

Policraticus décrit fort bien toute la distance séparant, dans son esprit, le judex du 
rex. Il y montre le juge Gédéon refusant la royauté que lui propose le peuple, et il 
reproduit ses propos : « Je ne serai pas votre maître (dominus) et mon fils ne vous 
dominera pas, mais c’est le Seigneur qui vous dominera ». Puis Jean commente : 
« On lui accorda l’honor de la domination et il refusa ; il soumit cependant à 
la loi ceux qu’il délia du joug de la servitude » : celle, passée, qu’infligeaient au 
peuple d’Israël les Madianites, mais probablement aussi, dans l’esprit de Jean, 
celle (qu’il appelle de même « jugum servitutis » lorsqu’il évoque Saül exerçant le 
« jus regis ») que lui aurait infligée la naissance de l’institution royale. Gédéon, 
conclut Jean, « a montré de la sorte ce que doit être le principis officium », le 
devoir et la tâche d’un prince. En somme, le devoir d’un prince est de ne pas se 
comporter en dominus (ce qui caractérise le rex), et c’est de promouvoir le règne 
de Dieu sur son peuple en soumettant celui-ci à la loi divine.

Le vrai modèle du principat (d’un principat qui, il est vrai, ne saurait 
revendiquer pour lui le sacerdoce et ne peut qu’être soumis aux prêtres) est donc 
le régime des juges, non celui des rois source de servitude pour le peuple, et il 
n’est pas interdit de penser que le fameux « jus regis » décrit par Samuel en guise 
d’avertissement est, aux yeux de Jean, consubstantiel à la royauté : il est dans la 
nature de celle-ci d’être sans limites et de réduire à son service les personnes et 
les biens de ses sujets : « electus est ergo Saül, regis tamen jure praedicto ». Certains 
rois usent pleinement de cette prérogative et sont des tyrans : élu selon le jus regis 
en vertu duquel « il ferait peser sur le peuple le joug de la servitude », Saül, dit 
Jean, exerça la tyrannie sans perdre l’honor royal (« tirannidem exercens regium 
non amisit honorem » 19 ; une phrase exprimant exactement l’idée contraire de 
celle d’Isidore de Séville – rex vient de regere signifiant recte agere – et de celle de 
Jonas d’Orléans au livre III de son De institutione regia). Il semble bien qu’aux 
yeux de Jean, l’essence même de la royauté soit de n’avoir pas de bornes et de 
porter en elle sa déviance qu’est la tyrannie. D’autres n’en usent pas et sont de 
bons rois ; mieux vaudrait dire « de bons princes », car, si l’on suit ce qui nous 
semble être le fond de la pensée de Jean, ils ne se comportent pas en rois, mais 
en princes, imitant en cela le modèle de Gédéon et des juges.

Quelques années avant Jean de Salisbury, André de Saint-Victor, dans son 
commentaire sur 1 Rois 8, avait récusé l’idée que les pratiques décrites par Samuel 
sous l’appellation de jus regis puissent relever de l’ordre du jus, en d’autres termes 
puissent être invoquées comme fondant en toute légitimité un régime de monarchie 

19	 Ibid., VIII, 18  : «  Electus est ergo Saul, regis tamen jure predicto…populumque totum 
servitutis premeret iugo. Idem tamen christus domini dictus est et, tyrannidem exercens, 
regium non amisit honorem. Incussit enim Deus timorem omnibus ut eum quasi ministrum 
Domini, cujus quodammodo gestabat imaginem, uenerarentur ? ».



393

yves sassier     D
eutéronom

e, royauté et rois bibliques dans le P
olicraticus de Jean de S

alisbury

absolue : « ce sont les rois iniques qui osent les revendiquer comme droit », avait-il 
souligné : le jus regis ne saurait ainsi être un droit légitime du roi, il n’est qu’exactions 
abusives prédites par Dieu au peuple. Dans sa glose, fort bien analysée dans le sens 
que l’on vient d’indiquer par Philippe Buc, André n’évoque pas Deutéronome 17. 
Ce n’est que vers la fin du xiie siècle que d’autres exégètes de 1 Rois 8, adoptant 
une démarche déjà présente chez Bède le vénérable 20 mais guère reprise depuis, 
opposeront aux exactions décrites par Samuel – caractéristiques des royautés 
d’alentour, des royautés païennes (Pierre le Chantre), qui ne devraient pas être 
admises au sein du peuple de Dieu – un vrai jus regis inscrit dans le Deutéronome qui 
est la seule véritable charte de la bonne royauté : Dieu, s’exprimant par la bouche de 
Moïse, prédit la volonté du peuple de se donner un roi ; il permet, sans la prescrire, 
l’institution de la royauté et fixe – cette fois par prescription – le mode d’élection et 
les limites du futur pouvoir monarchique ; c’est bien là, et seulement là, écrira en 
substance un compatriote de Jean, Étienne Langton, que se trouve défini le « droit 
du roi » au sens d’un corps de règles délimitant la future prérogative royale 21.

En recourant le premier à Deutéronome 17, 14-20, Jean fait certes figure de 
pionnier. Mais sa démarche ne vise pas à tenter d’atténuer la portée de 1 Rois 8 : 
lorsqu’il évoque ce dernier texte, il ne lui oppose pas le texte du Deutéronome, 
comme l’avait fait Bède et comme le feront Pierre le Chantre ou Étienne Langton, 
et lorsqu’il évoque Deutéronome, il ne l’oppose pas non plus à la prophétie de 
Samuel sur le jus regis, comme si ces deux textes concernaient deux institutions 
totalement différentes. Dès lors qu’il est admis que Jean de Salisbury ne fait nulle 
différence entre royauté et tyrannie, il faut admettre aussi que sa position à l’égard 
du sens profond de Deutéronome 17 n’est pas d’en faire un correctif à 1 Rois 8, 
mais bien de décrire un tout autre régime, diamétralement opposé. Peu importe 
le nomen regis qu’utilise le texte (dans son commentaire, Jean remplace d’ailleurs 
parfois rex par princeps) : ce n’est pas, dans son esprit, une charte de la royauté 
que présente le Deutéronome, mais une charte du gouvernement non tyrannique, 
une véritable charte du « principat » au sens adopté par Jean, celui d’un régime 
monarchique fondé sur le respect des lois, œuvrant pour l’utilité de tous, agissant 
de concert avec le clergé et sur son consilium, et suivant la voie tracée par Gédéon 
et les juges de l’Israël d’avant la royauté. À défaut d’un juge-prêtre gouvernant 
au nom de Dieu, la nécessaire osmose entre prince et clergé, qui suppose la non 
moins nécessaire subordination du princeps aux sacerdotes, doit permettre, hic et 
nunc, de suivre cette voie et de restaurer cet idéal de gouvernance.

20	 Évoquant Samuel parlant du ius regis, Bède explique que le prophète « non qualis esse 
debeat moderatus et iustus imperator exponit, cuius in Deuteronomio perfectio docetur, 
sed potius rector improbus et qua austeritate subiectos sit oppressurus intimat ut per hoc 
populum a pertinaci illius petitione revocet ». Bède, In Samuhel, éd. cit.

21	 Ph. Buc, L’Ambiguïté du Livre, op. cit., p. 253 ; sur André de Saint-Victor, voir p. 256 sq.



394

Tout ce qui vient d’être dit permet de comprendre la tonalité du discours de 
Jean de Salisbury à l’égard des rois bibliques. Dans cette étude, je me contenterai, 
pour rester dans la limite des dix pages assignées à chacune des contributions 
du présent ouvrage, d’évoquer l’image du roi David que Jean de Salisbury, au 
livre VIII 22, déclare avoir été le « regum quos legerim optimus », « le meilleur 
des rois dont j’ai lu la vie ». Nous pouvons recenser, pour tout le Policraticus, 
une petite vingtaine de mentions du roi David : des mentions le plus souvent 
très brèves, anecdotiques ou incidentes, l’une de celles-ci venant appuyer, en 
guise de contre-exemple, une condamnation générale des rois d’Israël et de 
Juda : « on enseigne qu’Israël », écrit Jean au même livre VIII 23 en évoquant 
le royaume des 10 tribus né de la partition postérieure à la mort de Salomon, 
« eut à supporter dès ses origines la domination de tyrans » ; puis il évoque le 
royaume de Juda qui, à l’exception, dit-il, « de David, Josias et Ezéchias, est 
attesté n’avoir eu que des rois réprouvés » (« et Juda, praeter David, Josiam et 
Ezechiam, reges omnes reprobos habuisse monstratur »). Ces occurrences – premier 
élément significatif à mon sens – ne présentent jamais le roi David dans la 
fonction prophétique admise par la tradition du haut Moyen Âge et sont donc 
en complète rupture avec cette tradition. Deuxième élément significatif : c’est 
le David pécheur et homicide qui revient dans un quart de ces mentions. Une 
première fois lorsqu’il traite, au livre II chapitre 15, de l’interprétation des songes 
et des contradictions entre ce que semble laisser présager le songe et le fait qui 
advient. Il évoque alors l’une des règles les plus étonnantes de l’exégèse biblique 
qui est celle des « significations inversées » 24, issue peut-être du néo-platonisme, 
depuis longtemps pratiquée par les exégètes et très en vogue au xiie siècle en 
raison, notamment, du succès du Pseudo-Aréopagite. Et il prend l’exemple 
de l’application bien connue de cette règle des « significations inversées » au 
trio Urie, David et Bethsabée. « Au regard des faits, dit-il, qui peut être plus 
juste qu’Urie, et plus mauvais et cruel que David, que le charme de Bethsabée 
a invité à la trahison, à l’homicide et à l’adultère ? Et cependant, tous ces faits, 
constate-t-il, ont une signification inverse (« contrarium faciunt intellectum ») 
puisque Urie figure le diable, David le Christ, et puisque Bethsabée, rendue 
difforme par la souillure du péché, signifie l’Église » 25 : le Christ tuant le diable 

22	 Iohannis Sarisberiensis Policraticus, éd. cit., VIII, 20.
23	 Ibid., VIII, 20.
24	 Voir H.  de  Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture, Paris, Cerf/Desclée 

de Brouwer, 1993, p. 451 sq., notamment p. 459‑466.
25	 Iohannis Sarisberiensis Policraticus, éd.  cit., II, 15  : «  Denique ad speciem facti quis 

Uria iustior  ? Quis David nequior aut crudelior, quem decor Bethsabeae ad proditionem, 
homicidium et adulterium inuitauit. Quae quidem omnia contrarium faciunt intellectum, 
cum Urias diabolus, Dauid Christus, Bethsabee peccatorum labe deformis, Ecclesia figuretur. 
Frequens tamen et quasi regulare ius est ut a similibus ad similia recurrat interpretatio ».



395

yves sassier     D
eutéronom

e, royauté et rois bibliques dans le P
olicraticus de Jean de S

alisbury

pour lui ravir l’Église, son épouse illégitime, puis épousant celle-ci. Signification 
inversée (« per antithesim », écrit Jean) sur laquelle il ne porte pas de jugement, 
se contentant de noter (mais c’est probablement une manière de prendre ses 
distances avec le procédé) qu’il est cependant fréquent et de droit « ut a similibus 
ad similia recurrat interpretatio ». Cela dit, David a beau, quoiqu’il fasse, signifier 
le Christ ainsi que le soulignait à l’extrême fin du ixe siècle Rémi d’Auxerre, 
il reste malgré tout un « homme de sang » (« vir sanguinum propter Uriam »), 
précise à deux reprises Jean dans son Policraticus 26.

Une quatrième mention vient illustrer une interrogation proférée par Jean 
en incidence de l’étude du passage du Deutéronome rappelant que le roi ne 
devra pas avoir de nombreuses épouses : « Comment la puissance pourra-t-elle 
punir le stupre, l’adultère et la fornication si son titulaire est sujet aux mêmes 
crimes ? » et Jean de citer de nouveau le crime de David : trahison, adultère, 
homicide qui fait de David un « vir mortis », un homme de mort, comme 
il avoue lui-même l’être en réponse aux reproches de Nathan 27. La dernière 
mention du David pécheur est certes plus positive puisqu’elle oppose l’attitude 
de Saül rendant le peuple responsable de sa désobéissance aux ordres divins, à 
celle de David qui, face à la punition collective que l’ange de Dieu inflige à tout 
Israël pour le meurtre d’Urie, se déclare unique responsable de son crime et prie 
Yahveh d’épargner son peuple 28. 

Tout n’est donc pas, loin de là, négatif dans l’image qu’entend donner Jean 
de Salisbury du roi David et quelques passages sont même tout le contraire. 
Ainsi au livre VIII 29, ce passage où il fait plus que nuancer la position qu’il a 

26	 Ibid., IV, 2  : «  Si enim magno creditur Augustino, David vir sanguinum dictus est, non 
propter bella, sed propter Uriam  » et  VII, 21  : «  Non quidem quod eos viros sanguinum 
dicam, qui pene soli inter homines legitima gerunt bella, cum et David non propter bella, 
quae legitime exercebat, vir sanguinum dictus fuit, sed propter Uriam, cujus sanguinem 
innocenter effudit ».

27	 Ibid., IV, 5 : « Quomodo stupra, adulteria, aut quaslibet fornicationes puniet potestas eisdem 
subiecta criminibus ? Nec uxores Dauid quisquam obiiciat, qui forte in hoc, sicut et in multis 
aliis, speciali priuilegio gaudet. Licet facile concesserim, quod et ipse in hac parte deliquerit. 
Sane eum affectus ille uxorius, proditione et homicidio, in adulterium impegit, nec in illius 
excusatione laboro, qui prophetica conuentus et conuictus parabola, seipsum uirum mortis 
esse respondit ».

28	 Ibid., II, 26 : « […] Fudit itaque [David] preces de intimis praecordiis, et adjecit : ego sum qui 
peccaui, ego inique egi, isti qui oues sunt, quid fecerunt ?Verus utique rex et iustus princeps, 
et dignus, qui Altissimi frangeret iram, qui dum se pro populo flagellanti Deo opposuit, 
indignationis eius flagellum amouit ».

29	 Ibid., VIII, 20. Sur la théorie du tyrannicide de Jean de Salibury, voir en particulier R. and 
M.A.  Rouse, «  John of Salisbury and the Doctrine of Tyrannicide  », Speculum,  42, 1967, 
p. 693-709 ; J. Van Laarhoven, « Thou Shalt not Slay a Tyrant! The so-called Theory of John 
of Salisbury », dans M. Wilkes (dir.), The World of John of Salisbury, Oxford, Blackwell, 1984, 
p.  319-341  ; C.J.  Nederman, «  A Duty to Kill: John of Salisbury’s Theory of Tyrannicide  », 
Review of Politics, 50, p. 365‑389.



396

prise, en d’autres endroits de son Policraticus, en faveur du tyrannicide : il y 
célèbre l’attitude de David qui, explique-t-il, s’efforça de s’abstenir de nuire 
à Saül et d’attendre avec patience que Dieu décidât du sort du tyran. Que les 
opprimés, suivant l’exemple de David, s’humilient et s’en remettent à Dieu, 
élevant vers lui des mains pures (« puras manus ») et le priant d’éloigner le fléau 
qui les affligent, propose-t-il en substance. Autre David exemplaire, celui qui, 
avec tout son peuple et sous les moqueries de son épouse, Michal, fille de Saül, 
s’humilie en dansant nu devant Dieu 30. Chez Jean reviennent ainsi certains des 
principaux thèmes qui alimentent depuis Ambroise de Milan cette exemplarité 
davidique : David reconnaissant sa faute, adoptant une conduite d’humilité, se 
reconnaissant comme le « Dei servus », mettant le sort de son prédécesseur, Saül, 
entre les seules mains de Dieu. Il n’en manque pas moins toute la dimension 
prophétique de ce roi admise par la tradition du haut Moyen Âge ; mais 
cette absence se situe dans la logique du temps, dans la logique de la pensée 
grégorienne dont Jean est l’héritier, dans celle d’une désacralisation intrinsèque 
de la royauté, l’unique source de sacralité, indirecte et dépendante, du prince 
résidant dans la soumission que Jean attend de celui-ci à l’égard des sacerdotes, 
médiateurs entre la divinité et le reste des hommes. Et il reste cette insistance 
sur le péché davidique, comme pour montrer que David lui-même ne put 
échapper, serait-ce en une seule occasion, à l’exercice du jus regis caractéristique 
de tyrannie. 

Aucun des rois bibliques, pas même le meilleur, n’est un modèle parfait de 
prince. L’un des grands paradoxes de Jean, hiérocrate convaincu, est de le voir 
choisir ses modèles de perfection dans l’exercice du pouvoir monarchique parmi 
les princes païens, le plus remarquable étant à ses yeux l’empereur Trajan, et de 
puiser les pires de ses contre-modèles chez les rois – ou reines – maudits de la 
Bible (Achab, Jézabel) aussi bien que chez les empereurs romains (Caligula, 
Néron).

30	 Ibid., VII, 20.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

397

LA SUCCESSION DE PÉPIN ET LA JEUNESSE DE 
CHARLEMAGNE REVUES PAR JEAN D’OUTREMEUSE

Dominique Boutet 
Université Paris-Sorbonne

Éginhard, dans sa Vita Karoli Magni Imperatoris, s’excusait de passer sous 
silence l’enfance et l’adolescence du grand empereur, alléguant l’absence de 
sources fiables en la matière 1. On sait que la légende épique, quant à elle, a 
comblé ce vide et a développé dans toute l’Europe l’histoire des démêlés du 
jeune Charles avec les fils bâtards de Pépin et de la fausse Berthe. Gaston Paris, 
dans son Histoire poétique de Charlemagne puis dans l’introduction de son article 
de la Romania consacré à l’édition des fragments conservés de la chanson de 
Mainet, avait passé en revue « les principales versions » européennes de cette 
légende de la jeunesse de Charlemagne, après avoir évoqué les allusions que 
renferment diverses chansons de geste. Il faut cependant ajouter à sa liste 
une vaste chronique qui a échappé à sa recension : le Myreur des histors de 
Jean d’Outremeuse, qui consacre une vingtaine de pages à ce thème 2. Nous 
souhaiterions confronter celles-ci aux versions examinées par Gaston Paris.

Ce dernier distinguait deux groupes de textes : ceux qui contiennent l’épisode 
romain (le secours apporté par Charles au pape contre les Sarrasins avant de 
récupérer son trône) et ceux qui ne le contiennent pas ; le premier comprend le 
livre I du Charlemagne de Girart d’Amiens, le Karleto, et, de façon très affaiblie, 
les Reali di Francia, le second « les autres versions » 3. Le Myreur appartiendrait 
ainsi au second groupe. Il s’en sépare cependant à bien des égards. En effet, 
selon son habitude, Jean d’Outremeuse se livre à une adroite manipulation 
des diverses formes de la légende, dont il opère une synthèse personnelle. En 
particulier, il amplifie des éléments narratifs peu consistants ailleurs, se livre à 

1	 Éginhard, Vie de Charlemagne, 4, éd. et trad. L. Halpen, Paris, Les Belles Lettres, coll. « CFMA », 
1923, p. 16‑17.

2	 Ly Myreur des Histors, chronique de Jean des Preis dit d’Outremeuse, éd. A.  Borgnet, 
Bruxelles, Hayez, 1869, t. II, p. 471‑490.

3	 G.  Paris, «  Mainet. Fragments d’une chanson de geste du xiie  siècle  », Romania, 1875, 
p. 307‑308.



398

d’importantes suppressions et à des abrègements drastiques (ainsi pour le séjour 
de Charles en Espagne), et paraît ajouter beaucoup de son cru.

Les grandes lignes de l’histoire sont présentes : l’hostilité des bâtards envers 
Charles, l’exil en Espagne, la relation amoureuse et le mariage avec la Sarrasine 
Galienne (devenue Gloriande). Mais l’orientation générale est profondément 
transformée.

Dans toutes les versions, à l’exception de la Crónica general de España, 
Charles s’exile en Espagne à la mort de son père Pépin 4. Dans le Myreur, Jean 
d’Outremeuse imagine que Pépin, lors d’une bataille, a disparu et a été tenu 
pour mort (on n’a retrouvé que son écu et son cheval mort). On décide donc de 
désigner son successeur. Comme Pépin reparaîtra (il sera libéré de sa prison), la 
question de sa succession se pose deux fois dans ce texte, mais dans des termes 
très différents, comme on va le voir. Ce dédoublement du schéma n’est pas 
en effet une pure et simple amplificatio : à la mort effective de Pépin, les deux 
bâtards ont été tués depuis quelque temps, ce qui permet aux héritiers légitimes, 
Charles-Pépin (le Carloman historique) et Charles, de succéder sans aucune 
contestation à leur père ; le texte renoue ainsi partiellement avec la tradition 
historiographique illustrée par Éginhard et ses successeurs (comme Philippe 
Mousket ou les Grandes Chroniques de France par exemple) 5, à ceci près que 
dans le Myreur il n’y a pas de partage du pouvoir entre Charles et son frère 
Charles-Pépin, ce dernier ayant été tué dans la guerre qui opposait les Lorrains 
aux Bordelais.

La trame de cette histoire de succession est complexe dans ce texte atypique. 
Elle est délibérément entremêlée avec l’histoire de Doon de Mayence, Jean 
d’Outremeuse se faisant l’écho de la tradition épique selon laquelle Charles, 
Doon et Garin de Monglane sont nés le même jour et à la même heure 6. D’une 
manière générale, Jean d’Outremeuse cherche à faire une synthèse du plus grand 
nombre de souvenirs épiques, qu’il n’hésite pas à déformer, voire à transformer 
au besoin. En revanche, ce qui constitue le cœur de la légende, le détail du séjour 

4	 Dans la Crónica general, Charles part pour Tolède pour s’éloigner de son père dont il réprouve 
la politique (voir G. Paris, Histoire poétique de Charlemagne, Paris, Bouillon, 1863, p. 234, qui 
en donne « une traduction à peu près complète »).

5	 On sait que, selon Éginhard, qui suit les Annales royales, les Francs avaient désigné Charles 
et Carloman comme rois, se partageant les territoires respectifs qui étaient échus, à la mort 
de Charles Martel, à leur père Pépin et à leur oncle (Éginhard, Vie de Charlemagne, éd. cit., 
p. 14-15). Philippe Mousket mentionne l’existence des deux bâtards (nommés Raienfroit et 
Heldri) à propos de l’histoire de la « fausse Berthe », d’origine épique, mais il n’en reparle 
plus ensuite et ne leur fait jouer aucun rôle ; au moment de la succession de Pépin, il suit la 
tradition d’Éginhard : Ph. Mousket, Chronique rimée, éd. Baron F. de Reiffenberg, Bruxelles, 
Hayez, t. I, 1836, respectivement v. 2002-2004 puis v. 2342‑2360.

6	 Ly Myreur, éd. cit., p. 134 et 485 ; Doon de Mayence, éd. M. A. Pey, Paris, Vieweg, 1859, p. 245, 
v. 5383-5402 et v. 8115‑8123.



399

dom
inique boutet     La succession de Pépin et la jeunesse de Charlem

agne par Jean d’O
utrem

euse

de Charles en Espagne, est réduit au minimum. Au moment où les « bâtards » 
s’emparent de Paris, « Charle s’enfuit parmy les bois. Il ne seit où aleir, et ne seit 
dont chu li vint ; si s’en alat en Espangne, ou ilh servit à Galaffre longtemps, 
et soy celoit si s’appelloit Mainnes » (p. 479). Quelques pages plus loin, Pépin, 
revenu de sa prison, fait chercher son fils par un clerc instruit en nygromanche 
qui le retrouve en Espagne et lui annonce que son père est vivant ; Charles décide 
alors de rentrer à Paris et « alat tout racompteir à Gloriande [sic !] 7, la filhe le roy 
Galaffre, qui mult amoit Charle, et Charle oussi l’amoit » (p. 485). Le couple 
quitte donc Tolède à minuit en emportant joyaux et trésor, ainsi que l’épée 
Durendal. On sait que dans le fragment IVa de Mainet, Charles conquérait 
cette dernière en tuant le Sarrasin Braimant, ennemi de Galafre, mais le Myreur 
n’en dit rien, pas plus qu’il ne relate les exploits militaires du futur empereur en 
Espagne ni son retour rocambolesque vers la France. On saura seulement que 
Gloriande sera bien accueillie à Paris, où elle sera baptisée, épousera Charles 
et lui donnera plusieurs enfants, dont deux fils qui mourront jeunes. Toute la 
part épique et romanesque de la légende échappe donc à cette récriture, qui 
dans ce domaine ne retient que la trame factuelle de type historiographique. 
On peut cependant noter l’écart entre ce résumé et celui que proposait, sur le 
mode de la prétérition, le Pseudo-Turpin selon la version représentée par le 
Codex calixtinus :

Quemadmodum Galaffrus, admirandus Toletae, illum in pueritia exulatum 
adornavit habitu militari in palacio Toleti, et quomodo idem Karolus postea 
amore eiusdem Galaffri occidit in bello Braimantum magnum et superbum regem 
Sarracenorum, Galaffri inimicum, […] scribere nequeo 8.

Si Jean d’Outremeuse utilise fréquemment, ailleurs, cette pseudo-chronique, 
celle-ci ne peut pas être ici sa source, car elle ne parle pas de Galienne/Gloriande, 
et Jean ne parle pas de Braimant. L’important pour lui est ce qui se passe en 
France, et non la légende pour elle-même. Et c’est dans ce domaine qu’il est 
le plus prolixe mais aussi qu’il s’éloigne délibérément le plus des données de 
la légende, préférant substituer aux traits biographiques anecdotiques des 
événements qui engagent plus directement l’histoire politique du royaume.

7	 Cette forme n’apparaît nulle part ailleurs dans la tradition légendaire, où le nom dominant 
est Galienne. Les fragments de la chanson utilisent cependant deux fois la forme « Orionde » 
(III, 84 et IV, 45), qui selon G. Paris n’apparaît que là (« Mainet », art. cit., p. 311, n. 1). Notre 
« Gloriande » pourrait être une déformation de cette forme phonétiquement assez proche.

8	 Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin, éd. C. Meredith-Jones, 
Paris, Droz, 1936 (texte du codex calixtinus, chap. XX, p. 179 ; chapitre absent de la famille A 
et interpolé selon Meredith-Jones, note p.  313, qui y voit «  essentiellement un portrait 
populaire, fait d’après une inspiration populaire et de vagues lectures historiques »).



400

Cette tendance se manifeste dès les premiers moments du conflit. Selon la 
vulgate de la légende épique (telle que G. Paris a pu la reconstituer dans son 
article de la Romania), les bâtards, dénommés dans la chanson les « serfs » parce 
que leur mère, la fausse Berthe, était de condition servile, ont empoisonné 
Pépin et la vraie Berthe, et Pépin sur son lit de mort a confié à Hainfroi la 
garde du royaume et l’éducation de Charles. Celui-ci est alors envoyé aux 
cuisines, mais le danger qu’il représente pour les « serfs » les incite à comploter 
sa mort ; informé, Charles s’enfuit vers l’Aquitaine puis l’Espagne après avoir 
provoqué un incident violent 9. Heudri et Hainfroi ont entretemps défini un 
programme de gouvernement orienté vers la défense des vilains, des pèlerins et 
de la paix, et nous avons montré ailleurs ce que l’ensemble de cette présentation 
pouvait devoir à des rémanences indo-européennes concernant la « troisième 
fonction » 10. Dans le Myreur, les « bâtards » n’ont pas empoisonné leur père et ce 
dernier ne leur a pas confié le royaume et l’éducation de Charles 11. À l’annonce 
de sa (fausse) mort, les barons trouvent d’abord un accord entre tous les enfants 
de Pépin : l’aîné, Charles-Pépin, « seroit roy de Franche coroneis a Paris et a 
Loon », Charles, le cadet, « seroit roy d’Austrie et coroneis a Soison por Mes en 
Loheraine », tandis que les bâtards Ranfrois et Hondris seraient respectivement 
duc d’Orléans et comte de Savoie (p. 473) 12. Ces derniers acceptent volontiers 
et leur image, au départ, n’est donc nullement négative mais l’auteur annonce 
aussitôt qu’ils changeront bientôt d’idée.

Cette première présentation de la succession est un mixte entre la légende 
et les données de l’historiographie. En effet les Grandes Chroniques de France 
relatent que Carloman (« Challes, li ainznez ») a été couronné à « Noion » 
et Charlemagne « en la cité de Soisons » 13. La mort de Charles-Pépin (à la 
guerre pour soutenir les Lorrains et non de maladie comme Carloman selon 
Éginhard) simplifie rapidement la question et le Myreur peut alors se consacrer 
à la rivalité de Charles et des bâtards. Celle-ci n’est pas immédiate : les bâtards 
acceptent en effet sans discussion que Charles « resumat en li le droit de tous 

9	 G. Paris, « Mainet », art. cit., p. 308-309.
10	 Voir D. Boutet, Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire, Paris, Champion, 1992, p. 279.
11	 On sait que, selon Éginhard, Pépin serait mort d’hydropisie («  morbo aquae intercutis 

diem obiit »), mais le détail serait imité de la Vie de Néron de Suétone. Éginhard, Vie de 
Charlemagne, éd. cit., p. 14-15 et n. 3 correspondante.

12	 Le nom exact des bâtards varie légèrement selon les versions. On peut remarquer que 
les formes les plus proches sont celles du Charlemagne de Girart d’Amiens, d’Adenet et 
d’Aubri de Trois-Fontaines, Rainfrois et Heudri (Hainfroi et Heudri dans les fragments de la 
chanson).

13	 Grandes Chroniques de France, éd. J. Viard, Paris, Société de l’Histoire de France, t. II, 1922, 
p. 259. Chez Jean, Laon remplace simplement Noyon, mais la répartition géographique des 
domaines est analogue.



401

dom
inique boutet     La succession de Pépin et la jeunesse de Charlem

agne par Jean d’O
utrem

euse

les tenemens de Charle-Pepin, si com chis a cuy ilh devoit succeder com son 
frere germain et legitimes » (p. 477). Jean d’Outremeuse se montre donc, au 
sein même de sa fiction originale, très sensible aux règles juridiques et à leur 
respect. Si, une quinzaine de jours plus tard, les bâtards vont changer d’attitude, 
ce sera, explicitement, l’œuvre du diable : « mains ainchois XV jours y ovrat ly 
dyable teilement qu’ilh en vint grant mal » (p. 477). Ainsi, le Myreur s’applique 
à atténuer leur responsabilité, en faisant d’eux les jouets d’un parti de traîtres, 
ce qui est une version entièrement nouvelle de la légende qui au contraire les 
chargeait – une version qui semble par ailleurs contredire l’ambition qu’ils 
avaient affichée souterrainement lors de la disparition de Pépin 14, comme on 
le verra plus loin.

C’est le personnage de Grifon d’Hautefeuille, issu de la Geste de Doon de 
Mayence, qui va jouer le mauvais rôle, alors qu’il n’avait rien à voir avec la 
tradition de Mainet : mais, étant le père de Ganelon (comme le rappelle la 
chanson de Gaufrey), il était prédisposé à jouer ce rôle 15. Cependant le Myreur 
n’accorde guère sa chronologie avec celle de la Geste de Doon de Mayence, 
puisque Grifon est l’un des douze fils de Doon, lequel étant né le même jour 
que Charlemagne ne peut avoir un fils en âge de se livrer à des manœuvres 
politiques lorsque Charles est encore un jeune homme (nous sommes en 737 16, 
Charlemagne serait né en 715) 17. Ce traître circonvient les bâtards en leur 
insinuant l’idée « que cascons d’eaux avoit a la royalme gran droit » (p. 477). 
Après avoir corrompu la plupart des princes influents, ils dénoncent l’accord et 
font savoir à Charles qu’il porte la couronne à tort car ils sont ses aînés, Pépin 
ayant épousé leur mère avant de connaître la vraie Berthe. Charles s’emporte 
contre cette accusation de « putage » portée contre sa mère, plusieurs barons 
(les ducs de Bourgogne et de Nantes, les comtes d’Auvergne et de Flandre) 
s’interposent pour les réconcilier et, fait significatif de l’esprit du texte, Jean 
précise que « les bastars soy fussent bien accordeis », mais que Charles s’y est 

14	 Ly Myreur, éd. cit., p. 470.
15	 Il apparaît ainsi dans le rôle du traître par excellence, chef du lignage des traîtres, dans 

des chansons comme Fierabras (éd. M. Le Person, Paris, Champion, coll. « CFMA », 2003, 
v. 4686-4700) et surtout Gaufrey, qui consacre plusieurs pages et une laisse presque entière 
d’explicit à ce personnage qui « traï tous ses freres par son mauvais talent » et à son fils 
Ganelon (Gaufrey, éd. F. Guessard et P. Chabaille, Paris, Vieweg, 1869, v. 10721-10730), et 
qui fait dire à Grifon « Que ja n’amerai homme qui fache loiautés, /Mez tous jours traïson et 
fine faussetés, /Icheus seront tous jours mi dru et mi privés » (ibid., v. 3995‑3997).

16	 Ly Myreur, éd.  cit., p.  476  ; selon le Myreur (p.  489), Pépin serait mort en  752 et non 
en 768.

17	 Ibid., t.  II, p.  434, où le texte détaille la tradition épique des naissances simultanées de 
Doon, Garin et Charles et des prodiges qui les ont accompagnées (selon Doon de Mayence, 
éd. cit., v. 5383-5402). Sur le caractère fantaisiste de cette chronologie, voir les remarques 
de St. Bormans, Ly Myreur, éd. cit., t. 6, p. CL‑CLI.



402

opposé et les a menacés de la pendaison (p. 477-478). La plupart des princes, 
corrompus par l’or des bâtards, l’abandonnent alors, à l’exception de six d’entre 
eux, dont Doon et Naimes. Charles s’empare d’Orléans après un siège de quatre 
mois et Ranfrois s’enfuit vers la Savoie, domaine de son frère Hondri. Malgré 
l’appui de l’empereur de Rome, Charles est battu et l’empereur tué dans la 
bataille. Les bâtards assiègent Paris ; Charles, qui était à Laon, les encercle, les 
bat et entre dans Paris ; mais un an plus tard, en 740, une coalition des princes 
corrompus s’empare de la capitale et la France entière se rallie aux bâtards : c’est 
alors que Charles s’enfuit vers l’Espagne (p. 478‑479).

Comme on le voit, Jean d’Outremeuse remplace une fiction romanesque 
d’origine probablement folklorique (l’archétype dit de « l’enfance du héros » dégagé 
par Otto Rank et F.R.R.S. Raglan 18) par une fiction de type historiographique qui 
fait intervenir un débat sommaire sur la validité du droit d’aînesse et qui met en 
scène une vision politique générale sur la corruption des grands et les rapports entre 
suzerain et vassaux, réflexion qui n’est pas sans rappeler l’histoire de l’usurpation 
par Mordret du trône d’Arthur selon La Mort le roi Artu 19. Cette réflexion avait 
été amorcée un peu plus tôt, au moment de la disparition de Pépin, par Grifon 
Martel, le frère de Pépin, qui avait alors redouté que les bâtards n’affichassent des 
prétentions au trône en vertu du droit d’aînesse, malgré leur bâtardise, car le bruit 
courait qu’ils voulaient s’attribuer « les regnes d’Austrie et de Neustrie ». Pour 
rejeter l’argument de la bâtardise, ils auraient avancé l’exemple de Charles Martel, 
leur aïeul, « qui n’estoit mie prochain a la royalme, et butat fours le roy Theodrich 
qui estoit droit heures » : le raisonnement vaudrait a fortiori pour eux, qui sont 
« de linage le roy » (p. 470). L’ambition se croit donc obligée de s’appuyer sur un 
grand exemple pour fonder un droit dévoyé.

Une seconde phase de la querelle successorale commence alors. Le nouvel 
empereur de Rome, Constantin, beau-frère de Pépin, vient au secours de Charles 
(dont il semble ignorer la fuite) et assiège Paris ; au cours d’une grande bataille, 
Ranfrois perd un œil et l’épaule gauche, et Hondris le nez et deux doigts de la 
main droite. Vaincus, ils s’enfuient, et les parisiens rendent la cité à l’empereur 
qui décide de la garder jusqu’au retour de Charles qu’il fait chercher vainement 
« par tous pays » (p. 479).

18	 O. Rank, Le Mythe de la naissance du héros [1909], trad. fr., Paris, Payot, 1983 ; F.R.R.S. Raglan, 
The Hero: A Study in Tradition, Myth and Drama, New York, Oxford UP, 1937, chap. 16. Ce 
schéma, dans lequel l’exil joue un rôle capital, a été appliqué à Mainet par J. R. Allen, « Les 
structures du Mainet », dans Charlemagne et l’épopée romane, Les Belles Lettres, 1978,  
t.  II, Paris, p.  405-414. Voir notre discussion dans notre Charlemagne et Arthur, op.  cit., 
p. 283‑284.

19	 La Mort le roi Artu, éd. J. Frappier, Genève, Droz, 1964, §134, p. 171. Geoffroy de Monmouth 
et Wace ne mentionnent pas cette corruption.



403

dom
inique boutet     La succession de Pépin et la jeunesse de Charlem

agne par Jean d’O
utrem

euse

La dernière phase correspond au retour de Pépin, libéré par les Sarrasins, et à 
l’élimination des bâtards, qui laissera le champ libre à la succession naturelle, 
historiquement attestée, lors de sa mort qui surviendra dix ans plus tard. Cette 
phase est intéressante, car elle donne sans doute la clé des transformations 
opérées sur la légende par Jean d’Outremeuse. Selon la vulgate de la légende 
(que G. Paris reconstitue ici à partir de Girart d’Amiens), c’est Charles lui-
même qui, avec l’aide du pape qu’il avait secouru contre les Sarrasins, a récupéré 
son trône et fait pendre les usurpateurs 20. Le Myreur, en revanche, fait intervenir 
le personnage de Doon de Mayence, qui apparaît constamment dans ces pages 
comme l’un des fidèles de Charles. Lors de ses combats répétés contre les 
Saxons, le hasard veut qu’il fasse prisonnier celui qui détenait Pépin : ce Sarrasin 
propose de libérer le roi en échange de sa propre liberté. Doon et Grifon Martel 
mettent alors le roi au courant de la trahison et de l’usurpation des bâtards, puis 
l’accompagnent à Paris où attend l’empereur romain. Les traîtres, pourchassés, 
se réfugient secrètement à Namur. Après diverses péripéties brièvement 
résumées, le comte Namle de Namur s’empare d’eux et « les fist morir, nos ne 
savons comment » (p. 483). Jean d’Outremeuse choisit donc une solution qui 
met sur le devant de la scène des grands barons fidèles plus que l’héritier lui-
même, et le choix de Doon pour le retour de Pépin sur le trône est hautement 
significatif : Ogier, l’un de ses petits-fils, que chante la chanson qui fait suite à 
celle de Gaufrey, est dans le Myreur le champion liégeois par excellence, parent 
d’un Radus des Prés que l’auteur présente comme son propre ancêtre.

Une fois les bâtards exécutés (en l’an 743) et Charles revenu en France (trois 
ans après), la chronique pourrait suivre une historiographie du type des Grandes 
Chroniques de France : elle fait un choix différent, mais lui aussi significatif. Un 
jour de 746, Garin, fils du duc d’Aquitaine, Doon et Charles se promettent 
d’aider ce dernier, au nom de leur « fraterniteit » (liée à leur naissance simultanée), 
à conquérir l’année suivante Monglane, une cité d’Aquitaine aux mains des 
Sarrasins. Ceux-ci, manquant de vivres, finissent par se rendre et Garin épouse 
la fille de l’émir, Mabilete (p. 485-486). Le Myreur suit ici approximativement 
la chanson de Garin de Monglane, mais en l’inscrivant dans un contexte qui 
est celui de la geste de Doon de Mayence (l’heure de naissance commune, 
l’apparition du personnage de Robastre issu de Gaufrey), mais on peut remarquer 
que cette histoire occupe la place qui, dans l’historiographie, revient aux guerres 
menées par Pépin, peu avant sa mort, contre le duc d’Aquitaine Waïfre. Cette 

20	 G. Paris, « Mainet », art. cit., p. 313. Cette version est confirmée par Renaut de Montauban, 
où Charlemagne rappelle ces événements : « Je ving en douce France o mon riche barné, /
Et si pris tos les sers qui furent el regné : /Je les fis tos ardoir et la poudre venter » (cité par 
G. Paris, Histoire poétique, op. cit., p. 231).



404

substitution est doublement intéressante : d’abord, elle montre que Jean 
d’Outremeuse s’efforce de trouver des substituts épiques aux événements 
historiques ; ensuite, le texte met en avant la solidarité entre les grands barons 
et Charles en déplaçant le conflit vers les Sarrasins – et il est notable que le duc 
d’Aquitaine, père de Garin, participe activement à l’expédition, de même que 
Grifon Martel qui, dans la réalité historique, avait soutenu le duc rebelle Waïfre 
contre Pépin.

Un problème aigu devait cependant se poser à notre auteur : globalement, la 
geste de Doon de Mayence mérite son surnom moderne de « geste des vassaux 
rebelles ». Il lui fallait donc rompre cette belle unanimité. C’est au moment où 
Charles accède au pouvoir suprême que la situation va basculer. Pépin, sur son 
lit de mort, recommande à Charles de mettre toute sa confiance en Doon et en 
son lignage, « car ilh estoit proidhons et loial » et avait contribué à libérer le roi 
de sa prison saxonne (p. 489). Grifon Martel, ensuite, le met en garde contre 
Grifon d’Hautefeuille, car « il est trahitre et de mal volenteit » et est à l’origine 
de la trahison des bâtards. Mais dès l’année suivante, Grifon d’Hautefeuille, 
profitant de l’absence de Doon, circonvient le nouveau roi en le corrompant 
avec de « riches joweals » (p. 490). Désormais, Charles, d’un naturel convoiteux, 
fera toujours confiance aux traîtres, comme en témoigne, entre autres, le drame 
de Roncevaux. Cette orientation négative, héritée de la tradition épique de 
chansons de révolte comme Gaydon, Aye d’Avignon ou Renaut de Montauban, 
est d’autant plus surprenante qu’elle fait immédiatement suite à un bref 
portrait élogieux de Charlemagne. C’est que Jean va devoir justifier l’attitude 
orgueilleuse qui était attribuée ex abrupto à Doon au début de la chanson de 
Doon de Mayence 21. En effet, ce lignage serait, selon un autre passage de notre 
chronique, le plus prestigieux de tous (« la gieste Doon fut la plus nette et la 
plus noble »), car issu de rois et d’empereurs alors que Charles Martel était un 
bâtard 22. Les transformations opérées répondent donc à un projet idéologique 
précis et continu et la déformation de l’Histoire, loin d’être fiction gratuite, en 
est une reconfiguration.

21	 « Mes sa trez grant fierté le fist si orgueillier /Que onques a Kallon ne se vout acointier, /Ne 
il ne le dengna servir ne loisengier /Ains passa par Paris, qu’ains n’i vout hebergier, /Ne au 
roi ne parla, qui moult l’en fist proier » (Doon de Mayence, éd. cit., v. 6657‑6661).

22	 Jean d’Outremeuse, Ly Myreur des Histors, fragment du second livre (années 794‑826), 
éd. A. Goosse, Bruxelles, Palais des Académies, 1965, p. 14-15, l. 494‑504.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

405

HERCULE ESPAGNOL, FONDATEUR DE CITÉS

Henri Bresc 
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Dans l’abondante historiographie médiévale de la péninsule Ibérique, l’histoire 
de la ville ne tient guère de place. Alors que les villes et leurs concejos jouent un 
rôle essentiel dans la reconquête et le peuplement, comme dans la reconstruction 
politique des royaumes ibériques, leur mémoire historique s’efface devant celle 
de la communauté du royaume et devant une conscience « nationale » floue qui 
renvoie au passé commun de l’Hispania, empire des Goths, rival de celui des 
Romains. Ce sont les grandes histoires « nationales » élaborées au xiiie siècle qui, 
pour « unifier le passé en recourant à toutes les sources mises à leur disposition 
– textes bibliques, historiques, mythologiques, etc. – racontèrent le peuplement 
de la Péninsule comme un récit de fondation de villes » 1. Elles donnent un rôle 
fondamental et nouveau au personnage d’Hercule, roi des Grecs, conquérant 
ou libérateur, créateur de l’Hispania, bâtisseur de cités. Ce sont en réalité des 
nouveautés : l’Hercule antique ne fondait guère de villes, seulement Héraclée 
du Pont ou Alésia dans les eschatai ; et le rôle des Grecs dans l’histoire ibérique 
est une pure création. C’est dans les historiens arabes, al‑Râzî assurément, 
al‑Maqqarî peut-être, que les historiens du xiiie siècle ont trouvé Hercule en 
figure de fondateur.

Je voudrais compléter ici les analyses d’Adeline Rucquoi en suggérant 
que ces récits arabes de fondation se greffent sur la tradition d’histoires 
municipales transmises par les Mozarabes : dans l’ensemble du monde arabe, 
en effet, de la Sicile à l’Irak, les communautés chrétiennes ont inséré dans 
la mémoire vivante des cités, celle des Anciens, les shuyûkh, des contes des 
origines, des personnages fondateurs et d’innombrables talismans, statues, 
bas-reliefs, monuments, liés quelquefois à des églises 2. En Bétique, dans les 

1	 A. Rucquoi, « Les villes d’Espagne. De l’histoire à la généalogie », dans H. Brand, P. Monnet, 
M. Staub (dir.), Memoria, communitas, civitas. Mémoire et conscience urbaines en Occident 
à la fin du Moyen Âge, Hostfildern, Jan Thorbecke Verlag, coll. « Beheifte der Francia », 55, 
2003, p. 145‑166.

2	 H. Bresc, « Les statues des villes arabes au Moyen Âge », à paraître dans le Bulletin de la 
Société nationale des antiquaires.



406

terres où les Mozarabes ont gardé le réseau de communautés et d’évêchés 
le plus dense, un patrimoine de récits a transmis le souvenir de l’Hercule 
antique, aisément inséré dans l’histoire nouvelle élaborée au xiiie siècle dans 
une Tolède repeuplée par les Mozarabes expulsés d’Andalousie, avant de se 
fondre dans une culture humaniste renouvelée ; il exprime les tensions entre 
les pôles culturels, les revendications municipales, avant de s’intégrer dans le 
roman national de la monarchie.

L’HÉRITAGE ANTIQUE

Dans la mythologie, Hercule n’appartient guère au registre flatteur des 
héros civilisateurs et des créateurs des États ou des cités. Dans les ouvrages 
qui ont passé le cap de l’effondrement de la culture antique, c’est à la fois un 
personnage sauvage, brutal, « cru » et celui qui étend l’aire de la culture sur 
les frontières. Justin connaît Hercule comme pirate avant tout, cupide, venu 
voler les bœufs de Géryon. Pomponius Mela explicite le thème de l’Hercule 
égyptien dont le temple doit sa sainteté aux cendres du héros. De Solin, qui 
fait de Cadix l’île de Géryon, Érythée, vient enfin la notice d’un Sardus, fils 
d’Hercule, qui donne son nom à la Sardaigne. 

Quelques informations paraissent perdues, avant leur redécouverte au 
xve siècle : ainsi dans Silius Italicus, la fondation de Sagonte, dédiée au 
souvenir de Zacynthe, compagnon d’Hercule et tué par Géryon. D’autres 
ouvrages, plus complets, ne réapparaîtront qu’avec l’humanisme : Macrobe et 
Arrien qui distinguent plusieurs héros homonymes, Diodore qui différencie 
trois Hercule, l’Égyptien, vrai héros civilisateur, fils de Jupiter, proche parent 
d’Osiris et condottiere de son armée qui porte partout le blé, l’orge et la 
vigne, le second, Hercule Crétois, et le troisième, fils d’Alcmène, Alcide, qui 
attaque les fils du roi Chrysaor, fonde Alésia et fait coloniser la Sardaigne, 
par son neveu Iolaos. Ces thèmes et ces figures de la triplicité des Hercule 
ressurgiront au cœur du Moyen Âge ibérique.

Parmi les fondateurs de la culture médiévale hispanique, Orose, dont le 
récit des malheurs et de la succession des Empires est la trame sur laquelle se 
développe l’histoire mozarabe, cale le conflit entre Hercule et les Amazones 
dans le récit biblique, mais il ignore la liaison entre le héros et la Péninsule. 
C’est Isidore qui définit et enracine l’histoire de la Péninsule dans l’histoire 
sainte et universelle (Thubal est le père des Ibères et des Italiens, Itali) non 
sans désordre, et introduit Hercule : Hercule a posé des colonnes aux Gades, 
aux limites de la Péninsule, et Sardus, son fils, a colonisé la Sardaigne ; ici, 
pas de fondation de villes, mais un cadre où elles peuvent s’insérer et une 
méthode : exprimer par l’étymologie l’origo des peuples comme des cités.



407

henri bresc     H
ercule espagnol, fondateur de cités

L’HERCULE DES MOZARABES

On sait que les textes fondateurs de la culture historique en al‑Andalus sont 
des textes mozarabes : Giorgio Levi della Vida a étudié le « texte mozarabe 
d’histoire universelle » retrouvé à la mosquée de Sidi Okba à Kairouan et 
l’Orose arabe de l’Université Columbia, Horûsiûs, traduit sur l’ordre du 
premier calife omeyyade, ‘Abd al-Rahmân al-Nâsir et largement interpolé, 
tandis qu’un autre texte d’Orose, interpolé lui aussi et différent, transparaît 
à travers des citations d’Ibn Khaldûn et d’al‑Maqrizî 3. Les textes ignorent 
d’éventuelles fondations. Mais la synthèse d’Ahmad al‑Râzî, l’Histoire des rois 
d’al-Andalus, connue par des extraits dispersés dans l’œuvre d’al‑Maqqarî 4 
et par une traduction tardive, d’abord en portugais, sous le roi Dinis 
(1279‑1325), mais perdue, puis en castillan 5, manifeste avec force l’irruption 
d’Hercule comme fondateur 6.

Dans tout le monde de l’Islam, à travers les œuvres de géographes et 
d’historiens, une synthèse tardive réunit des éléments à forte saveur 
municipale : les fondateurs peuvent être des prophètes, Noé, Seth, Sabt 
(éponyme de Sabta/Ceuta), des géants ou des magiciens astrologues, comme 
Salomon, ou encore des peuples des origines, cyclopéens, les Amalécites à 
Cordoue, à Tarragone et à Tolède, les Juifs aussi. Les talismans sont nombreux 
qui protègent les cités, tombes de magiciens ou de saints, miroirs qui reflètent 
de loin la venue des ennemis, statues qui évoquent, par la magie imitative 
qui l’a forgée et les démons qu’elle abrite, les caractères classiques des statues 
de Constantinople décrites dans les Patria. Certaines statues se brisent 
spontanément pour signaler la venue des temps de la défaite et de l’invasion : 
au dire d’al-Himyârî, auteur du xve siècle, la statue de bronze d’Hercule à 
Cadix avait pour fonction de protéger al-Andalus, elle portait deux clés ; la 
chute de la première est un présage de révolte ; quand les deux tombent, c’est 
la perte d’al‑Andalus. La première se détache en effet en 400/1009-1010, 
« l’année du doute ». Al‑Himyarî cite d’autres auteurs pour qui c’est la chute 

3	 G. Levi della Vida, Note di storia letteraria arabo-ispanica, Roma, Istituto per l’Oriente, 1971, 
p. 123‑132.

4	 P. de Gayangos, The History of the Mohammedan Dynasties extracted from the Nafhu-
t-Tib min Ghosni-l-Andalusi-r-Rattíb wa Taríkh Lisánu-d-Din Ibni-l-Khattíb by Ahmad Ibn 
Mohammed al-Makkari, London, Oriental Translation Fund, 1840‑1843.

5	 Crónica del Moro Rasis, éd. D.  Catalan et M.  Soledad de  Andrés, Madrid, Gredos, coll. 
« Seminario Menéndez Pidal », 1975.

6	 Les origines arabes sont mises en lumière par R. Basset, « Hercule et Mahomet », Journal 
des Savants, 1903, p.  391-402 et J.‑M.  Depluvrez, «  Hercule à Tolède. Du palais enchanté 
aux réjouissances urbaines », dans J.‑P. Étienvre (dir.), La Légende. Anthropologie, histoire, 
littérature, Madrid, Editorial de la Universidad Complutense/Casa de Velázquez, 1989, 
p. 155‑172.



408

des membres de la statue qui présagerait la perte successive des provinces de 
l’Andalus 7. La tête était Tolède, la poitrine Cordoue, etc.

Hercule est le personnage principal d’al‑Râzî : il conquiert une Hispanie en 
paix depuis sa fondation par Espan, fils de Japhet, peuple Cadix où il débarque 
en 2995, fonde et peuple quatre grandes cités, Cordoue, dont il construit le 
pont, Tolède, Séville et Béja, repeuplée quand César a réparti la terre d’Espagne. 
Ce sont, toutes les quatre, des centres épiscopaux. Constructeur, Hercule est 
aussi magicien et auteur de talismans : il implante à Séville deux piliers, postes, 
qui garantissent la ville ; quand ils seront arrachés, le feu viendra de l’Aljarafe ; 
le nom de la ville, Ishbiliyya, par une étymologie romane, probablement 
sapiens, veut lui-même dire « prédiction », adevina, car Hercule est le meilleur 
connaisseur (de l’avenir) et il a utilisé des livres de divination. À Cadix, Hercule 
a fait un concilio, qui traduit sanam, « idole ». À la Corogne, en Galice, près 
du lieu où il a tué Géryon, il construit aussi un conçilio et encore à Narbonne. 
Partout, il bâtit de « nombreuses villes qui aujourd’hui sont de bonnes villes », 
comme Astorga, où il est enseveli, et implante des images « merveilleuses », 
c’est-à-dire des talismans. Dans la Crónica, c’est son fils, Latin, qui lui succède. 
Le géographe al Bakrî (mort en 1094), cité par al‑Maqqarî, attribue également 
à Hercule la plupart des œuvres des Grecs et des talismans des philosophes : 
Cadix, le phare de la Corogne, l’amphithéâtre de Murvedre, l’aqueduc de 
Tarragone, le Pont de l’épée 8.

Al-Râzî a pour sources Isidore et Orose et travaille sur un texte latin ou 
roman : il donne ainsi de Séville, Hispalis, une autre étymologie, celle de ysla 
de palos dans la traduction, qui n’a aucun sens en arabe, mais peut-être est-ce 
une interpolation. Il amorce enfin une histoire patriotique d’al-Andalus, qui 
a peu de sens pour un musulman, et qui ne peut renvoyer qu’à la conception 
mozarabe, arabe de langue, catholique de religion, wisigothique d’héritage, que 
Gabriel Martinez-Gros a évoquée dans son analyse de l’identité andalouse : 
Espan, en arabe Ishbân, est le fils de Japhet, il s’est d’abord fixé en Biscaye, 
puis il a peuplé l’Espagne qui a vécu en paix jusqu’à la venue d’Hercule. Grand 
fondateur, le héros n’est pas proprement civilisateur. D’autres auteurs attribuent 
à Hercule la construction du palais de Tolède où se trouve le secret des invasions 
que subira la péninsule et où il ne faut pas pénétrer sous peine de les déclencher : 
l’image des Arabes, ainsi emprisonnée, sera libérée par l’arrogant et imprudent 
roi Rodrigue 9.

7	 La Péninsule Ibérique au Moyen Âge d’après le Kitâb al-Rawd al-Mi’tar d’Ibn ‘Abd al-Mu’min 
al-Himyarî, éd. et trad. É. Lévi-Provençal, Leiden, Brill, 1938, p. 174‑175.

8	 P. de Gayangos, The History of the Mohammedan Dynasties, op. cit., p. 77.
9	 F. Ruiz de la Puerta, La Cueva de Hércules y el Palacio encantado de Toledo, Madrid, Editora 

Nacional, coll. « Biblioteca de visionarios, heterodoxos y marginados », 21, 1977, p. 19‑25.



409

henri bresc     H
ercule espagnol, fondateur de cités

Roi des Grecs et philosophe, c’est-à-dire magicien et créateur de talismans, 
Hercule partage sa prérogative avec d’autres héros, à Mérida, la reine éponyme 
Mârida, fille du roi Harsûs, qui avait fait construire un miroir 10, à Cadix la fille 
du roi chrétien qui obtient de ses prétendants deux talismans merveilleux 11. Au 
demeurant, tous les textes d’origine mozarabe n’exaltent pas la figure d’Hercule : 
la Chronique pseudo-isidorienne, au xiie siècle, l’ignore même complètement, 
attribuant la première colonisation de la péninsule aux Grecs, fils de Iavan, 
plus sages et savants que tous les autres hommes 12. C’est en effet une chronique 
septentrionale, léonaise, alors que la tradition herculéenne est celle des villes 
de la Bétique.

LA SYNTHÈSE TOLÉDANE

La transmission des traditions arabes a pu se faire par de nombreuses voies : 
l’émigration des Mozarabes vers le León, les traductions ou le simple contact 
dans la Tolède arabophone. Prenons l’exemple de la Chronique de Turpin 13 : elle 
cite le talisman du salam Cadis, transcription de sanam, « idole », et le décrit 
comme une statue où Mahomet a enfermé une légion de démons. En même 
temps, elle en renverse la signification : dans le récit que rapporte vers 950 
l’encyclopédiste bagdadien al-Mas‘ûdî 14, elle défendait le Détroit, interdisait 
l’entrée dans l’Océan et la chute de la clef annonçait le passage, elle devient 
le talisman d’al-Andalus (in terra Alandaluf) qui interdit la conquête aux rois 
francs.

Arabisant, mais aussi étudiant érudit à Bologne et à Paris, l’archevêque 
Rodrigo Jiménez de Rada (1180‑1247) rassemble et synthétise 15 : il conserve 
l’image pacifique des Ibères, fait d’Atlas un astrologue compagnon d’Hercule, 
et donnant du héros une image de roi conquérant et poblador. Hercule fonde 
Hispalis, puis Tarazona, Urgel, et Vic-Osona, enfin Barcelone, mais il laisse 
le pays épuisé, la terre désolée à son compagnon Hispan, qui répare le dégât, 
construit Ségovie et des œuvres fortissima, la tour du Phare de Galice, celle de 
Cadix. L’archevêque joue avec l’étymologie, la dédoublant à l’occasion : Hispalis 
vient à la fois des poteaux avec lesquels elle est bâtie et du peuple des Spali 

10	 La Péninsule Ibérique au Moyen Âge, op. cit., p. 212.
11	 P. de Gayangos, The History of the Mohammedan Dynasties, op. cit., p. 260.
12	 Crónica seudo isidoriana, éd. Antonio Benito Vidal, Valencia, coll. « Textos medievales », 6, 

1961, p. 14.
13	 R. Basset, « Hercule et Mahomet », art. cit.
14	 Al-Mas‘ûdî, Les Prairies d’or, trad. Charles Pellat, Paris, Société asiatique, t. I, 1962, p. 257.
15	 R. Jiménez de Rada, Historia de rebus Hispanie, Turnholti, Brepols, coll. «  Corpus 

christianorum. Continuatio Mediævalis », 72, 1987, t. I, V, De victoriis Herculis et edificatione 
civitatum in Hyspania, p. 16‑17.



410

amené de la Scythie pour l’habiter. Tirasona, Tarazona, est peuplée de Tyriens 
et d’Ausoniens, qui ont aussi fondé et nommé Ausonia, Osona (Vic), Urgel tire 
son nom de l’urgence, quia bellis urgebat, et Barcelone, Barchinona, rappelle la 
« neuvième barque » échouée sur le rivage de Montjuic.

L’archevêque fait feu de tout bois, comme Simon de Kesaï dans la Hongrie 
des Arpadiens un siècle plus tard, mais avec une moindre volonté politique 16 : 
le royaume de León n’est pas le centre de l’activité herculéenne, périphérique, 
méridionale (Séville encore musulmane) et levantine (Vic, Urgel, Barcelone). 
Et l’on note que le Chronicon Mundi du Léonais Lucas de Tuy, publiée en 1236, 
ignore complètement les péripéties ibériques d’Hercule. 

Quel intérêt politique présentait l’adoption d’Hercule fondateur ? On a noté 
déjà que c’est l’affirmation de l’antiquité de l’Espagne, en même temps que sa 
place dans la romanité. Opprimée par les Grecs, divisée et ravagée, elle trouve la 
prospérité à l’arrivée des Romains. En même temps, l’archevêque rend compte 
des monuments étranges, opera ab operibus nostri temporis aliena, du passé 17. 
Mais les villes citées sont mineures, Tolède n’est pas concernée, la centralité 
et l’unité ne sont pas recherchées et la fondation est intimement liée à la 
violence originelle, dans la tradition antique, puis arabe, du héros transgresseur, 
monstrueux, et qui laisse à un autre le privilège d’achever la fondation et d’en 
jouir 18.

Dans le bouquet des chroniques d’Alphonse X 19, Primera Crónica General et 
General Estoria, l’Hercule espagnol, toujours fondateur, poblador, reste d’abord 
un astronome et un savant magicien ; seule la Cuarta Crónica General escamote 
l’Hercule fondateur 20 : conquérant, il tue Géryon et distribue des terres aux 
colons qui l’accompagnent, mais n’aurait construit que Séville. Au xive siècle, 
la Crónica general de 1344, qui cite al‑Râzî comme sa source, reprend le thème 
du héros fondateur sans spécifier quelles cités il a bâties, mais concentre son 
intérêt sur la maison enchantée de Tolède, dont la garde des secrets a été 
confiée par Hercule aux douze « meilleurs hommes » de la cité, le conçejo de 

16	 La recherche d’une «  conscience ethnique  » espagnole a été surestimée par l’étude 
pionnière de R.B. Tate, Ensayos sobre la historiografia Peninsular del siglo  xv, Madrid, 
Gredos, coll. « Biblioteca Romanica Hispanica », 1970, p. 17, qui voit dans Hercule, en même 
temps, un prototype des adelantados de la frontera, qui distribuent la terre conquise.

17	 H. de Carlos Villamarín, Las Antigüedades de Hispania, Spoleto, CISAM, coll. « Biblioteca di 
Medioevo Latino », 18, 1996, p. 268.

18	 J. A. Estévez Sola, « Aproximación a los orígenes miticos de Hispania », Habis, 21, 1990, 
p. 139‑152.

19	 G. Cirot, Études sur l’historiographie espagnole. Les Histoires générales d’Espagne entre 
Alphonse X et Philippe II (1284‑1556), Bordeaux, Feret, 1905, p. 34‑38.

20	 La Cuarta Cronica General, éd.  marquis de la Fuensenta del Valle, Madrid, Collección de 
Documentos Ineditos para la historia de España, 105, 1893.



411

henri bresc     H
ercule espagnol, fondateur de cités

Toledo, éloge implicite et fondation de la démocratie municipale 21. Dans sa 
version portugaise 22, la chronique de 1344 ajoute aux fondations d’Hercule 
Talca (Italica), Baylhos doces (devenu Badalhouce, Badajoz), Ségovie, et raconte 
le peuplement de Cadix par son successeur, Espan, sur le conseil de sa fille 
Liberia.

La vulgate de Jiménez de Rada s’impose en effet : en 1278, le franciscain 
Gil de Zamora 23, nourri de citations d’Ovide et de Virgile, accorde les récits 
de fondation : les constructions d’Hercule, Hispalis et de nombreux castra, et 
les tours de Galice et celle de Cadix ont été achevées par Hispan et restaurées 
par César. La leçon finale est amère : « après avoir acquis l’Hispania, ou plutôt 
l’avoir ravagée, alors qu’elle était heureuse et prospère quand l’habitaient 
les Celtubales, le glaive d’Hercule soumit ces malheureux peuples qu’une 
longue tranquillité avait rendus inermes et indolents au joug des Grecs qui 
sont par nature les ennemis de leurs sujets ». L’image d’Hercule s’est donc 
ternie, au-delà même de la part de violence et de transgression qu’implique 
l’acte fondateur. Peut-être est-elle dans ce texte un reflet de la domination 
musulmane. Vers 1370, la Chronique du monastère aragonais de San Juan 
de la Peña 24, qui reprend le récit des origines, de Tubal à Hercule, se fait 
enfin l’écho pour la première fois d’une naïve revendication municipale de 
fondation : Urgel n’est pas la Seu, mais Balaguer, « Urgellum qui est aujourd’hui 
appelé Balagarius ».

LA RECHARGE HUMANISTE

Elle accompagne l’éclatement de la figure historique d’Hercule. Deux images 
s’affrontent dès le xive siècle celle de l’homme complet, vir perfectissimus, qui 
a choisi les vertus et fondé la chevalerie, selon Juan Fernández de Heredia, et 
le pirate cupide et scélérat 25, en même temps que le nombre des personnages 
nommés Hercule s’accroît et impose aux historiographes de savantes pirouettes. 
Les classiques récemment redécouverts et la connaissance du grec multiplient les 

21	 Crónica general de España de 1344, éd. D. Catalan et M. Soledad de Andrés, Madrid, Gredos, 
1971, p. 17, 95.

22	 Crónica geral de Espanha de 1344, éd. L.F. Lindley Cintra, Lisboa, 1954, p. 16, 19, 22, 26, 
30, 31.

23	 Fray Juan Gil de Zamora, De Preconiis Hispanie, éd. O.F.M.  Manuel de Castro y Castro , 
Madrid, Universitad de Madrid, 1955, p. 9‑17.

24	 Crónica de S. Juan de la Peña, éd. A.Ubieto Arteta, Valencia, s.n., coll. « Textos medievales, 4 », 
1961, p. 17‑19.

25	 M.-R. Jung, Hercule dans la littérature française du xvie siècle. De l’Hercule courtois à l’Hercule 
baroque, Genève, Droz, 1966, p. 7‑9.



412

propositions d’identifications tandis qu’une pression municipale, qui ne cessera 
ensuite de monter, suggère de donner aux villes le patronage d’Hercule.

Entre 1386 et 1416, le Navarrais Fray Garcia de Eugui reprend la synthèse 
tolédane 26 : un Hercule, bon et plein de commisération, a répondu favorablement 
à l’appel des peuples opprimés par Géryon ; la monarchie met fin à la tyrannie. 
À la même époque, la Grant Chronica de Espanya, commandée par l’Aragonais 
Juan Fernández de Heredia, grand maître de l’Hôpital 27, compile les notices 
mythologiques, ajoutant quelques fondations et quelques étymologies, El Puerto 
(Porto), Inhumançia (Numance) au campo de Lucena, qui « est dite aujourd’hui 
Zamora », Mode (« aujourd’hui Gérone ») et Collioure (par proximité avec 
Port-Vendres, temple de Vénus élevé par Hercule). On voit pointer l’aspiration 
catalane à partager le patronage du héros.

Entre 1467 et 1470, à la cour d’Henri IV de Castille, l’alcaide Pedro de 
Escavias (ca 1420-ca 1500) ajoute la fondation de Carthagène par Hercule et 
introduit des thèmes anciens, inspirés d’al-Maqqarî 28 : le roi Yspán achève la 
tour d’Hercule à La Corogne et y place un miroir qui lui permet de voir arriver 
les navires ennemis, mais le peuple des Almoniçes, adorateurs du feu, venu du 
Nord, trouvera un stratagème pour prendre la tour et conquérir à son tour la 
péninsule. C’est la transcription du nom de Madjûs, « Zoroastriens », que les 
Arabes d’Espagne donnaient aux Vikings. 

Des variantes aragonaise et catalane se dessinent : les Catalans Pere Tomic, 
en 1438, et, en 1476, Gabriel Turell, dans son Recort historial, ajoutent aux villes 
catalanes bâties par Hercule deux nouvelles fondations, Archana/Tarragone et 
Manresa, ainsi nommée « parce qu’elle était la ville principale, major població ». 
Ils placent la tombe d’Hispan à Barcelone, le premier dans un beau monastère 
et le second « au plus haut lieu de la cité, aujourd’hui la rue du Paradis, près 
de la cathédrale », assurant que ce n’est pas celle d’Hercule comme on le dit. 
L’humaniste sicilien Lucio Marineo Siculo, en 1524, rattache aussi l’Aragon au 
cycle d’Hercule : après avoir fondé « de nombreuses et grandes cités » et « des 
ponts remarquables et très mémorables », Hercule s’arrête sur une rivière de 
Navarre, la Magrada ; il y organise des « sacrifices solennels, suivis de jeux de 
plaisir, en particulier ceux que les Grecs appellent agonales » et qui donneront leur 
nom à la rivière, le rio Aragón. Mais, parallèlement à cette adhésion enthousiaste 

26	 Fray García de Eugui, La Cronica general de España, éd. G. Eyzaguirre Rouse, Republica de 
Chile, Anales de la Universidad, CXXI, 1907, p. 603-649, p. 737-801, CXXII, 1908, p.  1-68, 
387‑515.

27	 J. Fernández de Heredia, Grant Cronica de Espanya, éd. Regina af Geijerstam, Almqvist & 
Wiksells, Uppsala, 1964.

28	 M. García, Repertorio de principes de España y obra poetica del alcaide Pedro de Escavias, 
Madrid, Instituto de estudios ginnenses del CSIC, 1971, p. 26-29, 41.



413

henri bresc     H
ercule espagnol, fondateur de cités

au mythe herculéen, le cardinal et humaniste Joan Margarit i Pau, critique 
sévèrement l’Hercule espagnol, fils d’Alcmène et donc bâtard, cupide, pirate 
scélérat, la figure la plus noire des sept personnages qui ont porté ce nom.

Il serait trop long de citer les nombreuses chroniques et histoires du xve 
et du xvie siècle qui citent Hercule, conquérant féroce dans la chronique de 
Ruy Sánchez de Arevalo, dans celle de Charles de Viana et dans la Corónica 
de Aragón de Gauberto Fabricio de Vagad, qui traite Hercule de tan diffamado 
ladro, de robador et de desonesto ladro de ganados […] mas digno de cabestro 
y de horca que de çeptro, et/ou civilisateur et libérateur qu’on trouve dans le 
Flos Mundi de 1404, chez Diego de Valera en 1482, puis dans les œuvres de 
Florián de Ocampo en 1553, de Jean Vassée de Bruges en 1552, d’Esteban 
Garibay en 1571, de Juan de Mariana en 1592, de Jeroni Pujades en 1609. 
C’est cette dernière figure qu’exalte Annius de Viterbe, dans son immense et 
géniale falsification de Bérose, publiée en 1498, tout en découplant l’histoire : 
c’est l’Hercule lybien, fils d’Osiris, venu libérer l’Espagne du tyran Géryon et 
assassiné, qui vient châtier les meurtriers de son père. Les Antiquités d’Annius 
sont reçues en Espagne avec enthousiasme, puis suscitent vite le doute. Qu’ils 
s’inspirent d’Annius ou s’en méfient sans oser le rejeter, les chroniqueurs du 
xvie siècle citent tous un Hercule dont les traditions et les symboles se sont 
unis à ceux et à celles de la monarchie de Charles-Quint, réalimentant des 
traditions municipales, qui se concrétisent par les inscriptions de Séville et 
par la devise qu’adopte Tarazona. Les colonnes qui flanquent les armes de 
l’Espagne et les noms des fils retrouvés d’Hercule, Sardus, Siculus, donnent une 
dimension nouvelle, de fondateur d’empire, à la figure d’Hercule, transcendant 
le fondateur des cités.





TROISIÈME PARTIE

Écrire l’histoire des institutions : 
 une expérience sociale





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

417

L’ACTE MÉROVINGIEN PERDU DE PROTECTION ROYALE  
EN FAVEUR DE LA FILLE MEURTRIÈRE DU DUC AMALO :  

UN CAS PARTICULIER ?

Osamu Kano 
Université de Nagoya

Grégoire de Tours insère au milieu du livre IX de ses Historiae un épisode 
intéressant qui concerne l’institution de la protection royale : le duc Amalo, 
profitant de l’absence de sa femme, essaya d’entraîner de force une jeune fille 
de condition libre dans son lit, mais il sombra subitement dans le sommeil et 
fut tué par celle-ci. La jeune fille prit la fuite vers Chalon-sur-Saône, et « là, 
ayant pénétré dans la basilique Saint-Marcel, elle se prosterna aux pieds du roi 
à qui elle exposa tout ce qu’elle avait enduré. Alors le roi très miséricordieux non 
seulement lui fit grâce de la vie, mais encore il ordonna qu’on lui délivrât un 
précepte en vertu duquel, placée sous son patronage, elle ne devrait jamais être 
molestée en aucune manière par les parents du défunt » 1. Le roi Gontran prit 
donc cette jeune fille sous sa protection (verbum) afin qu’elle ne subisse aucune 
vengeance de la part des parents du duc. L’événement eut lieu en 589.

Mon propos est de savoir si le précepte de protection en faveur de cette jeune 
fille était exceptionnel ou non à l’époque mérovingienne. Ce qui attire mon 
attention, ce n’est donc pas seulement la substance de la protection royale, mais 
aussi la délivrance de diplômes. 

Présentons d’abord les caractères généraux de la protection royale de l’époque 
mérovingienne. On distingue normalement la protection générale et la 
protection spéciale 2. Celle-là englobe tous les hommes du royaume et l’expulsion 
de cette protection est considérée comme la perte de la paix (Friedlosigkeit). 

1	 Gregorii episcopi Turonensis Libri historiarum  X, éd.  B.  Krusch, W.  Levison, dans MGH, 
SRM,  I, 1, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 1951, IX,  27, p.  445‑446  : «  ibique basilica 
sancti Marcelli ingressa, regis prostrata pedibus, cuncta quae pertulerat pandit. Tunc rex 
misericordissimus non solum ei vitam donavit, verum etiam praeceptionem tribui iussit, ut, in 
verbo suo posita, a nullo umquam parentum defuncti illius in aliquo molestiam pateretur ». La 
traduction est celle de R. Latouche : Grégoire de Tours, Histoire des Francs, Paris, Les Belles 
Lettres, 1963-1965, 2 vol., t. 2, p. 220.

2	 H. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte, éd.  revue Cl.  Fr. Von  Schwerin, München/Leipzig, 
Duncker u. Humblot, 1906-1928, 2 vol., ici t. 2, p. 55‑73.



418

Cette construction théorique a été mise en doute par plusieurs historiens du 
droit 3. Plus représentatif était le mainbour accordé individuellement 4. Ce ne 
sont pas des églises et des monastères, mais des particuliers qui bénéficiaient 
de la protection royale. Dans les premiers temps elle était surtout accordée aux 
femmes. Le protégé pouvait porter ses procès directement devant le roi et les 
attaques et poursuites injustes contre lui étaient défendues. Il était assujetti à la 
personne du roi et était protégé par un wergeld plus élevé.

La plupart des historiens qui ont abordé le problème de la protection royale 
n’ont pas reconnu de particularité à la protection accordée à la fille meurtrière du 
duc, sauf Alfred Halban-Blumenstok qui a fait remarquer que cette protection 
endommageait le droit bien reconnu de vengeance 5. Elle la protégeait non 
pas contre les attaques illicites comme beaucoup de formules de mainbour le 
précisent 6, mais contre une violence presque « légale ». Halban-Blumenstok 
propose l’interprétation suivante :

Au sixième siècle les rois mérovingiens ont combattu l’effet destructif de la 
coutume de vengeance en statuant finalement la peine capitale pour le meurtre, 
comme l’atteste le Decretio Childeberti de 596. Dans cette germination de 
l’idée de droit criminel, les rois se seraient autorisés de prendre des mesures 
contredisant le droit en vigueur 7. La protection royale apparaît donc comme un 
instrument à l’aide duquel la royauté mérovingienne luttait contre la faide. 

Son interprétation est fondée sur la vieille dichotomie entre le droit du 
roi (Königsrecht) et le droit du peuple (Volksrecht), laquelle ne serait que 
partiellement opératoire pour examiner la situation juridique de l’époque 
mérovingienne. L’attitude des rois mérovingiens envers la faide était d’ailleurs 
inconsistante. Le roi intervient peu dans ces conflits et même lorsqu’il lui 

3	 Voir surtout J. Goebel, Felony and Misdemeanor. A Study in the History of English Criminal 
Procedure, New York, The Commonwealth Fund, 1937, t. I, p. 44-61 ; E. Kaufmann, « Zur Lehre 
von der Friedlosigkeit im germanischen Recht », dans G. Kleinheyer, P. Mikat (dir.), Beiträge zur 
Rechtsgeschichte. Gedächtnisschrift für Hermann Conrad,  Paderborn, Schöningh Paderborn, 
1979, p. 329‑365.

4	 Pour le détail, consulter N. D. Fustel de Coulanges, Les Origines du système féodal. Le bénéfice 
et le patronat pendant l’époque mérovingienne, Paris, Hachette, 6e éd., 1926, p. 309-314 ; 
Th.B.  Andersen, Patrocinium. The Concept of Personal Protection and Dependance in the 
Later Roman Empire and the Early Middle Ages, Thesis, Fordham University, 1974, p. 232‑268.

5	 A. Halban-Blumenstok, «  Königsschutz und Fehde  », Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Germanistische Abteilung, 17, 1896, p. 63‑76.

6	 Voir par exemple, Marculfi formulae,  I, 24 : « malorum hominum inlicetas infestationes » ; 
Formulae imperiales, 41 : « malorum hominum infestatione », éd. K. Zeumer, dans Formulae 
Merowingici et Karolini aevi, MGH, LL, V, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 1886, p. 58, 319.

7	 A. Halban-Blumenstok, «  Königsschutz und Fehde  », art.  cit., p.  73-75. Précisons son 
argumentation  : selon lui, une protection de la sorte pouvait être accordée avant la 
promulgation de Decretio, et dans les cas où la circonstance engendrée par la faide était 
considérée comme critique.



419

osam
u kano     L’acte m

érovingien perdu en faveur de la fille m
eutrière du duc A

m
alo

arrive d’intervenir dans une faide, il le fait de manière limitée 8. On s’étonnera 
donc de voir le roi agir si positivement, c’est-à-dire prévenir le déclenchement 
de la faide. Comme l’a fait remarquer John Michael Wallace-Hadrill, l’opinion 
selon laquelle Gontran a essayé de donner un coup de poing contre le principe 
de la faide n’est pas convaincante 9. Alors comment peut-on interpréter cet 
épisode ?

Ce dont ces auteurs n’ont pas tenu compte, bien que des études récentes 
sur l’importance de la mise en scène invitent à y réfléchir 10, c’est l’espace où 
se déroulait l’action du roi. La fille est certes allée à la ville de Chalon pour 
demander secours au roi, mais pour lui expliquer le détail de l’affaire elle est 
entrée dans la basilique Saint-Marcel. Le fait que Gontran s’y trouvait ne 
surprendrait pas, car il allait régulièrement à cette basilique 11. Mais il est à noter 
que, dans un autre épisode, cette basilique apparaît comme un lieu de refuge 
pour son cubiculaire Chundo à la suite d’un duel judiciaire 12. La jeune fille et 
le roi se rencontraient donc dans un lieu d’asile. On sait bien que le droit d’asile 
était un instrument important pour l’Église dans la lutte contre la vengeance 
privée et que la fuite dans un lieu sacré conduisait à alléger les peines 13. Si le roi 
sauve la vie de la jeune fille et la protège de la vengeance, il agit en respectant ce 
principe du droit d’asile. Le roi élargit même l’effet de l’asile à l’extérieur du lieu 
sacré, à l’échelle du royaume. Dans cet épisode, et ici seulement, Gontran est 
qualifié de « rex misericordissimus ». Il est vrai que la notion de la misericordia ne 
jouait pas un rôle important dans les épisodes concernant le droit d’asile 14. Mais 
lorsque Grégoire emploie l’épithète de « rex misericordissimus » 15, n’est-ce pas 

8	 J.M. Wallace-Hadrill, « The Bloodfeud of the Franks », Bulletin of the John Rylands Library, 41, 
1959, rééd. dans id., The Long-haired Kings, Toronto/Buffalo, Toronto  UP/the Medieval 
Academy of America, 1982, p. 121-147, ici p. 136‑142.

9	 Ibid., p. 139.
10	 Je partage ici l’opinion de C. Garnier, Die Kultur der Bitte. Herrschaft und Kommunikation 

im mittelalterlichen Reich, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2008, p. 41-42 
(il faut corriger le nom du roi).

11	 Ph. Buc, Dangereux rituel. De l’histoire médiévale aux sciences sociales, Paris, PUF, 2001, ici 
chap. III, « Rites des saints et rituels des rois : consensus et transgression dans l’œuvre de 
Grégoire de Tours », p. 137‑138.

12	 Grégoire de Tours, Libri historiarum, éd.  cit.,  X, 19, p.  494. Chundo s’est cependant fait 
attraper avant de franchir le seuil saint.

13	 D. Fruscione, Das Asyl bei den germanischen Stämmen im frühen Mittelalter, Köln/Weimar/
Wien, Böhlau, 2008.

14	 Ibid., p. 75.
15	 Cette épithète n’est attestée ailleurs que dans la pétition adressée au roi Chilpéric par 

l’évêque de Rouen Praetextatus, soupçonné de lèse-majesté : « Peccavi in caelo et coram te, 
o rex misericordissime ; ego sum homicidia nefandus ; ego te interficere volui et filio tuo in 
solio tuo eregere » (Libri historiarum, éd. cit., V, 18, p. 222). Pour cet épisode, voir C. Garnier, 
Die Kultur der Bitte, op.  cit., p.  39-41. Chilpéric, figure antithétique de Gontran, n’est 
cependant pas devenu « misericordissimus » pour Praetextatus. Voir M. Heinzelmann, Gregor 



420

surtout parce que Gontran s’est conformé aux principes proposés par l’Église ? 
Il me semble que le verbum du roi est conçu par analogie avec la protection 
assurée par le droit d’asile 16.

On notera également que, pour qu’une protection de la sorte soit accordée, 
quelques éléments sont d’ailleurs indispensables : une jeune fille doit avoir 
commis un délit pour garder sa chasteté et entrer dans une basilique, le roi doit 
être si pieux qu’il y est présent et prêt à donner un ordre très compatissant 17. 
Ce dernier n’aurait été donné que lorsque le roi se comportait d’une manière 
très chrétienne, et ce roi ne pourrait être autre que le « bon roi » Gontran. 
On pourrait même dire qu’une protection de la sorte ne pouvait être accordée 
que dans les cas exceptionnels où un Mérovingien concrétisait le roi idéal de 
Grégoire de Tours 18. Selon cette logique, elle ne pouvait pas être une institution 
à l’aide de laquelle la royauté luttait contre la faide, mais était tout d’abord un 
instrument par lequel un évêque présente un roi contribuant à la réalisation 
d’une société idéale chrétienne.

Cependant cette lecture, partielle et un peu osée, doit être révisée si l’on porte 
attention non seulement au contenu de la protection, mais aussi au processus 
aboutissant à la délivrance de l’acte. Rappelons encore une fois ce processus. La 
fille a commis un délit digne d’être puni de mort, le roi lui a accordé la grâce de 
vie et le précepte de protection. On ne conserve malheureusement qu’un acte 
sincère de mainbour, mutilé de plus, pour l’époque mérovingienne 19. Mais, 
parmi le catalogue des deperdita, on peut trouver quelques actes qui y seraient 
assimilables 20. Parmi eux, un acte perdu nous retient.

von Tours (538‑594). “Zehn Bücher Geschichte”. Historiographie und Gesellschaftskonzept 
im 6. Jahrhundert, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994, p. 197 n. 33.

16	 Cf. l’épisode de Leudaste dans lequel l’expulsion du royaume est comparée à une 
excommunication  ; voir  Grégoire de Tours, Libri historiarum, éd.  cit.,  V, 49 et  VI, 32, 
p. 261, 392.

17	 Le motif principal de ce chapitre est en effet le vertu de chasteté.
18	 Pour l’importance des constructions idéologiques de Grégoire, outre les études citées de 

Heinzelmann et de Buc, voir en particulier M. Reydellet, La Royauté dans la littérature latine 
de Sidoine Apollinaire à Isidore de Séville, Rome, École française de Rome, 1981, p. 345-
437 et P.  J. Geary, « Gabriel Monod, Fustel de Coulanges et les “aventures de Sichaire”  : 
la naissance de l’histoire scientifique au xixe  siècle  », dans D.  Barthélemy, F.  Bougard, 
R. Le Jan (dir.), La Vengeance, 400‑1200, Rome, École française de Rome, 2006, p. 87-99, ici 
p. 98‑99.

19	 Die Urkunden der Merowinger, éd. C. Brühl et T. Kölzer avec le concours de M. Hartmann 
et A. Stieldorf, dans MGH, DD, Mer., Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2001, 2 vol., t. I, 
n° 74. Un autre acte, n° 73, est très suspect (p. 187).

20	 Parmi le catalogue des deperdita (Die Urkunden der Merowinger, t.  2), j’en trouve deux 
autres exemples : 1) no 62 (en 583). Chilpéric Ier a autorisé à Leudaste de rejoindre son épouse 
à Tours et à y rester : « Ante paucis autem mensis Leudastis in Toronico cum praecepto regis 
advenit, ut uxorem reciperet ibique commoraretur » (Grégoire de Tours, Libri historiarum, 
éd. cit., VI, 32, p. 302). Ce précepte n’est pas un acte de mainbour proprement dit, mais 



421

osam
u kano     L’acte m

érovingien perdu en faveur de la fille m
eutrière du duc A

m
alo

Selon la vie de saint Éloi, rédigée par saint Ouen entre 675 et 680 21, Dagobert Ier 
octroya une carta securitaria pour un homme pendu qui avait été ressuscité grâce 
au miracle de ce futur saint 22. On contesterait qu’il s’agisse d’un patronage royal, 
parce qu’il n’est pas vraisemblable que ce protégé soit devenu client du roi. 
Quant à l’adjectif securitarius, Niermeyer n’en donne qu’un emploi, précisément 
cette charte procurée par Éloi, et le traduit comme « sauf-conduit » 23. J’hésite 
à lui donner un terme spécifique, mais on peut rapprocher la carta securitaria 
du précepte de protection en faveur de la jeune fille ayant tué le duc Amalo. 
Évoquons-en un peu le détail : saint Éloi a ressuscité un homme qui avait été 
pendu à Strasbourg, mais ceux qui avaient traduit cet homme devant les tribunaux 
sont venus pour l’exécuter de nouveau 24. Éloi l’a arraché de leurs mains et lui a 
procuré une lettre de sûreté délivrée par le roi. Cette charte semble avoir eu comme 
principal contenu la défense de l’homme contre l’agression de la part de ceux qui 
voulaient le tuer, plutôt que d’assurer sa circulation 25. Ces hommes avaient dû 
considérer leur attaque comme licite. Bien que les acteurs soient différents, le 
schéma n’est pas loin de celui de l’épisode précédent : un homme commet un délit 
digne de la peine de mort 26, sa vie est sauvée par le miracle d’un futur saint et il lui 
est donné un ordre écrit du roi par lequel sa sécurité est assurée.

concerne le retour de l’exil ; 2) no 189 (en 629-639) que j’analyse tout de suite. J’écarte le 
no 66 qui est caractérisé comme « Schutzbrief » par les éditeurs, parce que la lettre octroyée 
par Gontran pour Aetherius, évêque de Lisieux, était adressée aux évêques du royaume 
pour qu’ils le réconfortent  : «  Tunc rex Guntchramnus, ut erat benignus et profluus ad 
miserandum, multa ei munera contulit, dans etiam epistolas per omnes episcopos regni sui, 
ut peregrinum aliquid pro Dei intuitu consolarentur » (Grégoire de Tours, Libri historiarum, 
éd. cit., VI, 36, p. 308). Aetherius a reçu beaucoup de vêtements et d’or de leur part.

21	 Voir en dernier lieu W.  Berschin, «  Der heilige Goldschmied. Die Eligiusvita 
-ein merowingisches Original?  », Mitteilungen des Instituts für Österreichische 
Geschichtsforschung, 118, 2010, p. 1‑7.

22	 Vita Eligii episcopi Noviomagensis, éd. B. Krusch, dans MGH, SSRM, 4, Hannover, Hahnsche 
Buchhandlung, 1902, I, 31, p. 687 : « Quem Eligius vix eorum manibus ereptum regi pro eo 
suggessit cartamque ei securitariam apud regem impetravit atque ita eum defendit ».

23	 J.F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Leiden/New York/Köln, Brill, 1997, p. 951.
24	 «  […] Quod factum cum in urbe illam percrebuisset, mox currentes eiusdem insectatores 

inportune eum iterum rapere ac morti tradere conabantur » (Vita Eligii, éd. cit., p. 687).
25	 La phrase suivante suggère qu’il aurait pu rester chez Éloi, s’il l’avait voulu : « Qui non post 

longum spatium ita se substraxit ab eius contubernio, Eligio fortassis conscio, ne res gesta 
amplius cresbresceret in populo, ut nusquam eius ministris amplius apparuerit conspectu » 
(ibid., p. 687-688). 

26	 Précisons tout de même que, dans le miracle de l’affranchissement des pendus, peu importait 
si ceux-ci étaient innocents ou non : F. Graus, « Die Gewalt bei den Anfängen des Feudalismus 
und die “Gefangenenbefreiungen” der merowingischen Hagiographie  », Jahrbuch für 
Wirtschaftsgeschichte, 1, 1961, p. 61-156. Pour cet épisode, voir aussi W. Berschin, Biographie 
et Epochenstil im lateinischen Mittelalter, t. II, Merowingische Biographie Italien, Spanien und 
die Inseln im frühen Mittelalter, Stuttgart, A. Hiersemann, 1988, p. 61‑62.



422

On peut citer un autre acte perdu, qui n’est pas recensé par les éditeurs des 
MGH 27, comme présentant un cas comparable. Il s’agit de la fin de l’épisode de 
la fameuse faide entre Sichaire et Chramnesinde, certes plus difficile à interpréter 
mais plus suggestive pour le problème de l’administration par l’écrit 28. Après 
avoir tué Sichaire, Chramnesinde s’est rendu auprès du roi Childebert II, qui se 
trouvait dans une église, pour expliquer l’affaire et demander pardon. Se heurtant 
à la colère de la reine Brunehaut auprès de qui Sichaire trouvait protection, 
Chramnesinde s’en est allé au pays de Bourges dans le royaume de Gontran 29. Il 
a ensuite pu revenir auprès de Childebert et prouver qu’il avait tué Sichaire pour 
défendre son honneur (« super se ») 30. Lui ont été rendus les biens confisqués par 
le domesticus Flavianus et il s’est rendu en hâte auprès d’Aginus, duc probablement 
tourangeau, qui lui a donné une lettre afin que personne ne cherche à l’attaquer 31. 

27	 On pourrait y ajouter au moins trois autres actes de protection royale : 1 et 2). Selon la vie 
d’une sainte provençale, Consortia (morte après 561), écrite au vie siècle, celle-ci demanda à 
Clotaire Ier de lui permettre de rester célibataire et de confirmer ce qu’elle donna ou donnera 
à des établissements religieux et à ses serviteurs. Le roi lui accorda ce qu’elle demandait, 
et il délivra une lettre ordonnant de ne pas lui faire de mal. Consortia obtint une nouvelle 
lettre de protection par Sigebert Ier (Vita S. Consortiae, dans AASS, OSB, I, p. 250-251). Pour 
ces actes, voir N. D. Fustel de Coulanges, Les Origines, op. cit., p. 302-303. 3). Un acte de 
Clovis IV documente le jugement par contumace à la suite de quoi un orphelin Ingramnus, 
représenté par le diacre Chrotcharius, a gagné le procès concernant la possession des biens 
en Baddanecurte (Die Urkunden der Merowinger, op. cit., no 141). À ce diacre avait été confié 
le procès par l’ordre de Nordebercthus, « qui causas ipsius orfanolo per nostro verbo et 
praecepto videtur habire receptas ». Je crois qu’il s’agit d’une lettre de protection royale 
et je développe une argumentation plus détaillée sur le sujet ailleurs : voir O. Kano, « Un 
acte perdu de “mainbour” de Clovis  IV en faveur d’Ingramnus », Hermeneutic Study and 
Education of Textual Configuration, 4‑1, 2011, p. 23-28.

28	 Libri historiarum, éd. cit., IX, 19, p. 432-434.
29	 Sichaire était placé sous le patronage (verbum) de la reine, mais on ne sait pas comment il 

est devenu son protégé.
30	 « [...] iudicatumque est ei, ut convinceret super se eum interfecisse » (ibid., p. 433). Ici les 

traductions divergent. J’adopte la traduction de O.M. Dalton (Gregory of Tours, The history of 
the Franks, Oxford, Clarendon Press, 1927, p. 388 : « for his honor »), moins précise que celle 
de Latouche (éd. cit., t. 2, p. 205 : « à son corps défendant »), et cela malgré le fait que « super 
se » pouvait signifier « se defendo », car sa défense n’est pas décrite. Voir M. Diesselhorst, 
« Die Fehde von Sichar und Chramnesind, erzählt von Gregor von Tours », dans O. Behrends 
et M.  Diesselhorst  (dir.), Libertas  : grundrechtliche und rechtsstaatliche Gewährungen in 
Antike und Gegenwart. Symposion aus Anlass des 80. Geburtstages von Franz Wieacker, 
Göttingen, Ebelsbach, 1991, p. 187-208, ici p. 206.

31	 « Sed quoniam, ut diximus, regina Brunechildis in verbo suo posuerat Sicharium, ideoque 
res huius confiscari praecepit ; sed in posterum a Flaviano domestico redditae sunt. Sed et 
ad Aginum properans, epistolam eius elicuit, ut a nullo contingeretur » ; voir Grégoire de 
Tours, Libri historiarum, éd. cit.,  IX, 19, p. 432-433). Pour cette partie de l’épisode et son 
implication sur les procédures administratives, voir S. Sato, « Texte de silence ou silence du 
texte : essai de déconstruction des Historiarum Libri Decem de Grégoire de Tours », Journal 
of Studies for the Integrated Text Science, 1-1, 2003, p. 13-29, ici p. 26‑27.



423

osam
u kano     L’acte m

érovingien perdu en faveur de la fille m
eutrière du duc A

m
alo

Il est bien difficile de dire qui était auteur de cette lettre de sûreté. Aginus, 
Flavianus, ou le roi Childebert ? Rappelons le rôle de relais assumé par le 
domesticus et le duc dans l’administration royale par l’écrit. Il y a des préceptes 
de donation ou de confirmation qui ont été adressés à un duc et un domesticus 32, 
à un duc et un comte 33. On sait également que, lors de la naissance d’un fils, 
le roi a ordonné par lettre au comte qu’il affranchisse des serfs du fisc et que 
le domesticus a établi une charte pour cet affranchissement 34. Que la lettre de 
sûreté ait été délivrée par le domesticus ou par le duc, il ne serait pas impossible 
que l’ordre de protection était issu du roi, vu son contenu. Et l’interdiction 
n’était pas limitée à la vengeance, bien qu’elle ait certainement visé les partisans 
de Sichaire.

Chramnesinde prouve qu’il a commis le meurtre pour défendre son honneur, 
comme la jeune fille explique qu’elle a tué le duc Amalo pour conserver sa 
chasteté, donc probablement « super se ». Ils se rendent auprès du roi qui 
leur sauve la vie 35. Ensuite ils obtiennent du roi une lettre interdisant toute 
violence contre eux. Chramnesinde ne paraît cependant pas avoir été pris 
sous le patronage du roi. Pour bien comprendre le précepte de protection 
en faveur de la fille meurtrière du duc, il ne faut peut-être pas assigner trop 
d’importance au mot verbum, ni au concept de faide. Le roi mérovingien 
pouvait délivrer une lettre de sûreté à ceux qui avaient trouvé grâce et ils 
ne devenaient peut-être pas clients du roi. C’est grâce à la mise en place de 
cette pratique juridique et documentaire que, selon la plume de saint Ouen, 
Éloi a pu s’adresser au roi en faveur d’un pendu miraculeusement sauvé. En 
fin de compte, une lettre de la sorte n’était pas si extraordinaire à l’époque 
mérovingienne. 

Ces lettres, surtout les deux dernières, nous montrent une dimension moins 
personnelle de la « protection » royale. Il faudrait peut-être distinguer entre 
la protection assujettissant le protégé intimement à la personne du roi et la 

32	 Die Urkunden der Merowinger, no 41 (entre le 15 février 632 et le 15 mars 633, confirmation 
de la villa Ursines pour Saint-Denis)  : «  viris inlustribus Uuandelbertho duci, Gaganrico 
domestico » ; n° 108 (interpolé, le 6 septembre 670, confirmation de donation pour Stavelot-
Malmédy) : « viris illustribus Gundoino duce et Hodone domestico ».

33	 Die Urkunden der Merowinger, no  72 (entre le 20  janvier  639 et  642, confirmation de 
donation pour Saint-Denis)  : « viris inlustrebus Uuandalberto duci et Ebrulfo grafioni »  ; 
n° 111 (le 4 mars 675, donation d’impôts pour Münster im Gregoriental) : « viris inlustribus 
Chadico duce, Rodeberto comite »  ; no 139 (le 25  juin 693, confirmation d’échange entre 
Stavelot-Malmédy et le roi oncle Childéric  II)  : «  viris inlustribus Aerico duce et Chariuio 
comiti ».

34	 Marculfi formulae, I, 39, II, 52, dans Formulae Merowingici et Karolini aevi, op.  cit., 
p. 68, 106.

35	 Chramnesinde avait d’abord demandé sa vie : « Vitam peto, o gloriose rex » ; voir Grégoire 
de Tours, Libri historiarum, éd. cit., IX, 19, p. 433.



424

protection à caractère moins personnel. Il reste à expliquer pourquoi celle-ci est 
attestée sous les Mérovingiens, mais l’existence de ces lettres nous inviterait à 
réexaminer, également sur la base des actes perdus, la distinction traditionnelle 
entre protection générale et protection spéciale.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

425

LA COLONICA RÉMOISE DANS DEUX DOCUMENTS  
DU HAUT MOYEN ÂGE

Sho-ichi Sato 
Université de Nagoya

Flodoard, historien de l’Église de Reims au xe siècle, a écrit l’histoire de l’Église 
de Reims grâce aux documents et aux livres anciens que conservaient les archives 
de la cathédrale de Reims à cette époque 1. Michel Sot a réussi à reconstituer les 
matériaux documentaires dont le chanoine de la cathédrale rémoise s’était servi, 
ainsi que le monde idéal et imaginaire que concevait ce clerc, au fil de sa lecture 
de ceux-ci et de la mise en écriture de cette « Histoire » 2. Dans cette œuvre 
infiniment précieuse pour l’historien des églises rémoises et de la ville de Reims 
en quête de leur lointain passé, Flodoard a cité le testament de l’archevêque de 
Reims, saint Remi, dans son intégralité, au livre Ier, chapitre XVIII 3. Lorsqu’on 
exécuta la volonté ultime du prélat de la Belgique Seconde vers 530 4, la région 
de la Gaule septentrionale fut placée sous le gouvernement de Thierry Ier 5. 
Malgré la convoitise acharnée, déployée en vue de la terre par ce conquérant, 
les grands propriétaires romains auxquels appartenait saint Remi, ont pourtant 

1	 Flodoardi Remensis Historia Remensis Ecclesiae, éd. M. Stratmann, MGH, SS, 36, Hannover, 
Hahnsche Buchhandlung, 1998.

2	 M. Sot, Un historien et son Église au xe siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993.
3	 Flodoardi Historia, op. cit., p. 97-105 ; M. Sot, Un historien, op. cit., p. 751‑753.
4	 Pour la mise en validité et exécution de l’instruction testamentaire, le concile de Clichy en 

626‑627 évoque, semble-t-il, la règle générale de l’époque, dans son article 18, selon lequel 
l’ouverture d’une lettre testamentaire nécessitait une certaine formalité. Voir Les Canons des 
conciles mérovingiens (vie-viie siècle), éd. et trad. J. Gaudemet et B. Basdevant, coll. « Sources 
chrétiennes », 354, Paris, Le Cerf, p. 538-539. À l’égard de la pratique testamentaire du haut 
Moyen  Âge, voir J.  Barbier, «  Testament et pratique testamentaire dans le royaume franc 
(vie-viiie siècle) », dans F. Bougard et al. (dir.), Sauver son âme et se perpétuer, Rome, École 
française de Rome, 2005, p. 7‑79.

5	 G.F.  Schenk zu Schweinsberg, Reims in merowingischer Zeit: Stadt, Civitas Bistum, 
Dissertation inédite, Bonn, 1971, p. 70 ; F. Cardot, L’Espace et le pouvoir. Étude sur l’Austrasie 
mérovingienne, Paris, PUPS, 1987, p.  110. E.  Ewig pense que c’est à partir du règne de 
Sigebert  Ier que la ville de Reims a acquis une importance politique prépondérante. Voir 
E. Ewig, « Die fränkischen Teilungen und Teilreich (511-613) », dans E. Ewig, H. Atsma (dir.), 
Spätantikes und Fränkisches Gallien, Zürich/München, Artemis, coll.  «  Beiheft der 
Francia », 3, 1, 1976, 2 vol., t. 1, p. 166‑167.



426

plus ou moins réussi à garder leurs patrimoines privés 6. Force est de trouver dans 
le testament qui y détaille les biens immobiliers agricoles les traces du régime 
foncier du moment dans lequel devaient s’insérer la mention et la description 
de ces derniers. Nous nous interrogerons surtout, parmi les termes employés 
dans ce testament de Remigius, sur la colonica 7. Cette dénomination qui a une 
physionomie de création tardo-antique, reste énigmatique pour l’historien 
du régime foncier du haut Moyen Âge et en attend toujours une explication 
complète 8.

Dans la perspective historique du haut Moyen Âge en Gaule septentrionale, 
la première mention du terme colonica revient, à ma connaissance, à ce 
testament de saint Remi, daté de l’an 533. Ce testament a laissé à la postérité 
grosso modo deux versions différentes : une version courte et une version 
longue 9. C’est à Bruno Krusch que revient la responsabilité d’une longue 
interruption de leur étude, en les rejetant presque catégoriquement comme 
faux, avec sa manière habituelle de juger les Vitae mérovingiennes 10. Enfin 
après un laps de temps d’un demi-siècle, un article signé par A.H.M. Jones, 

6	 En faveur de la continuité de la possession de la terre par les propriétaires romains dans cette 
contrée après la dislocation de l’Empire occidental, voir P. Périn, « Le peuplement du diocèse 
de Reims à l’époque mérovingienne : aspects archéologiques et perspective historiques », 
dans W. Janssen, D. Lohrmann (dir.), Villa-Curtis-Grangia. Landwirtschaft zwischen Loire und 
Rhein von der Römer Zeit zum Hochmittelalter, München, Artemis, 1983, p. 62-80 passim. Il 
y souligne l’importance des vici comme un élément de continuité. Voir aussi E.M. Wigtman, 
Gallia Belgica, London, B.T. Batsford, 1985, p. 260-261 ; P. Van Ossel, Établissements ruraux 
de l’Antiquité tardive dans le nord de la Gaule, Paris, Éditions du CNRS, 51e suppl. à Gallia, 
1992, p.  171-184. Voir enfin C.  Wickham, Framing the Early Middle Ages. Europe and the 
Mediterranean, 400‑800, Oxford, Oxford UP, 2005, p. 180 sq.

7	 La présence pan-gallo-romaine de la colonica est symptomatique. On la trouve dans les 
documents datant d’avant l’an mil, dans le Bassin parisien, dans le Maine, en Touraine, en 
Bourgogne, en Sénonais, dans la région lyonnaise et en Provence. Au-delà des frontières, 
nous la rencontrons en Bavière et au Tyrol. Cette rapide enquête n’est que le début de celles 
qui suivront sur le sujet.

8	 Il y a plus d’un demi-siècle que F.‑L. Ganshof a souligné l’importance de la problématique du 
point de vue surtout domanialiste, dernièrement W. Goffart y a fait une allusion du point de 
vue fiscaliste. Voir F.‑L. Ganshof, « Quelques aspects principaux de la vie économique dans 
la monarchie franque au viie siècle », dans Settimane. Caratteri del secolo vii in Occidente, 
Spoleto, Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 1958, 2 vol., t. I, p. 73-101 ; W. Goffart, 
« Frankish Military Duty and the Fate of Roman Taxation », Early Medieval Europe, 16, 2, 2008, 
p. 172.

9	 Pour la version longue, voir Testamentum B. Remigii, Prolixis auctum accessoribus, dans 

éd. J.‑M. Pardessus, Diplomata, chartae, epistolae, leges aliaque instrumenta, Aalen, Scientia, 
1969, 2 vol., t.  1, n° CXIX, p. 84-91. Pour la version courte, voir Vita Remigii ep. Remensis 
auctore Hincmaro, éd. B. Krusch dans MGH, SRM, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 1896, 
t. 3, p. 336‑339.

10	 Voir B. Krusch, « Reimser Remigius-Fählschungen », Neues Archiv, 20, 1894, p. 508‑568.



427

sho-ichi sato     La colonica rém
oise dans deux docum

ents du haut M
oyen Â

ge

Ph. Grierson et J.A. Cook a réussi à établir, comme la plupart des médiévistes 
le pensent, l’authenticité de la version courte, en 1957 11.

Le contenu du testament dans sa version courte est divisé, selon les critères 
du droit et du bien légués, en trois parties différentes. Il s’agit d’abord des biens 
meubles qui consistent en divers habits de cérémonie religieuse et instruments 
liturgiques comme les calice, patène et encensoir, légués au successeur à l’évêché, 
en argent liquide (1) ; ensuite des ressources humaines, c’est-à-dire les personnes 
dépendantes appelées coloni et les esclaves que le testament qualifie de servi et 
ancillae (2) ; enfin des biens immeubles et des terrains lotis (3).

Ce qui est caractéristique dans ce testament, c’est que le nombre de dispositions 
des biens meubles ainsi que celui de manumission l’emporte sur celui de 
dispositions des immeubles. Ce fait singulier est très clair lorsque l’on compare ce 
testament avec celui de Bertrand du Mans rédigé quatre-vingt ans plus tard 12. De 
surcroît, parmi les quatorze biens fonciers, la moitié consistait en vignes et prairies. 
Le reste, c’est-à-dire sept terrains, se compose de deux groupes différents : celui 
des terrains dont les descriptions ne mentionnent que leur emplacement et celui 
des biens fonciers dont les noms s’accompagnent d’une appellation renvoyant à 
la catégorie socio-juridique. Ce qui nous intéresse, c’est évidemment ce dernier 
groupe, lequel contient trois ager et une seule colonica. Il serait surprenant que 
nous ne trouvions pas la terminologie pour indiquer des terres destinées à être 
léguées, à savoir le mot villa, comme on le voit habituellement dans de tels 
documents 13. Cette terminologie-usage exclusif d’une combinaison d’ager et de 
colonica ne pourrait pas nous rappeler Leges Burgundionum, plus particulièrement 
la loi que le roi Gondebaud († 516) a fait promulguer 14. Cette dernière appartient 

11	 A.H.M. Jones, Ph. Grierson, J.A. Crook, « The Authenticity of the Testamentum S. Remigii », 
Revue belge de philologie et d’histoire, 35, 1957, p. 356-373 ; M. Rouche, « Les destinées 
des biens de Saint-Rémi durant le haut Moyen  Âge  », dans Villa-Curtis-Grangia, op.  cit., 
p. 46-61 ; G.F. Schenk zu Schweinsberg, Reims in Merowingischer Zeit, op. cit., p. 73-74 ; 
J. Lusse, « À propos du testament de saint Remi », dans M. Rouche (dir.), Clovis, histoire et 
mémoire, t. I, Le Baptême de Clovis. L’événement, Paris, PUPS, 1997, p. 451‑467.

12	 Voir M. Weidemann, Das Testament des Bischofs Berthramn von Le Mans, vom 27, März 616, 
Mainz, Verl. der Römisch-germanischen Zentralmuseums, 1986, p.  79-112. Il est vrai que 
il n’est pas toujours facile d’articuler dans le testament de Berthramn un bien foncier 
à un autre, à cause de leur énumération équivoque. J’ai articulé au total cent trente-six 
bien-fonds. Voir S.  Sato, «  Recherches sur le diocèse du Mans au début du viie  siècle  : 
circonscription épiscopale et mutation foncière. Essai de lecture symptomatique du texte 
historique », Journal of Studies for the Integrated Text Science, 3/1, 2005, p. 21‑22.

13	 Voir Leges Burgundionum, éd.  L.R.  von  Salis, dans MGH, LL, nat.  Germ.,  II.1, Hannover, 
Hahnsche Buchhandlung, 1892.

14	 Il faudrait mentionner à ce titre l’étude la plus récente et éclairante sur les lois burgondes : 
S. Esders, Römische Rechtstradition und merowingisches Königtum. Zum Rechtscharakter 
politischer Herrschaft in Burgund im 6. und 7.  Jahrhundert, Göttingen, Vandenhoeck und 
Ruprecht, coll. « Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte », 134, 1997, 
p. 76‑77.



428

à une œuvre où se trouvent diverses traces d’influences jurisprudentielles depuis 
les Institutiones de Gaius au deuxième siècle jusqu’au Codex Euricianus des 
Visigoths, en passant par le Codex Theodosianus 15. Le chapitre XXXVIII de cette 
loi burgonde, intitulé De hospitalitate legatis extraneum gentium et itinerantibus 
non negundo, comprend onze articles ; le septième déclare : « Si quis in agro regio 
vel colonica voluerit adplicare, et non permissus fuerit, colonus fustigetur » 16. Nous 
trouvons également au chapitre LXVII de la même loi, sous le titre « De silvis 
hoc observandum est », l’article suivant : « Quicumque agrum aut colonicas tenent, 
secundum terrarum modum vel possessionis suae ratam sic silvam inter se noverint 
dividende : Romano tamen de silvis medietate et exartis servata » 17.

La première prescription impose à quiconque vit dans les champs agricoles 
appartenant au roi ou à une colonica, d’accueillir le légat venu d’un pays étranger 
et les voyageurs ; au cas où le colonus n’obéirait pas à cette règle, il serait puni 
de fustigation. Ce qui est intéressant pour notre propos, c’est que la loi utilise 
le mot ager regius comme synonyme du terme colonica, car dans l’un et l’autre 
cas les possesseurs d’un terrain sont qualifiés avec la même dénomination 
juridique, soit « colonus ». Est-ce que cette loi s’appliquait de manière générale 
à tout le territoire du royaume des Burgondes ou bien s’agissait-il d’un terrain 
appartenant à une catégorie spéciale chargée d’obligations particulières pour 
celui qui cultive une terre de caractère public comme le domaine royal, ainsi 
que le suggère justement la phrase « ager regius » ? Il me semble qu’un des indices 
qui pourrait contribuer à résoudre cette question serait la fustigation, type de 
châtiment auquel était soumis le violateur.

À l’article VII, c’est-à-dire à l’endroit précédant immédiatement l’article dont 
nous venons de discuter sur l’ager regius, on trouve une autre prescription qui 
imposait aux Burgondes d’accueillir les voyageurs à titre privé sous peine d’une 
autre forme de châtiment : si quelqu’un, à titre de voyage privé, arrive à la 
maison d’un Burgonde et demande à y passer la nuit, s’il est certifié que celui 
à qui cela est demandé indique la maison d’un Romain pour l’y renvoyer, cet 
homme sera mis à l’amende de trois sous d’or 18.

Il est évident que les deux articles qui apparaissent l’un après l’autre dans le 
même chapitre de la loi de Gondebaud sont liés l’un à l’autre dans leur propos. 
Cela est d’autant plus vrai qu’ils ont en commun l’obligation d’offrir l’auberge 

15	 H. Nehlsen, « Lex Burgundionum », dans Handwörterbuch der deutsche Rechtsgeschichte, 
Berlin, E. Schmidt, 1978, fasc. 16.

16	 Ibid., p. 69-70.
17	 Ibid., p. 95.
18	 Ibid., p.  70  : «  [7] si in causa privata iter agens ad burgaundionis domum venerit, et 

hospitium petierit, et ille domum Romani ostenderit, et hoc potuerit adprobari, inferat illi, 
cuius domum ostenderit, solidos III, multae nomine solidos III ».



429

sho-ichi sato     La colonica rém
oise dans deux docum

ents du haut M
oyen Â

ge

ainsi que le châtiment de celui qui a refusé de remplir ce devoir. Malgré tout cela, 
on aurait le droit de se demander pourquoi la peine contre les violateurs différait, 
réservant le châtiment corporel à l’un, le paiement de l’amende à l’autre.

Une des réponses serait d’invoquer la différence du régime de la terre qui 
s’impose à tous ceux qui l’ont mise en valeur et celle des statuts personnels des 
personnes qui ont exploité la terre. L’article VII du chapitre XXXVIII de la loi 
de Gondebaud suppose non seulement un hôte de statut juridique libre, mais 
aussi une terre qu’il exploite ne relevant pas de la propriété du roi. En revanche, 
l’article VIII du même chapitre traite, par ailleurs, du terrain qui appartient au 
domaine royal ou à une terre fiscale, dont les exploitants étaient rattachés au 
roi par un lien de dépendance, et c’est justement à cause du caractère juridique 
subordonné du possesseur que ce dernier devait être forcé de se soumettre à un 
châtiment corporel comme la fustigation. Il serait donc permis de conclure que 
la colonica, comme nous le trouvons à l’article VIII, se classait parmi des terres 
relevant du roi ou des domaines fiscaux où l’on était contraint à une dépendance 
personnelle plus ou moins importante. 

Il faudrait retourner ici à la seule mention du terme de colonica dans le 
testament de saint Remi. Je me permets de citer la phrase extrêmement 
succincte ci-dessus : « […] à tous les deux, c’est-à-dire, à Aetius et à Agathimerus 
revient la colonica de Paissy » 19. Les bénéficiaires de cette partie du legs laissé par 
Remigius semblent être les neveux du testateur et il est bien possible que ces 
derniers aient été des frères du même parent 20. Quant à la propriété désignée 
en faveur d’Aetius et d’Agathimerus, nous voudrions proposer l’hypothèse qu’il 
s’agissait d’un patrimoine dont Remigius avait hérité de son père Aemelius, 
ancien comte de l’Empire romain 21, en raison de sa succession non par une 
église ou un monastère mais par les consanguins. Pour le patrimoine foncier, 
les membres de parenté avaient toujours le droit d’attendre une affectation 
légataire. L’emplacement de la colonica Passiacum peut être identifié au village 
actuel de Paissy 22, situé à l’ouest de l’Aisne, écarté lui-même de l’ancienne voie 

19	 «  […], ad utrumque, id est ad Aetium et Agathimerum, pervenire colonicam Passiacum ». 
Voir Flodoardi Historia, op. cit., p. 102.

20	 Notre hypothèse est façonnée à partir des ouvrages suivants  : J.R.  Martindale, The 
Prosopography of the Later Roman Empire, op. cit., p. 438 ; K.‑F. Stroheker, Der senatorische 
Adel im Spätantiken Gallien, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1970, n° 322 
(Remigius), p. 207-208 ; R. Kaiser, Untersuchungen zur Geschichte der Civitas und Diözese 
Soissons in römischer und merowingischer Zeit, Bonn, L. Röhrscheid, coll. « Rheinisches 
Archiv, 89 », 1973, p. 214‑219.

21	 Hincmari Vitae sancti Remigii, éd. cit., p. 260.
22	 Paissy, commune de Craonne, arrondissement de Laon, Aisne. Voir J. Lusse, Naissance d’une 

cité. Laon et le Laonnais du ve au xe siècle, Nancy, PU de Nancy, 1992, p. 62-65 ; E.M. Wigtman, 
Gallia Belgica, op. cit., p. 264. Ce dernier auteur écrit cette même localité avec l’orthographe 
« Passy ».



430

romaine qui mène de Reims à Laon. On peut identifier le champ de vigne légué 
à Agathimerus et appelé Vindonisse dans le testament à Vendresse 23, situé deux 
kilomètres à l’ouest de Paissy. Il va sans dire que ces deux derniers lieux-dits se 
trouvaient côte à côte à l’époque de saint Remi comme ils le sont aujourd’hui : 
à l’origine, ils étaient l’un et l’autre parties intégrantes de l’entité terrienne d’un 
seul tenant appartenant à la famille du saint. Étant donné que Remi évoque ce 
vignoble ainsi : « vineam dono, quam posui Vindonisse et meo labore constitui » 24, 
le caractère patrimonial de cette terre aurait amené Remigius à améliorer sa 
rentabilité et, au surplus, à prendre soin que l’un des membres de la famille 
puisse entrer en sa possession. Il a voulu que les domaines héréditaires, soit 
de Paissy soit de Vendresse, restent dans la possession d’un des membres de la 
famille.

Or, qui exploitait effectivement la colonica de Paissy ? Dans le testament, on 
trouve cette description : « Ciscipiolum colonum liberum esse precipio et ad nepotem 
meum Aetium ejus familiam pertinere » 25. Comme cette instruction testamentaire 
est liée sans aucun doute à la colonica de Paissy dans la construction des phrases, 
colonus Ciscipiolus s’est chargé de l’exploitation et de la culture de ce terrain. Il 
est bien certain que ce colonus était de statut servile, ce qui explique le dispositif 
d’affranchissement en faveur de Ciscipiolus, en récompense des services que ce 
dernier avait rendus durant de nombreuses années. Ciscipiolus et sa famille ont 
reçu l’ordre, selon la loi de l’émancipation cum obsequio, de rester travailler sur le 
même lopin de terre et de se charger de la responsabilité de sa bonne exploitation 
au profit d’Aetius et Agathimerus, co-propriétaires de cette culture.

Afin de poursuivre notre exploration en Champagne et pour faciliter la 
démonstration, je voudrais sauter trois siècles afin d’arriver directement au 
polyptyque de l’abbaye de Saint-Remi de Reims. Nous sommes désormais en 
présence des colonica enregistrées dans le polyptyque de Saint-Remi à l’époque 
carolingienne.

Dans la nouvelle édition de ce polyptyque que J.-P. Devroey a publiée 
en 1984, on pourrait identifier au total sept mentions de la colonica dont une 
ne concerne que le synonyme de colonica, c’est-à-dire la colonia Cirsinniaca 26. 

23	 Vendresse-Beaulne, commune de Craonne, arrondissement de Laon, Aisne. Voir J. Lusse, 
Naissance d’une cité, op. cit., p.  196, no  100. Selon J.  Lusse, les deux localités, Paissy et 
Vendresse-Beaulne, se trouvent côte à côte à deux kilomètres de distance dans le même 
système de centuriation à l’époque romaine ; voir ibid., p. 63, carte no 9. 

24	 Flodoardi Historia, éd. cit., p. 101.
25	 Ibid., p. 102.
26	 Voir Le Polyptyque et les listes de cens de l’abbaye de Saint-Rémi de Reims (ixe-xie siècles), 

éd. et com. J.‑P. Devroey, Reims, Académie nationale de Reims, 1984, p. 34. Cette colonica 
peut s’identifier, selon l’éditeur, à Cernay-en-Dormois, Ardennes, arrondissement de 
Vouziers, canton de Monthois.



431

sho-ichi sato     La colonica rém
oise dans deux docum

ents du haut M
oyen Â

ge

Nous exclurons volontairement ce dernier cas de la présente réflexion afin 
d’assurer l’exactitude de notre argumentation. Il nous reste donc à discuter de 
six colonica. Or, chose extrêmement intéressante, ces six colonica se trouvent 
enregistrées, dans le polyptyque, à la section appartenant aux parties ajoutées 
ultérieurement, lesquelles correspondent aux travaux de l’enquête exécutée 
par la royauté carolingienne. J.‑P. Devroey est d’avis que les agents royaux ont 
exploré les domaines royaux sis le long de la Marne et s’étendant autour de 
Condé-sur-Marne, qui se trouve à peu près à vingt km au nord de Reims, et 
qu’ils ont recueilli des informations nécessaires pour en établir une description 
royale avant que les domaines ne soient donnés par Charles le Chauve à l’abbaye 
de Saint-Remi de Reims, en 861. Si la présomption de J.‑P. Devroey est juste, 
la terminologie – surtout les applications du mot colonica trouvées dans cette 
partie supplémentaire du polyptyque – revient non au scriptorium de l’abbaye 
mais à la chancellerie royale. Cela confirme que la propriété foncière du 
domaine royal a été qualifiée, à l’origine, de colonica 27. Ce ne serait pas tout ! 
quand on entre dans le détail de la description des colonicae, on s’étonne de la 
similitude entre leur structure et celle d’une toute autre catégorie de sources : 
les documents comptables de Saint-Martin de Tours. Prenons un exemple à 
partir du polyptyque de Saint-Remi, celui de la colonica in Catellione. Elle est 
enregistrée comme suit :

COLONICA IN CATELLIONE
Accolam ingenuilem tenet Godo servus : arat mappam dimidiam et coruadas ut 
supra ; donat in tertio anno in pastionem anniculum I ; unoquoque anno de ordeo 
modium 1.
Accolam ingenuilem tenet Angelramnus servus, uxor eius Hrotbergia, infantes 
eorum Vuineboldus, Angelrada, servi ; debentem similiter. Accolam ingenuilem 
tenet Vuitgarius colonus, uxor eius Flotholdis colona, infantes eorum Vualcherus, 
Madelgarius Alcima ; debentem similte. Accolam ingenuilem tenet Remharius 
colonus, uxor eius Gerindis colona, infantes eorum […] debentem similiter. Accolam 
ingenuilem tenet Gislehaidis colona, infantes eius Godelsinda, […] debentem 
similiter. Accolam ingenuilem tenet Rothfridus colonus, uxor eius Ferhildis colona, 
infantes eorum Vulfoaldus […] debentem similiter 28.

Si l’on établit un relevé des redevances agricoles comme celui que présentent 
les fragments comptables de Saint-Martin de Tours dans lesquels sont énumérés 
les tenanciers qui devaient l’acquitter, on constate que ces derniers sont groupés 
par unité de colonica et qu’il suffisait de transcrire les mots écrits en italique dans 

27	 Ibid., p. LXXVII-LXXX.
28	 Ibid., p. 67.



432

le montant dû – dans le cas de la colonica in Catellione, c’était un muid d’orge à 
tous ses tenanciers –, pour produire une liste de collecte des charges imposées aux 
paysans. La description de cette colonica pourrait évoquer à nos yeux la structure 
descriptive du polyptyque hypothétique, aujourd’hui perdu, d’où proviennent 
les documents de Tours 29. Dans ces derniers, les colonicae représentaient les 
habitats où se regroupaient des ménages paysans plus ou moins nombreux qui 
se chargeaient d’acquitter à l’abbaye de Saint-Martin un dixième de la récolte 
agricole qu’on appelait l’agrarium 30. À mon avis, les documents fragmentaires 
de Tours, dits « comptables », dont nous disposons aujourd’hui, ont été rédigés 
dans les années quatre-vingt du viie siècle 31 et avaient été établis par des agents 
fiscaux avant que le droit de collecte ne soit transféré du fisc à l’abbaye, grâce 
à l’octroi royal 32. Les biens-fonds qui apparaissent sous le groupement de cent 
trois colonicae dans les documents de Tours appartenaient naguère au fisc et 
la charge prélevée sur les propriétaires avait dû être définie comme un impôt 
public 33.

Pour clore cette brève remarque, je signalerais l’importance de la recherche à 
faire à propos du fisc dans le royaume franc. Tout récemment, Josiane Barbier a 
envisagé de nouveau et de front la question du fisc dans le royaume franc pour 
en conclure avec justesse que « le fisc était impersonnel et indépendant de la 
personne royale : le roi franc disposait du fisc sans en être propriétaire […] » 34. 
C’est un tournant important d’un point de vue épistémologique pour l’étude 
de l’État dans le haut Moyen Âge occidental, étude longtemps subordonnée 
à une conception évolutionniste et superficielle de l’histoire. Il faudrait 

29	 Voir S. Sato, « Remarques sur les exploitations rurales en Touraine au haut Moyen Âge », 
Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest, 111, 2004/3, numéro spécial Alcuin de York à 
Tours, p. 32‑34.

30	 Voir S. Sato, « L’agrarium : la charge paysanne avant le régime domanial, vie-viiie siècles », 
Journal of Medieval History, 24/2, 1998, p. 103‑125.

31	 S. Sato, «  The Merovingian Accounting Documents of Tours: Form and Function  », Early 
Medieval Europe, 9/2, 2000, p. 160.

32	 Pour cette question, voir S. Sato, « Chrodebert concéda-t-il le premier privilège épiscopal 
pour Saint-Martin de Tours  ? Une problématique méconnue  », dans M.  Sot  (dir.), Haut 
Moyen  Âge. Culture, éducation et société. Études offertes à Pierre Riché, La Garenne-
Colombes, Publidix/Éditions européennes Érasme, 1990, p. 171‑182.

33	 Deux éminents médiévistes sont d’avis d’accorder à l’agrarium apparu dans les documents 
de Tours le statut d’impôt public à part entière. Voir J. Durliat, « Qu’est-ce qu’un polyptyque ? 
À propos des documents de Tours (ChLA 659) », dans Media in Francia. Recueil de mélanges 
offert à K.‑F.  Werner, Maulévrier/Paris, A.‑H.  Hérault/Institut historique allemand, 1989, 
p. 129-138 ; W. Goffart, « Merovingian Polyptychs. Reflections on two Recent Publications », 
Francia, 9, 1981, p. 57‑78.

34	 J. Barbier, «  Le fisc du royaume franc. Quelques jalons pour une réflexion sur l’État au 
haut Moyen Âge », dans W. Pohl, V. Wieser (dir.), Der Frühmittelalterlich Staat-Europäische 
Perspektiven, Wien, Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2009, p. 271‑285.



433

sho-ichi sato     La colonica rém
oise dans deux docum

ents du haut M
oyen Â

ge

porter davantage attention, par exemple, à un passage de l’article 12 des actes 
du Concile de Clichy, cité par Flodoard dans son Histoire : « Iudaei uero, si 
Christiana mancipia ad Iudaismum uocare praesumserint aut grauibus tormentis 
afflixerint, ipsa mancipia fisci ditionibus revocentur » 35. Le terme de fisc n’y serait 
pas convoqué comme une simple notion fantomatique afin d’intimider les 
malfaiteurs 36.

35	 Flodoardi Historia, éd. cit., p. 144.
36	 Pour un autre exemple de la notion vive et substantielle de fisc, voir S. Sato, « La clause pénale 

dans les chartes mérovingiennes et son implication », dans S. Sato (dir.), Herméneutique 
du texte d’histoire  ; orientation, interprétation et questions nouvelles, Nagoya, Nagoya 
University, 2009, p. 45‑51.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

435

RÉFORME MONASTIQUE  
ET DISCOURS HISTORIOGRAPHIQUE.  

L’évocation par Adémar  
de Chabannes de la dédicace de la basilique  

du Sauveur et de l’introduction de l’observance bénédictine 
 à Saint-Martial de Limoges au ixe siècle

Philippe Depreux 
Université de Limoges 

Les travaux de Michel Sot ont mis en évidence le lien intime qui peut exister 
entre réflexion ecclésiale et politique d’une part et production historiographique 
d’autre part 1. L’historien de l’Église rémoise s’est aussi, par le biais des traditions 
apostoliques, intéressé à la légende de saint Martial 2 : l’on voudrait donc, pour 
lui rendre hommage, explorer un moment de l’histoire de la communauté de 
l’apôtre de l’Aquitaine où les fils de la vérité historique et de la construction 
historiographique forment un écheveau particulièrement difficile à démêler, en 
dépit du triomphe d’une sorte de Vulgate historiographique fondée sur l’œuvre 
d’Adémar de Chabannes (m. 1034). Au livre III de sa Chronique, le moine 
évoque la consécration de la basilique Saint-Martial, un établissement auquel il 
était particulièrement attaché 3, en ces termes 4 :

1	 M. Sot, Un historien et son Église au xe siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993.
2	 M.  Sot, «  La Rome antique dans l’hagiographie épiscopale en Gaule  », dans Roma antica 

nel Medioevo. Mito, rappresentazioni, sopravvivenze nella ‘Respublica Christiana’ dei 
secoli  IX‑XIII. Atti della quattordicesima Settimana internazionale di studio. Mendola, 24-
28 agosto 1998, Milano, V&P Università, 2001, p. 163‑188.

3	 Sur Adémar, voir R.  Landes, Relics, Apocalypse, and the Deceits of History. Ademar of 
Chabannes, 989‑1034, Cambridge  (Mass.)/London, Harvard  UP, 1995, coll.  «  Harvard 
Historical studies  »,  117. Je me permets en outre de renvoyer à l’interprétation que j’ai 
proposée de sa composition d’une liste des abbés de Saint-Martial dans Ph.  Depreux, 
« Adémar de Chabannes et le souvenir des abbés de Saint-Martial de Limoges », Bulletin de 
la Société archéologique et historique du Limousin, 137, 2009, p. 5‑23.

4	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 16, éd. P. Bourgain, Turnhout, Brepols, 1999, CCCM, 129, 
p.  132  ; Adémar de Chabannes, Chronique, trad.  Y.  Chauvin, G.  Pon, Turnhout, Brepols, 
coll. « Miroir du Moyen Âge », 2003, p. 211.



436

Alors Louis tint une assemblée générale au palais de Jucundiacum 5 en Limousin ; 
il fit consacrer avec gloire, au mois d’octobre, la grande basilique royale du 
Sauveur (magnam dedicare jussit basilicam Salvatoris regalem) et on procéda à 
l’élévation du corps de saint Martial l’an de l’Incarnation du Sauveur 830 : c’est 
en ce même mois qu’en présence de l’empereur lui-même il fut déposé derrière 
l’autel du Sauveur, près de la crypte qui se trouve sous la grande verrière. 

Cette mention se trouve dans la dernière version du texte d’Adémar 
(version γ), conservée dans un manuscrit autographe longtemps demeuré à 
Saint-Martial 6. Nous ne nous intéresserons pas ici à la description de l’édifice, 
dont l’interprétation n’a pas encore donné lieu à une analyse pleinement 
satisfaisante 7, mais aux questions que soulèvent l’allusion à la présence de Louis 
le Pieux à Limoges et à la réforme monastique de Saint-Martial accomplie au 
début du règne de Charles le Chauve, ainsi que l’évocation de l’église en tant 
que basilique royale.

Dans le cours du récit d’Adémar de Chabannes, la consécration de Saint-
Martial semble tenir lieu de réponse politique à la menace que les « Hommes du 
Nord » faisaient peser sur la communauté monastique de Saint-Philibert, dont 
le chroniqueur prétend que le monastère fut alors totalement anéanti : « […] 
les Normands craignant d’envahir la Saxe, changèrent de cap et abordèrent les 
rivages de la mer aquitanique ; au mois de juin, ils incendièrent l’île d’Herio d’où 
les établissements monastiques disparurent tous ; le seigneur empereur Charles 
y avait construit le monastère de Saint-Philibert » 8. Il s’agit d’un raccourci 
très approximatif 9, qui précède immédiatement l’évocation de la dédicace de 
Saint-Martial – dans un de ses sermons, Adémar brode sur le même thème, 

5	 Le-Palais-sur-Vienne, commune limitrophe de Limoges, en amont sur le cours de la Vienne.
6	 Ademari Cabannensis Chronicon, éd. cit., p. LIV-LV ; sur la version γ, voir ibid., p. XXXI‑XXXV.
7	 En l’absence d’une étude exhaustive et définitive, voir M.‑M. Gauthier, J. Perrier, A. Blanchon, 

« Fouilles sur l’emplacement de l’abbaye Saint-Martial. Place de la République à Limoges », 
Bulletin de la Société archéologique et historique du Limousin,  88, 1961, p.  49-71  ; 
M.‑M.  Gauthier, «  Première campagne de fouilles dans le “sépulcre” de Saint-Martial de 
Limoges  », Cahiers archéologiques. Fin de l’Antiquité et Moyen  Âge,  12, 1962, p.  205-
248  ; F.  Prévot, X.  Barral  i  Altet, Province ecclésiastique de Bourges (Aquitania Prima), 
Paris, De  Boccard, coll. «  Topographie chrétienne des cités de la Gaule des origines au 
milieu du viiie siècle », 6, 1989, p. 73-76 ; J.‑M. Desbordes, J. Perrier, Limoges. Crypte Saint-
Martial, Paris, Imprimerie nationale, coll. «  Guides archéologiques de France  », 1990  ; 
Cl.  Andrault-Schmitt  (dir.), Saint-Martial de Limoges. Ambition politique et production 
culturelle (xe‑xiiie  siècles), Limoges, Pulim, 2006  ; les documents de travail du Projet 
Collectif de Recherche coordonné par Julien Denis (agence Éveha, Études et valorisations 
archéologiques), « Relecture archéologique de l’abbaye Saint-Martial de Limoges ».

8	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 16, éd. cit., p. 132 ; Adémar de Chabannes, Chronique, 
trad. cit., p. 210‑211.

9	 Voir I. Cartron, Les Pérégrinations de Saint-Philibert. Genèse d’un réseau monastique dans la 
société carolingienne, Rennes, PUR, 2009, p. 31‑59.



437

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

mais d’une manière quelque peu différente 10. La cohérence géographique de ce 
développement 11 est soulignée par la désignation de l’Atlantique en tant que 
mare Aquitanicum 12 : la décadence d’un établissement aquitain est, en quelque 
sorte, compensée par l’essor d’un autre, dans le même espace politique 13.

Un peu plus loin dans sa Chronique, Adémar évoque la réforme de Saint-
Martial de la manière suivante : 

La huitième année après la mort de l’empereur Louis, l’an de l’Incarnation 848, 
Ainard, supérieur de la basilique Saint-Martial et tous les autres chanoines, 
par l’inspiration de Dieu, rejettent les armes du siècle et abandonnent d’eux-
mêmes l’habit canonial pour celui des moines, en demeurant dans le même 
monastère. Charles le Chauve, en effet, tint alors son assemblée générale à 
Limoges, pendant le carême, avec les évêques d’Aquitaine et ses grands. Ainard 
et tous les chanoines de Saint-Martial se jetèrent soudain aux pieds de Charles 
le Chauve siégeant sur le trône royal, lui demandant la permission de devenir 
moines en ce lieu même. Le roi donc rendant grâces à Dieu, donna satisfaction 

10	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes pour la translation de saint Martial le 
10 octobre (Paris, ms. lat. 2469, fol. 68v° à 70) », Bulletin de la Société archéologique et 
historique du Limousin, 88, 1961, p. 72-82, aux p. 78‑79.

11	 Dans l’édition, la présentation de l’évocation de la déchéance de Saint-Philibert et de celle 
de la dédicace de Saint-Martial, introduite par « tunc », sous la forme de deux paragraphes 
distincts est très discutable.

12	 Adémar emploie également (Ademari Cabannensis Chronicon,  III, 53, éd.  cit., p.  12 
version α, et p. 172) l’expression de portus Aquitanicus, dont on peut se demander si elle 
n’est pas forgée sur le modèle du sinus Aquitanicus – l’estuaire de la Gironde – attesté par la 
Table de Peutinger, pour désigner un lieu dont l’identification est discutée (il est réputé se 
trouver iuxta Pictavorum terminos.) Sur l’identification de ce portus aux abords de l’abbaye 
de Saint-Michel-en-l’Herm, voir O.  Jeanne-Rose, «  Ports, marchands et marchandises. 
Aspects économiques du littoral poitevin (ixe‑xiie siècles) », dans D. Guillemet, J. Péret (dir.), 
Les Sociétés littorales du Centre-Ouest atlantique de la préhistoire à nos jours, Poitiers, 
Société des antiquaires de l’Ouest, 1998, p. 115-142, p. 130. Sur la localisation des portus 
à partir des épaves de bateaux, voir J.  Chapelot, É.  Rieth, «  Navigation et ports fluviaux 
dans la moyenne Charente, de l’Antiquité tardive au xie siècle d’après l’archéologie et les 
textes », dans Ports maritimes et ports fluviaux au Moyen Âge. XXXVe Congrès de la SHMES 
(La Rochelle, 5 et 6  juin 2004), Paris, Publications de la Sorbonne, coll. «  Série Histoire 
ancienne et médiévale », 81, 2005, p. 195‑215.

13	 L’abbé de Saint-Philibert avait été impliqué dans le processus d’imposition de la réforme 
d’Aix, aux côtés de Benoît d’Aniane (voir Ph.  Depreux, Prosopographie de l’entourage 
de Louis le  Pieux (781‑840), Sigmaringen, Jan  Thorbecke, coll. «  Instrumenta  »,  1, 1997, 
p.  111-112), mais il n’est pas certain qu’Adémar en ait eu conscience  ; le rôle des missi 
réformateurs dont il fit partie est évoqué –  sans mention explicite de cet abbé  – par 
l’Astronome (Thegan, Gesta Hludowici imperatoris, Astronomus, Das Leben Kaiser Ludwigs, 
chap. 28, éd. E. Tremp, Hannover, 1995, MGH, SS, rer. Germ., 64, p. 376), un texte qu’Adémar 
de Chabannes connaissait et avait lui-même copié (Adémar est sensible à l’homonymie de 
l’un des informateurs du biographe de Louis le Pieux, dont il met le nom en évidence, voir 
Ademari Cabannensis Chronicon, éd. cit. p. XXXII).



438

à leur demande avec une grande joie, et il réussit à gagner à leur requête tous les 
évêques et tous les grands. Mais Stodilon, évêque de Limoges, supportant mal 
cette décision, restait seul inflexible ; pressé cependant par le roi, il consentit 
enfin, vaincu par les présents. Les chanoines refusèrent alors de prendre un abbé 
parmi eux, mais placèrent à leur tête Odon 14, abbé de Saint-Savin 15. Cependant 
le trésorier Geoffroy, qui, soutenu par l’évêque Stodilon, refusait d’abandonner 
le siècle, eut la malignité de soustraire par un acte de pillage le monastère de 
Saint-Junien et l’église du Queyroix à la propriété et au droit de Saint-Martial, et 
profita de cette occasion pour les en évincer. En ce temps-là, les moines de Saint-
Martin de Tours, sans contrainte, devant le corps de ce saint, se débarrassent 
de l’habit monastique pour revêtir l’habit canonial, confirmant cet acte par des 
serments sur le corps de saint Martin. Et repus de viande, bientôt la perte les 
saisit : au matin, on les trouva tous morts dans leurs lits, du plus grand au plus 
petit ; désormais ce monastère est habité par des chanoines 16.

Dans sa Chronique, Adémar est beaucoup plus disert que dans son catalogue 
des abbés de Saint-Martial, bien que ce texte – dans lequel il se livre plus qu’il 
n’y paraît de prime abord – soit un plaidoyer pour la réforme monastique, où ce 
thème revient comme un leitmotiv 17. La seule information majeure qu’Adémar 
livre dans son catalogue, et pas dans la Chronique, concerne la date de cette 
cérémonie, un 31 mars 18, une information qui se trouve dans les Annales 
Lemovicenses 19. Dans ces deux textes, avec une grande constance, Adémar se 

14	 En fait, il s’agit de Dodon (m.  10  juin  853), qui fut le disciple et successeur de Benoît 
d’Aniane ; sur cet abbé, voir R. Favreau, « Les inscriptions de l’église de Saint-Savin-sur-
Gartempe », Cahiers de civilisation médiévale, 19, 1976, p. 9-37, ici p. 10-11, avec édition et 
traduction de l’épitaphe de Dodon.

15	 Le monastère de Saint-Savin-sur-Gartempe, en Poitou, avait été donné par Louis le Pieux à 
Benoît d’Aniane, qui y envoya vingt moines et y nomma un abbé. Selon Ardon, le biographe 
de l’abbé réformateur, la communauté, en raison de son zèle, fit de nombreux adeptes  : 
Ardonis vita Benedicti abbatis Anianensis et Indensis, c.  33, éd.  MGH, SS,  15/1, p.  214. 
Saint-Savin fut un centre réformateur important pour l’histoire du monachisme aquitain. 
Pour une mise en perspective plus large dans le contexte de la réforme monastique, voir 
D. Iogna-Prat, « La geste des origines dans l’historiographie clunisienne des xie-xiie siècles », 
Revue bénédictine, 102, 1992, p. 135‑191.

16	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 18, éd.  cit., p.  135-136  ; Adémar de Chabannes, 
Chronique, trad. cit., p. 215‑216.

17	 C’est ce que j’ai essayé de montrer ailleurs, voir Ph. Depreux, « Adémar de Chabannes et le 
souvenir des abbés », art. cit.

18	 Commemoratio abbatum Lemovicensium, éd. H. Duplès-Agier, Chroniques de Saint-Martial 
de Limoges, Paris, Renouard, 1874, p. 1-27, p. 1.

19	 MGH, SS, 2, p. 251 : 848. « Canonicalis habitus in monachalem habitum et sanctae religionis 
vitam mutatur in monasterium S. Martialis 2. Cal. Aprilis ». Il s’agit de mentions copiées 
dans la seconde moitié du xe siècle en marge de tables pascales (Paris, BnF, lat. 5239) ; à ce 
propos, voir R. Landes, Relics, Apocalypse, op. cit., p. 346‑349.



439

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

fait le chantre de la mutation de l’habitus 20, c’est-à-dire du changement, tout 
à la fois, d’habit et d’observance – une expression qui ne lui est pas propre 21. 
Selon le chroniqueur, désormais, les moines de Saint-Martial se montrèrent « de 
parfaits réguliers » 22.

Un nouvel examen de certains éléments de critique documentaire devrait 
nous permettre de préciser, si ce n’est la chronologie exacte des événements, du 
moins l’esprit qui présida à leur réalisation.

Contrairement à ce que prétend Adémar, non seulement dans sa Chronique 
mais aussi dans un de ses sermons 23, ce n’est pas en 830 que Louis le Pieux 
se rendit en Limousin, mais en 832, pour contrer Pépin Ier d’Aquitaine dans 
ses desseins de rébellion. Ceci est attesté par l’Astronome et par Thégan, qui 
mentionnent le palais de Jucundiacum 24 ; un diplôme conservé en original, 
donné en ce palais le 4 octobre 832, le confirme 25. Un miracle de saint Martial, 
qui pourrait dater de cette époque 26, mentionne par ailleurs lui aussi la présence 
de Louis le Pieux en ce palais : preuve, pour le moins, que la communauté 
limougeaude gardait le souvenir du passage de l’empereur en Limousin 27 – or 
ce souvenir était plutôt cuisant, et peu flatteur pour l’empereur et ses troupes 28.

Adémar s’est donc non seulement trompé sur la date, mais – ce qui est plus 
gênant – nous a peut-être aussi trompés sur la teneur des événements. En effet, 
dans aucune des sources contemporaines – notamment dans ceux des miracles 

20	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 18, éd. cit., p. 135-136 : « […] proiciunt arma secularia 
et de canonicali habitu in monacorum habitum se ipsos mutant in eodem monasterio 
[…] » ; Commemoratio, p. 1 : « […] mutatus est canonicalis habitus in monasticum in basilica 
Salvatoris mundi et Marcialis, ejus apostoli, Lemovica civitate ».

21	 C’est ce dont témoigne, par exemple, la notice dorsale du diplôme de réforme de Saint-
Denis par Louis le Pieux, le 26 août 832 (Paris, Archives nationales, K 9, n° 6) : « Praeceptum 
imperiale de restauratione habitus monachorum in cenobio beati Dyonisii ». Cet acte a été 
édité par J. Tardif, Monuments historiques, Paris, 1866, p. 86-89 (no 124).

22	 Commemoratio, éd. cit., p. 1 : « […] et perfecte regulares extiterunt ».
23	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 78‑79.
24	 Astronomus, Das Leben, chap. 47, éd. cit., p. 468-470 ; Thegan, Gesta, chap. 40, éd. cit., 

p. 226.
25	 BM2 907 (878).
26	 Ce miracle fait immédiatement suite à un autre miracle à propos duquel il est question 

de la « crypta, ubi tunc temporis corpus S. Martialis jacuerat », ce qui fait penser à l’abbé 
Arbellot que « ce miracle a été écrit après l’an 832, lorsque les reliques de saint Martial 
furent transportées de la crypte de Saint-Pierre du Sépulcre dans l’église supérieure ». Voir 
F.  Arbellot, Livre des Miracles de saint Martial, Paris, Veuve H.  Ducourtieux, 1889, p.  22. 
Il faut toutefois rappeler le caractère hypothétique de la construction historiographique 
relative aux événements de 832, comme on le verra ci-dessous.

27	 Sur la présence de Louis le Pieux en Limousin en 832, voir C.  de  Lasteyrie, L’Abbaye de 
Saint-Martial de Limoges. Étude historique, économique et archéologique précédée de 
recherches nouvelles sur la vie du saint, Paris, A. Picard et fils, 1901, p. 44.

28	 Livre des Miracles de saint Martial, éd. cit., p. 22.



440

de saint Martial qu’on pense avoir été rédigés au ixe siècle 29 –  il n’est fait mention 
de la dédicace de l’église du Sauveur en présence de l’empereur. Comme on 
vient de le noter, dans un de ses sermons, Adémar affirme que l’empereur assista 
en 830 à la translation du saint et à la dédicace de l’église :

Il faut donc d’abord ne pas passer sous silence le fait que l’invention ou première 
translation corporelle de notre patron eut lieu après un laps de temps de 760 ans 
depuis sa mort précieuse, soit l’année 830 de l’Incarnation. Ensuite, comme déjà 
cette invention ou translation avait commencé à être fêtée en anniversaire par 
nos pères, longtemps après la mort du très glorieux empereur Louis qui, on le 
sait, avait assisté à cette même glorieuse translation de l’apôtre et à la dédicace 
du temple du Sauveur, les païens du Nord envahirent peu après l’Aquitaine, 
s’avancèrent et firent de tels progrès en forces et en nombre qu’ils semblèrent 
laisser cette province pour ainsi dire déserte 30. 

Le seul élément qui pourrait plaider en faveur de la réalité de cet événement 
en 832 est le fait qu’on en entretenait le souvenir le 13 octobre 31 – par 
conséquent, cela est compatible avec la présence de Louis le Pieux à Jucundiacum 
le 4 octobre et avec ce qu’on sait de son itinéraire, puisqu’il est ensuite attesté 
à Tours au moment de la Saint-Martin. L’indice est toutefois ténu. Déjà au 
début du xxe siècle, Charles de Lasteyrie avait dénoncé le « fait de la fondation 
du monastère et de la dédicace de l’église par l’empereur en 832 » comme « tout 
à fait controuvé » 32. Cet historien s’était notamment employé à faire la critique 
de l’acte sur lequel semble reposer cette construction historiographique 33. 
En effet, on conserve, dans la Première Bible de Saint-Martial, le texte 
d’une forgerie grossière aux termes de laquelle Louis le Pieux aurait, en 833, 
fait don au saint confesseur – transformé en apôtre, un statut dont Adémar 
avait l’obsession, à la suite d’un grattage – Martial du fisc sur lequel s’élevait 
le castellum où il avait été inhumé, ainsi que diverses églises : il y est affirmé 
que l’empereur avait fait construire l’édifice 34, une « information » ensuite 

29	 Comme le relève à juste titre Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 45.
30	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 78‑79.
31	 Ibid., p. 74-75.
32	 Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 43 ; il confirme son jugement ibid., 

p. 46.
33	 Ibid., p. 46-50. Sur cet acte, voir déjà L. Duchesne, « Saint Martial de Limoges », Annales du 

Midi, 4, 1892, p. 289-330, p. 294.
34	 Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 420-421 (pièce justificative n° 2). 

J.-B. L. Roy-Pierrefitte, « Saint-Martial de Limoges », Bulletin de la Société archéologique 
et historique du Limousin, 11, 1862, p. 1-94, ici p. 16, avait déjà publié cet acte d’après une 
copie, en le datant de  832 de manière erronée  : on lit bien DCCCXXXIII sur le manuscrit 
(Paris, BnF, lat. 5/2, fol. 221 v). Cet acte est copié avec tout un ensemble de documents 
datant d’entre le milieu du xe  siècle et le troisième tiers du xie  siècle, voir L.  Duchesne, 



441

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

entretenue dans l’historiographie locale 35. En fait, aucune source digne de 
foi n’étaie l’intervention de Louis le Pieux à Saint-Martial 36. On peut même 
dire que le témoignage l’Astronome va plutôt en sens contraire : parmi les 
monastères qui furent fondés ou restaurés avec le soutien de Louis le Pieux, son 
biographe en mentionne deux en Limousin 37 : l’un de moines, Solignac, l’autre 
de moniales, Sainte-Marie, un établissement qui figure dans la Notitia de servitio 
monasteriorum de 819 parmi ceux ne doivent que des prières 38 et qui prendra 
par la suite le nom d’abbaye de la Règle. L’Astronome ne parle en rien de la 
basilique du Sauveur. La dédicace de Saint-Martial par l’empereur semblerait 
donc bien être une fable inventée par Adémar de Chabannes pour conférer 
plus d’autorité à cet événement, qui anticipe la réforme de l’établissement, un 
événement datant de l’époque où Charles le Chauve cherchait à s’imposer en 
Aquitaine. En cela, Charles poursuivait bien sûr l’action de son père et c’est 
cette continuité carolingienne, passée au filtre d’Adémar de Chabannes, qu’il 
convient d’analyser maintenant.

« Saint Martial de Limoges », art. cit., p. 315 ; D. Gaborit-Chopin, « La première Bible de 
Saint-Martial de Limoges », Cahiers archéologiques. Fin de l’Antiquité et Moyen Âge,  19, 
1969, p.  83-98, ici p.  83 n.  4  ; il fait immédiatement suite à deux actes de  1078, 
éd. J.‑B. Champeval, « Chroniques de Saint-Martial de Limoges. Supplément », Bulletin de 
la Société archéologique et historique du Limousin, 42, 1894, p. 304-391, à la p. 326 (no 18 
et 18bis) ; cet acte, avec une erreur de cote du manuscrit, est également édité ibid., p. 312 
(no 4). Selon le texte de la fausse donation de Louis le Pieux, non seulement l’empereur 
aurait ordonné la construction de la basilique (« basilica quam in honore Salvatoris mundi 
apud Lemovicas edificari imperaveram  »), mais ses fils, Lothaire, Pépin et Louis, «  cum 
magna parte procerum meorum » auraient assisté à la dédicace.

35	 Chronicon Lemovicense, éd. P.  Labbe, Novæ bibliothecæ […] tomus primus […], Paris, 
1657, p.  332  : 814. «  Karolus imperator obiit et Hludovicus regnum recepit et construxit 
monasterium Martialis sancti Salvatoris Lemovicensis  »  ; Chronica Gaufredi cœnobitæ 
monasterii D. Martialis Lemovicensis ac prioris Vosiensis cœnobii,  chap. XXVII, éd. P. Labbe, 
Novæ bibliothecæ […] tomus secundus […] , Paris, 1657, p. 294 : « […] basilicam regalem, 
quam divæ memoriæ Ludovicus imperator, filius Caroli Magni, a fundamentis construxerat » ; 
B.  Itier, Chronique, éd.  J.‑L.  Lemaître, Paris, Les Belles Lettres, coll. «  Les classiques de 
l’histoire de France au Moyen Âge », 1998, p. 5 : Anno gracie DCCCXL, obiit Lodovicus rex, 
qui hanc basilicam edificari precepit. Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., 
p. 43 a montré qu’il n’y avait pas lieu de prêter une attention particulière à l’année 814.

36	 M. Duchein, « Les textes antérieurs à l’an mil relatifs aux églises de Limoges », dans Recueil 
de travaux offert à M. Clovis Brunel […] par ses amis, collègues et élèves, Paris, Société de 
l’École des chartes, coll. « Mémoires et documents publiés par la Société de l’École des 
chartes », 12, 1955, p. 387-400, ici p. 395-397. Déjà, Ch. de Lasteyrie avait noté le caractère 
tardif des témoignages : « ces témoignages, tous concordants, semblent au premier abord 
très sérieux. Mais il faut remarquer qu’aucun d’eux n’est antérieur au xe siècle, qu’aucun 
d’eux par conséquent n’est contemporain » (Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, 
op. cit., p. 45).

37	 Astronomus, Das Leben Kaiser Ludwigs, chap. 19, p. 338.
38	 Notitia de servitio monasteriorum, éd. P.  Becker, dans K.  Hallinger  (dir.), Corpus 

consuetudinum monasticarum, 1, Siegburg, F. Schmitt, 1963, p. 483-499, p. 497.



442

Adémar prétend, comme cela peut se concevoir aisément, que la réforme de 
Saint-Martial eut lieu sous l’inspiration divine 39. Le saint serait même intervenu 
directement dans cette affaire. Dans un de ses quatorze sermons sur la translation 
de saint Martial 40, dont le nombre souligne l’importance de cette fête à ses yeux 41, 
Adémar relate en effet les conditions dans lesquelles les reliques, après avoir été 
déplacées lors d’un raid viking traditionnellement daté des environs de 845, 
furent retenues deux ans à Solignac. Les évêques d’Aquitaine se seraient assemblés 
auprès de la châsse et auraient supplié le saint d’accepter de retourner à Limoges ; 
ce dernier n’y aurait consenti qu’en échange de la réforme de l’observance à 
Saint-Martial 42. La réforme de 848 serait donc la conséquence de la rétention du 
corps de Martial à Solignac, ou de son refus de revenir à Limoges – du moins aux 
yeux d’un Adémar. Un historien positiviste y voit plutôt une « coïncidence », la 
volonté de « seigneurs des environs » de Solignac de mettre la main sur les reliques 
de saint Martial et la réforme qui suivit de peu cet événement donnant lieu à la 
« légende » de la volonté du saint de ne retourner chez les siens qu’à condition 
de leur adoption de la règle bénédictine 43. On pourrait aussi se demander s’il 
ne faut pas mettre cette histoire au compte d’une rivalité entre les deux pôles 
religieux de la région que sont Solignac et Saint-Martial 44, dans la dynamique 

39	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 18, éd. cit., p. 135 : « […] Ainardus princebs de basilica 
Sancti Marcialis cum aliis omnibus canonicis, Deo inspirante, proiciunt arma secularia et 
de canonicali habitu in monacorum habitum se ipsos mutant in eodem monasterio  »  ; 
Commemoratio, éd. cit. p. 1 : « Hoc Ainardus abbas ipsius loci, non invitus, set voluntarius, 
cum ipsis canonicis, Deo inspirante, egit ».

40	 Paris, BnF, lat.  2469, fol.  68  v-70  r, éd. et trad.  M.‑M.  Gauthier, «  Sermon d’Adémar de 
Chabannes », art. cit. Ce sermon a fait l’objet d’une nouvelle édition dans le cadre d’une thèse 
de l’École nationale des chartes, voir R. Richter, Martial et Adémar. Édition de 23 sermons 
du manuscrit autographe d’Adémar de Chabannes, BnF lat. 2469, ff. 1-76 (ca 1030), thèse, 
École des chartes, Paris, 2003. L’analyse des divers sermons copiés dans ce manuscrit a 
été publiée par L.  Delisle, Notice sur les manuscrits originaux d’Adémar de Chabannes, 
Paris, coll. «  Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque nationale et autres 
bibliothèques, 35 », 1896, 1re partie, p. 39-43 ; sur les sermons d’Adémar, voir D.F. Callahan, 
« The Sermons of Adémar of Chabannes and the Cult of St. Martial of Limoges », Revue 
bénédictine, 86, 1976, p. 21‑43.

41	 P. Bourgain, « La culture et les procédés littéraires dans les sermons d’Adémar de Chabannes », 
dans Cl. Andrault-Schmitt (dir.), Saint-Martial de Limoges, op. cit., p. 411-428, p. 413.

42	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 80-81 ; voir l’analyse de 
Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 49‑50.

43	 Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 50.
44	 Sur la répercussion des rivalités sur les reliques des saints et leur instrumentalisation, voir 

P. Geary, Furta Sacra. Thefts of Relics in the Central Middle Ages, Princeton, Princeton UP, 
1978, 1990 (traduction française par P.‑E. Dauzat : Le Vol des reliques au Moyen Âge. Furta 
sacra, Paris, Aubier, 1993). On notera que l’introduction de l’observance bénédictine 
à Beaulieu se fit sous l’égide de Solignac, comme le montre la charte de fondation par 
l’archevêque Raoul (voir la note suivante).



443

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

de la réforme initiée par Benoît d’Aniane une génération plus tôt et toujours à 
l’œuvre dans la région 45.

Selon le texte des miracles de saint Martial, une translation des reliques 
du premier évêque de Limoges fut célébrée en 852, avant le mois de 
septembre 46 : de la « crypte où il reposait » jusqu’alors 47, le corps du saint 
fut placé dans la basilique 48. On pourrait assez aisément y reconnaître une 
conséquence de la réforme monastique, la réorganisation de l’habitus ayant 
alors occasionné des modifications liturgiques et monumentales 49. Vers la 
même année, d’autres translations de saints eurent lieu, à la faveur de la 
diffusion de l’observance bénédictine depuis Saint-Martial 50. La translation 
de 852 est la seule qui soit mentionnée de manière datée par un document 
peu ou prou contemporain. Les autres translations sont relatées par Adémar 
de Chabannes. Ce n’est, à vrai dire, qu’à propos de la translation de 994 

45	 Sur le terreau aquitain, outre D. Iogna-Prat, « La geste des origines », art. cit., voir I. Rosé, 
Construire une société seigneuriale. Itinéraire et ecclésiologie de l’abbé Odon de Cluny (fin 
du ixe‑milieu du xe siècle), Turnhout, Brepols, coll. « Études médiévales de Nice, 8 », 2008. 
En Limousin, le dynamique bénédictine se traduit surtout par la fondation de l’abbaye de 
Beaulieu par l’archevêque de Bourges, Raoul, en  857, voir le Cartulaire de l’abbaye de 
Beaulieu (en Limousin), éd. M. Deloche, Paris, Imprimerie impériale, 1859, p. 1-7 (no 1). Sur 
la date de « cette trop magnifique charte de fondation », voir R.‑H. Bautier, « Les diplômes 
carolingiens suspects de l’abbaye de Beaulieu en Limousin  », Bulletin philologique 
et historique, 1955-1956, p.  375-398 ici p.  379-381  ; rééd. dans  : Id., Chartes, sceaux et 
chancelleries. Études de diplomatique et de sigillographie médiévales, t. 1, Paris, École des 
chartes, coll. « Mémoires et documents de l’École des chartes, 34 », 1990, p. 185-208, ici 
189-191. Dès 844, on voit Raoul promouvoir la règle bénédictine en Berry, voir Le Cartulaire 
de Vierzon, éd.  G.  Devailly, Paris, PUF, coll. «  Publications de la Faculté des Lettres et 
Sciences humaines de Rennes », 1963, p. 95-100 (no 4).

46	 Livre des Miracles de saint Martial, éd. cit., p. 26. La date est indiquée en toutes lettres ; 
la précision quant aux mois concernés résulte de l’indication de l’indiction. On notera 
qu’Adémar reconnaît lui-même que la première translation de saint Martial eut lieu en 
août (« le dixième mois »), Paris, BnF, lat. 2469, fol. 90v = sermon no 39, éd. E. Sackur, Die 
Cluniacenser in ihrer kirchlichen und allgemeingeschichtlichen Wirksamkeit bis zur Mitte 
des elften Jahrhunderts, Halle an der Saale, M. Niermeyer, 1894, 2 vol., t. II, p. 481. Selon 
M. Duchein, « Les textes antérieurs à l’an mil », art. cit., p. 396, «  la première mention 
sûre de la basilique du Sauveur qui nous soit connue est de 852 ». On nuancera juste 
ce propos sur un point  : dans les Miracula, il n’est pas fait mention de la dédicace au 
Sauveur.

47	 Livre des Miracles de saint Martial, éd. cit., p. 22 : «  […] crypta, ubi tunc temporis corpus 
S. Martialis jacuerat ».

48	 Après avoir mentionné la translation de 852, l’auteur évoque les miracles survenus « circa 
basilicam, ubi pretiosum corpus illius requiescit » (ibid., p. 26).

49	 C’est ce que suggère d’ailleurs Adémar de  Chabannes dans un de ses sermons, voir 
M.‑M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 74‑75.

50	 Ch.  de  Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op.  cit., p.  54  ; M.‑M.  Gauthier, «  Première 
campagne de fouilles », art. cit., p. 219.



444

que les témoignages liturgiques sont assez limpides 51. Les textes relatifs aux 
translations antérieures sont confus, voire contradictoires.

Adémar affirme qu’avant le retour de saint Martial de Solignac à Limoges, 
ses reliques avaient une première fois été transférées de la crypte jusque dans la 
basilique : 

Déjà, en effet, avant cet événement, une place avait paru pour lui mieux 
appropriée que sa place primitive, dans l’église qui se trouve sous le vocable de la 
Sainte-Sophie ou du Saint-Sauveur. […] C’est dans cette église, dis-je, honorée 
d’une appartenance toute particulière au Christ, que le corps du bienheureux 
apôtre avait été transféré une première fois 52.

Le moine prétend aussi que l’abandon de son sépulcre par le saint déclencha 
de « funestes avertissements du ciel » et que, pour mettre fin aux calamités qui 
affligeaient l’Occident 53, Martial revint à son emplacement initial 54. Ses propos 
semblent avoir convaincu certains historiens 55. Il n’empêche que tout cela est 
bien confus 56 et qu’en l’absence de source à peu près contemporaine, il semble 
bien hasardeux de prêter crédit au moine, qui se serait fondé sur des sources 
perdues. Ne doit-on pas plutôt toute cette construction historiographique à son 
imagination féconde ?

51	 Catalogus codicum hagiographicorum Latinorum antiquiorum saeculo XVI qui asservantur 
in Bibliotheca nationali Parisiensi, Paris/Bruxelles, A.  Picard/O.  Schepens, 1893, t.  3, 
p. 535‑538 (In translatione beati Martialis a monte Gaudio, d’après le manuscrit de Paris, 
BnF, ms. lat. 810).

52	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 74‑75 : […] in ecclesiam 
quae in sanctae Sophiae sive sancti Salvatoris nomine constat […].

53	 On sait combien Adémar se complait dans cette rhétorique, comme en témoigne sa 
description du mal des ardents. À ce propos, voir D. F. Callahan, « Adémar de Chabannes 
et la paix de Dieu », Annales du Midi, 89, 1977, p. 21-43 ; R. Landes, « Between Aristocracy 
and Heresy: Popular Participation in the Limousin Peace of God, 994‑1033 », dans T. Head, 
R. Landes (dir.), The Peace of God. Social Violence and Religious Response in France around 
the Year 1000, Ithaca (NY)/London, Cornelle UP, 1992, p. 184‑218.

54	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 76‑77. Voir aussi Ademari 
Cabannensis Chronicon, III, 16, éd. cit., p. 132 ; Adémar de Chabannes, Chronique, trad. cit., 
p. 211.

55	 J.-M. Desbordes, J. Perrier, Limoges. Crypte Saint-Martial, op. cit., p. 62‑66.
56	 De même, Adémar est confus lorsqu’il écrit : « In translatione beati Martialis, quæ Lotharii 

temporibus facta est, ut bene nostis, dilectissimi, in Montem Gaudii propter illuc primum 
translata ejusdem membra patroni omnis populus Aquitanicus cum episcopis et majoribus 
natu ac principibus acdendebat ad orationem […] » (Paris, BnF, ms. lat. 2469, fol. 88 v, éd. 
PL, 141, col. 118 A). On dut certes toucher aux reliques du temps du roi Lothaire (954‑986), 
qui passa d’ailleurs à Limoges, à la suite de l’incendie qui frappa Saint-Martial sous 
l’abbatiat de Guigue (973‑990) – voir Commemoratio, éd. cit., p. 5-6 –, mais la translation 
à laquelle semble se référer Adémar est celle liée au mal des ardents, en 994, c’est-à-dire 
après la mort du roi Lothaire.



445

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

Il faut bien, par ailleurs, reconnaître que la date de 848 et le rôle qu’Adémar 
prête au roi Charles le Chauve ne sont pas aisément conciliables. Le chroniqueur 
situe l’événement durant le carême 57, alors que les Annales Lemovicenses le 
datent précisément du 31 mars 58. Or, en 848, Pâques tomba le 25 mars : 
le 31 mars tombait donc dans le temps pascal, en la vigile du dimanche 
de Quasimodo 59. Certes, nous ne sommes pas renseignés avec précision sur 
l’itinéraire de Charles le Chauve entre le milieu du mois de mars 848 (le roi 
est alors à Bordeaux) et le 21 avril (il se trouve à Quierzy) et c’est donc sous 
toute réserve qu’il faut prendre l’information d’Adémar 60. En revanche, la 
présence de Charles le Chauve à Limoges est attestée pour l’année 849, mais 
pour autant qu’on puisse reconstituer l’itinéraire de l’ost royal en marche 
vers Toulouse, ce fut vers le mois d’août ou de septembre : cette assemblée est 
attestée par une source contemporaine, la Chronique de Fontenelle 61, due à un 
témoin oculaire 62. Par ailleurs, le 25 novembre 849, en un lieu qui n’est pas 
précisé – la tradition manuscrite est défectueuse – mais alors qu’il avait déjà 
mené ses troupes dans le sud 63, le roi Charles le Chauve récompensa Stodilon 
de s’être rallié à lui 64 : à la prière de l’évêque de Limoges, qui lui avait présenté 
un précepte d’immunité émané de ses prédécesseurs, le roi accorda aux biens 

57	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 18, éd. cit., p. 136.
58	 MGH, SS, 2, p. 251.
59	 En revanche, le 31 mars 849 tombait bien durant le carême, Pâques tombant le 14 avril.
60	 I.  Fees, Die Regesten des Kaiserreichs unter den Karolingern 751-918 (987), t.  2, Die 

Regesten des Westfrankenreichs und Aquitaniens, 1re partie : Die Regesten Karls des Kahlen 
840 (823) – 877, 1ère livraison : 840 (823) – 848, Wien/Weimar/Köln, Böhlau, 2007, p. 293-
295 (no 590-595). I. Fees laisse ouverte la question de la véracité du témoignage d’Adémar 
sur l’assemblée de Limoges durant le carême 848.

61	 «  Les premières Annales de Fontenelle (Chronicon Fontanellense)  », éd. J.  Laporte, 
Mélanges. Documents. Société historique de Normandie, 15, Rouen/Paris, 1951, p. 63-91, 
p. 80-83 = MGH, SS, 2, p. 302. Sur cette expédition, voir L. Auzias, L’Aquitaine carolingienne 
(778-987). Première partie : Le royaume carolingien d’Aquitaine (778-877), Toulouse/Paris, 
E. Privat/H. Didier, 1937, p. 257.

62	 J.L. Nelson, Charles the Bald, London/New York, Longman, 1992, p. 156 n. 110.
63	 Le 18 octobre 849, le roi fait une donation à l’un de ses fideles à Albi : Recueil des actes 

de Charles II le Chauve, roi de France, éd. G. Tessier, t. 1 : 840-860, Paris, Impr. nationale, 
coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France », 1943, p. 317-319 (no 120).

64	 Pépin  II, qui avait reçu le Limousin aux termes du traité de Saint-Benoît sur Loire (845), 
donne à Stodilon du dilectissimus dans un diplôme  : Recueil des actes de Pépin  Ier et 
de Pépin  II, rois d’Aquitaine (814-840), éd.  L.  Levillain, Paris, Imprimerie nationale, coll. 
«  Chartes et diplômes relatifs à l’histoire de France  », 57, 1926, p.  225  ; voir L.  Auzias, 
L’Aquitaine carolingienne, op.  cit., p.  249 n.  2. M.  Aubrun, L’Ancien diocèse de Limoges 
des origines au milieu du xie siècle, Clermont-Ferrand, Institut d’études du Massif Central, 
coll. « Publications de l’Institut d’études du Massif Central », 21, 1981, p. 130 n. 42, souligne 
à juste titre que cette mention est « bien peu fréquente » ; en revanche, il attribue à tort 
à l’auteur des Annales de Saint-Bertin une allusion à Stodilon en fait due à Adémar de 
Chabannes (ibid., p. 130 n. 43).



446

de l’Église de Limoges protection et immunité et abandonna le produit 
de l’impôt en aumône pour les pauvres et pour l’entretien des fratres 65. En 
fonction du degré de précision que l’on exige pour passer les sources au crible 
de la critique documentaire, on peut être amené à remettre en question le 
témoignage d’Adémar, auquel cas rien ne permettrait de dire que Charles 
le Chauve fut impliqué directement dans la réforme de Saint-Martial 66. Reste 
à expliquer comment le soutien à l’observance bénédictine pouvait à juste titre 
passer pour l’expression du soutien envers celui qui revendiquait la légitimité 
de l’héritage paternel en Aquitaine.

Nous avons vu que l’implication de Louis le Pieux dans la dédicace de l’église 
du Sauveur, durant la période de crise de son règne impérial, était sujette à 
caution. Néanmoins, et en dépit de la critique sévère de Ch. de Lasteyrie 67, 
l’idée d’une translation vers 832 (830 ou 833), persiste dans l’historiographie 
contemporaine 68. On n’a toutefois pas assez prêté attention à un sermon 
d’Adémar dans lequel le moine date l’événement du temps où Louis le Pieux 
était roi d’Aquitaine (781‑814) : 

En ces temps-là, alors que Charlemagne, empereur Auguste, et son fils tenaient 
les insignes de l’empire, ce temple fut tout d’abord bâti par les Limousins, 

65	 Recueil des actes de Charles II le Chauve, t. 1, éd. cit., p. 319-322 (no 121).
66	 F.  Lot et L.  Auzias se sont ralliés au témoignage d’Adémar, le premier en arguant 

explicitement du fait que la mention de la réforme de Saint-Martial durant le carême ne 
disqualifiait pas l’assertion du chroniqueur  : F.  Lot, L.  Halphen, Le Règne de Charles le 
Chauve (840-877). Première partie (840‑851), Paris, Champion, coll.  «  Bibliothèque de 
l’École des hautes études. Sciences historiques et philologiques,  175  », 1909, p.  191-
192 n.  1  ; L.  Auzias, L’Aquitaine carolingienne, op.  cit., p.  249. Mais il faut rappeler qu’il 
s’agit d’une construction historiographique  : J.  Gillingham, «  Ademar of Chabannes and 
the History of Aquitaine in the Reign of Charles the Bald », M.T. Gibson, J.L. Nelson (dir.), 
Charles the Bald: Court and Kingdom, Aldershot, Variorum, 1990, p.  41-51, a montré la 
prudence avec laquelle il convient de manier le témoignage d’Adémar à propos du règne de 
Charles le Chauve, car les originalités de son récit semblent être davantage le fruit de son 
imagination – ou des déductions que lui suggère l’examen des sources connues – que le 
résultat de la consultation de sources aujourd’hui perdues.

67	 Ch. de Lasteyrie, L’abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 43.
68	 Voir M.-M. Gauthier, « Première campagne de fouilles », art. cit., p. 223 (n° 23), qui relève 

la critique de Ch. de Lasteyrie mais lui reproche de ne pas être constant dans sa remise en 
question des sermons d’Adémar ; J.‑M. Desbordes, J. Perrier, Limoges. Crypte Saint-Martial, 
op. cit., p. 31, 62‑66 ; J.‑Fr. Boyer, « Catalogue des reliquaires et objets d’orfèvrerie à Saint-
Martial de Limoges », Bulletin de la Société archéologique et historique du Limousin, 134, 
2006, p.  101-162, ici p.  114 (n°  44). Deux ans avant la publication de la monographie de 
Ch. de Lasteyrie, un de ses confrères chartistes avait défendu la véracité de la translation 
de  832 au seul motif –  discutable  – que les sermons d’Adémar avaient une «  valeur 
probante  »  : J.  Lair, Études critiques sur divers textes des xe et xie  siècles, t.  2, Historia 
d’Adémar de Chabannes, Paris, A. Picard, 1899, p. 247-249 (App. I : « Sur la translation des 
reliques de saint Martial et sur la dédicace de Saint-Sauveur de Limoges, en 832 »).



447

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

ce même Louis, alors roi d’Aquitaine, en donnant l’ordre, y prêtant effort et 
faisant pression pour que sa dédicace eût lieu. Cette première dédicace eut lieu 
le 13 octobre 69.

Certes, cela est en opposition formelle avec la datation de l’année 830, qu’on 
trouve dans un autre sermon d’Adémar 70. Or, comme on l’a vu plus haut, 
Adémar connaissait le récit de l’Astronome 71 : c’est peut-être là qu’il glana 
l’idée d’une dédicace au moment où l’empereur avait des déboires avec son 
fils, Pépin d’Aquitaine. Il n’est pas impossible qu’Adémar ait ainsi daté, par 
le recours à ses lectures, un fait dont, de son temps, on entretenait le souvenir 
diffus, à savoir l’influence du fils de Charlemagne. Louis résida aux environs 
de Limoges du temps où il était roi d’Aquitaine : le 3 août 794, au palais de 
Jucundiacum, il confirma les biens de l’abbaye de Nouaillé et lui accorda 
l’immunité 72. Qui plus est, le roi ne pouvait qu’être bien informé de la situation 
des établissements ecclésiastiques du diocèse de Limoges, voire s’y intéresser, 
puisque le responsable de sa chancellerie n’était autre que l’évêque de Limoges, 
Regimpert 73. Par ailleurs, dans le même sermon où il fait état de l’action de 
Louis le Pieux en tant que roi des Aquitains, Adémar mentionne le don, par 
Charlemagne et son fils, d’un suaire envoyé par le patriarche de Jérusalem 74. 
Cela nous situerait donc plutôt vers le moment du couronnement impérial de 
Charlemagne 75 et confirmerait, sinon explicitement la dédicace de la basilique 
du Sauveur sous le règne de Louis en Aquitaine, du moins l’intérêt que le roi et 
son père portaient à l’établissement limougeaud. Le relatif retard avec lequel la 
réforme fut introduite à Saint-Martial et l’opposition de l’évêque du lieu, sous 

69	 Paris, BnF, ms.  lat.  2469, fol. 90v =  sermon no  39, éd. E.  Sackur, Die Cluniacenser, t.  2, 
op. cit., p. 481.

70	 M.-M. Gauthier, « Sermon d’Adémar de Chabannes », art. cit., p. 78‑79.
71	 Voir supra, n. 13.
72	 Chartes de l’abbaye de Nouaillé de 679 à 1200, éd. P. de Monsabert, Poitiers/Paris, Renault/

Société des archives historiques du Poitou, 1936, p. 8-10 (no 6) = BM² 516 (497).
73	 Ph. Depreux, Prosopographie de l’entourage de Louis le Pieux, op. cit., p. 361 (n° 228).
74	 Paris, BnF, ms.  lat. 2469, fol. 90v =  sermon no  39, éd. E.  Sackur, Die Cluniacenser, t.  2, 

op.  cit., p.  482  : «  Hoc autem modo in ista Salvatoris basilica prandeum mundissimum 
vice reliquiarum ex illo corpore, quod de virgine Maria natum et a Iudeis crucifixum est et 
resurrexit et in coelum ascendit et iudicabit vivos et mortuos, collocatum est cura regum 
Caroli et Ludvici magnorum Augustorum. Apud sanctam enim resurrectionem in Hierosolimis 
super sanctum Domini sepulchrum, ubi corpus Domini a Ioseph et Nichodemo sepultum 
est, patriarcha Hierosolimorum rogante per epistolam Carolo Augusto misteria celebravit 
ipsumque prandeum, in quo involutum est corpus Domini, quasi de membris dominicis 
benedictionem huic ecclesiae direxit ». À ce propos, voir L. Delisle, Notice sur les manuscrits 
originaux, op. cit., p. 47‑48.

75	 M.  Borgolte, Der Gesandtenaustausch der Karolinger mit den Abbasiden und mit den 
Patriarchen von Jerusalem, München, Arbeo-Gesellschaft, coll. « Münchener Beiträge zur 
Mediävistik und Renaissance-Forschung », 25, 1976.



448

Charles le Chauve, n’en prennent que plus de relief : le souvenir de l’action 
du roi Louis – si tant est qu’on puisse interpréter les propos d’Adémar comme 
l’expression d’un souvenir avéré – tendrait à prouver que cette entreprise fut 
vraiment laborieuse.

Comme on l’a vu, d’après Adémar de Chabannes – qui est seul à le relater 
et  uniquement dans sa Chronique – l’évêque de Limoges, Stodilon, aurait 
été opposé au changement d’observance des clercs de Saint-Martial en 848 et 
seules les largesses de Charles le Chauve l’auraient fait fléchir 76. On a proposé 
d’expliquer cette opposition par le « trop proche voisinage » de l’abbaye de 
Beaulieu, fondée par l’archevêque de Bourges Raoul 77. La chronologie rend 
toutefois cette analyse caduque, la fondation de Beaulieu (et celle, avortée, de 
Végennes 78) ayant eu lieu quelques années plus tard. On a aussi supposé que 
l’opposition de l’évêque s’expliquait à la fois par des mobiles économiques (la 
réforme soustrayait à son autorité le temporel de l’abbaye 79) et par des mobiles 
politiques, Charles le Chauve étant venu au Palais-sur-Vienne « afin de susciter 
en sa faveur un rassemblement des grands d’Aquitaine contre son neveu et 
concurrent, Pépin II, que soutenait justement l’évêque » 80. Il semble en tout 
cas indéniable que la diffusion de la règle bénédictine fut un instrument de 
rayonnement – ou un mode de reconnaissance par les grands – de l’autorité de 
Charles le Chauve qui cherchait alors à s’imposer en Aquitaine ; en témoignent 
non seulement le ralliement de l’évêque de Limoges, mais aussi celui de son 
métropolitain 81, qui était au demeurant un fervent partisan de l’observance 
bénédictine à laquelle lui-même avait été formé 82. En cela, le roi Charles 
s’inscrivait dans la continuité de l’action de son père et confirmait l’intérêt de 
sa dynastie pour cet établissement, ce dont l’épithète que d’aucuns lui associent 
garde souvenir.

En effet, Adémar, qui dans sa Chronique emploie l’adjectif regalis une petite 
trentaine de fois, ne l’applique qu’à une seule église, qu’il désigne ainsi à quatre 

76	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 18, éd. cit., p. 136.
77	 J.  Becquet, «  Les chanoines réguliers en Limousin aux xie et xiie siècles  », Analecta 

Praemonstratensia, 36, 1960, p. 193-235, p. 198‑199.
78	 Cartulaire de l’abbaye de Beaulieu, éd. cit., p. 36-39 (no 16).
79	 M. Aubrun, L’ancien diocèse de Limoges, op. cit., p. 130.
80	 B.  Barrière, «  L’abbaye Saint-Martial de Limoges au Moyen Âge  », dans R.  Savy (dir.), 

Les  Limousins en quête de leur passé, Limoges, Pulim, 1986, p.  25-38, rééd. dans  : 
B.  Barrière, Limousin médiéval. Le temps des créations. Occupation du sol, monde laïc, 
espace cistercien. Recueil d’articles, Limoges, Pulim, 2006, p. 235-246, p. 236.

81	 Sur les choix politiques de Raoul, voir M. Aubrun, L’Ancien Diocèse de Limoges, op. cit., 
p. 154.

82	 J.  Péricard, Ecclesia Bituricensis. Le Diocèse de Bourges des origines à la réforme 
Grégorienne, Clermont-Ferrand, Fondation Varenne, coll. « Collection des thèses, 7 », 2006, 
p. 269.



449

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

reprises, Saint-Martial de Limoges. C’est le cas à propos de la consécration du 
sanctuaire 83 et à propos de l’agrandissement de l’édifice, au début du xie siècle : 
le chroniqueur le désigne comme « la basilique royale » sans autre allusion à sa 
dédicace que la présence du tombeau de saint Martial 84. D’autres mentions 
s’avèrent plus intéressantes pour cerner la portée de cette appellation. Tel est le 
cas du sacre de Charles l’Enfant en 855, comme roi d’Aquitaine 85 : « la quinzième 
année après la bataille de Fontenoy, du vivant de son frère l’empereur Lothaire, 
Charles 86 fut oint roi de Francie, d’Aquitaine et de Bourgogne à Limoges, dans 
la basilique du Sauveur, dite royale, où est enterré le corps de saint Martial, 
près de la basilique Saint-Pierre ». Le souvenir de cet événement était, semble-
t-il, entretenu par la présence d’une statue équestre qui célébrait le prestige de 
Limoges aux temps carolingiens 87. De même, lorsqu’il décrit l’adventus du duc 
Guillaume V d’Aquitaine à Limoges en 1023, pour y installer l’évêque Jourdain, 
Adémar a recours aux mêmes termes : 

Toute la cité s’avança à sa rencontre dans la joie : bientôt il se hâta vers la 
basilique royale où il est accueilli par les moines, en habits blancs et chapes de 
pure soie, portant le livre des saints évangiles, l’encensoir, les chandeliers et l’eau 
bénite, comme ils ont l’habitude de le faire pour accueillir le duc. Puis il partit 
entendre la messe au tombeau de saint Martial et il reçut ce jour-là au monastère 
une hospitalité digne d’un roi 88.

À chaque reprise, Adémar emploie non seulement l’adjectif regalis, mais 
il l’applique systématiquement au substantif basilica, forgeant ainsi une 

83	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 16, éd.  cit., p.  132  : « […] magnam […] basilicam 
Salvatoris regalem […] ».

84	 Ibid., III, 49, p. 169 : Per hos dies Josfredus basilicam regalem majori opere coepit renovare. 
On lit une formulation similaire dans les Annales Lemovicenses, qu’on doit également à 
Adémar : 1017. Basilica regalis Salvatoris incoata reedificari maiori amplitudine a Iosfredo 
abbate (MGH, SS,  2, p.  252). Ce sont là nos seules sources d’information à ce sujet, 
cf. Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 71.

85	 À ce propos, voir J. Martindale, « Charles the Bald and the Government of the Kingdom of 
Aquitaine », dans M.T. Gibson, J.L. Nelson (dir.), Charles the Bald, op. cit. (1990), p. 115-138, 
ici p. 117-118 ; J.L. Nelson, Charles the Bald, op. cit. (1992) p. 173-174. Sur le rôle de Limoges 
comme pôle royal aux yeux d’Adémar de Chabannes, voir R. Landes, Relics, Apocalypse, 
op.  cit., p.  217-218  ; plus généralement, sur Limoges en tant que «  Reims  » des ducs 
d’Aquitaine, voir G. Pépin, « Les couronnements et les investitures des ducs d’Aquitaine 
(xie-xiie siècle) », Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte, 36, 2009, p. 35-65, 
ici p. 36‑40.

86	 Adémar confond les homonymes : il ne s’agit pas de Charles le Chauve, mais de son fils.
87	 T. H. Orlowski, « La statue équestre de Limoges et le sacre de Charles l’Enfant. Contribution 

à l’étude de l’iconographie politique carolingienne », Cahiers de civilisation médiévale, 30, 
1987, p. 131‑144.

88	 Ademari Cabannensis Chronicon, III, 57, éd. cit., p. 178 ; Adémar de Chabannes, Chronique, 
éd. cit., p. 276.



450

expression 89 qu’au xiie siècle Geoffroy de Vigeois reprendrait encore 90. Il est 
probable qu’Adémar connaissait l’intime parenté étymologique entre basilica et 
basileus 91 et jouait donc sur les mots pour célébrer le statut royal du sanctuaire. 
Peut-être le bien fonds était-il d’origine fiscale, s’il est possible d’apporter sur 
ce point quelque crédit à la donation de 833, qui n’est pourtant qu’un faux 
grossier 92  – à moins qu’au contraire, ce ne soit l’épithète regalis accolée à la 
basilique de Saint-Martial qui suscita l’idée que cette dernière aurait pu avoir 
été construite sur des terres fiscales.

On s’arrêtera, enfin, sur la dédicace au Sauveur, qu’Adémar évoque à plusieurs 
reprises 93 : il s’agit d’une dédicace dont la valeur politique est indéniable. Or 
on dispose d’un diplôme de Pépin Ier d’Aquitaine, antérieur à la consécration 
imputée à Louis le Pieux si l’on retient l’hypothèse de 832, qui prouve l’usage à 
cette époque de la dédicace à saint Martial 94. À vrai dire, hormis sous la plume 
d’Adémar et dans le faux diplôme de 833, les allusions à la dédicace au Sauveur ne 
sont pas légion 95. Certes, il n’y a pas lieu de douter de la réalité de cette dédicace 
au xe siècle 96, mais il est troublant de ne pas y trouver d’allusion dans les Annales 
Lemovicenses, quand elles mentionnent l’adoption de la règle bénédictine dans 
le monasterium S. Martialis 97. Dans les années 830, la dédicace au Sauveur était 

89	 R.  Landes relève cette expression, mais n’en propose pas d’explication, voir Relics, 
Apocalypse, op. cit., p. 50, 69.

90	 Chronica Gaufredi […] prioris Vosiensis cœnobii, éd.  cit., p.  294 (chap.  XXVII). Sur cette 
appellation, voir J.‑B. L. Roy-Pierrefitte, « Saint-Martial de Limoges », art. cit., p. 15.

91	 Selon Isidori Hispalensis episcopi Etymologiarum sive originum libri  XX, XV, iv, 11, 
éd. W. M. Lindsay, t. 2, Oxford, Oxford UP, coll. « Oxford Classical Texts », 1911, p. 169. Adémar 
connaissait l’œuvre d’Isidore de Séville, voir R. Landes, Relics, Apocalypse, op. cit., p. 100.

92	 Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-Martial, op. cit., p. 420-421 (pièce justificative no 2) : 
« […] dono Deo et sancto Marciali de regali fisco castellum ubi sanctus quiescit humatus […] ». 
L’historien de Saint-Martial considère ce document comme un « faux, fabriqué de toutes 
pièces » (ibid., p. 47) : « En voyant la fausseté de la plupart des allégations renfermées dans 
le prétendu diplôme de 833, nous nous refusons à croire qu’il ait la moindre base sérieuse » 
(ibid., p. 48).

93	 C’est le cas dans la Commemoratio, dans la Chronique et dans ses sermons.
94	 Recueil des actes de Pépin Ier et de Pépin II, éd. cit., p. 43 (no 11, acte du 6 juin 828 pour le 

monastère de Montolieu) : Actum in sancti Martialis monasterio.
95	 La dédicace principale et traditionnelle est celle à saint Martial, comme en témoigne, par 

exemple, l’acte d’association spirituelle de février 942 : Ch. de Lasteyrie, L’Abbaye de Saint-
Martial, p. 422 (no 4). M. Duchein, « La Basilique du Sauveur à l’Abbaye de Saint-Martial de 
Limoges », Bulletin de la Société archéologique et historique du Limousin, 83, 1949, p. 284-
311, n’aborde pas la question de la dédicace et de sa date.

96	 Elle est au moins attestée par un acte original d’avril 952 : « Aimericus abbas monasterii 
sancti Salvatoris et sancti Marcialis Lemovicensis  », éd.  A.  Sohn, Der Abbatiat Ademars 
von Saint-Martial de Limoges (1063‑1114). Ein Beitrag zur Geschichte des cluniacensischen 
Klösterverbandes, Münster, Anschendorff, 1989, coll. « Societas et Fraternitas. Beiträge zur 
Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinertums, 37 », p. 315 (no 1).

97	 MGH, SS, 2, p. 251.



451

philippe depreux     R
éform

e m
onastique et discours historiographique

hautement marquée politiquement : il s’agissait d’un culte promu par Louis 
le Pieux et Benoît d’Aniane qui, dans la période de crise qui caractérise ces années, 
se transforme en manifeste du soutien à l’empereur 98. Par conséquent, il ne serait 
pas invraisemblable que la dédicace de l’église Saint-Martial au Sauveur ait quelque 
rapport avec la visite que Louis le Pieux fit à Limoges, lorsqu’il prit deux mesures 
d’importance : Bernard de Septimanie fut privé de ses honores et Pépin Ier, privé 
de son royaume d’Aquitaine au profit de Charles le Chauve 99. Cela ne signifie 
pas que Louis le Pieux ordonna effectivement de procéder au changement de 
dédicace, mais cela permet de penser que, pour le moins, certains jalons politiques 
furent posés en ce sens. Il serait ainsi possible de considérer que ce n’est qu’ensuite 
– vers le milieu du ixe siècle ? – que, par attachement à la cause carolingienne ou 
par ralliement à cette dernière, on procéda à un changement de dédicace qui faisait 
la part belle au souvenir de celui qui, fort vraisemblablement, avait œuvré – de 
prime abord en vain – pour que la basilique suburbaine de Limoges embrassât le 
même statut que les moines de Saint-Denis près Paris (en 832), alors que les frères 
de Saint-Martin, eux aussi présents en Limousin par le biais de leur dépendance de 
Saint-Yrieix 100, narguaient leurs confrères depuis leur statut canonial particulier 101 

– d’où le mépris bien senti d’Adémar.
Le témoignage du chroniqueur sur la dédicace et la réforme de Saint-

Martial de Limoges ne peut donc pas être cru à la lettre – trop d’incohérences, 
d’approximations ou d’assertions invérifiables tissent son œuvre 
historiographique, une œuvre dont les historiens font bien souvent leurs 
choux gras, faute de disposer d’autres sources. Néanmoins, plusieurs indices 
nous font penser que la transformation de Saint-Martial d’une communauté 
de clercs indifférenciée du reste de la communauté presbytérale limougeaude 
– voire limousine 102 – placée sous l’autorité de l’évêque en une communauté 

98	 Ph.  Le  Maître, «  Image du Christ, image de l’empereur. L’exemple du culte du saint 
Sauveur sous Louis le  Pieux  », Revue d’Histoire de l’Église de France,  68, 1982, p.  201-
212 ; J.M.H. Smith, « Culte impérial et politique frontalière dans la vallée de la Vilaine : le 
témoignage des diplômes carolingiens dans le cartulaire de Redon », dans Landévennec 
et le monachisme breton dans le haut Moyen Âge. Actes du colloque du 15e  centenaire 
de l’abbaye de Landévennec, 25-27  avril  1985, Landévennec, Association Landévennec 
485‑1985, 1986, p. 129‑139.

99	 Astronomus, Das Leben, chap. 47, éd. cit., p. 470‑471.
100	 A. Massoni, « Le chapitre de Saint-Yrieix : une dépendance martinienne en terre limousine », 

dans Cl. Andrault-Schmitt, Ph. Depreux (dir.), Chapitres séculiers et production artistique 
au xiie siècle. Vie canoniale, art et musique à Saint-Yrieix (Actes du colloque de juin 2009), 
sous presse.

101	 E. R. Vaucelle, La Collégiale de Saint-Martin de Tours des origines à l’avènement des Valois 
(397‑1328), Paris, A. Picard, 1908, p. 71 sq.

102	 Il faut en effet comprendre dans cet ensemble au moins la communauté de Saint-Junien. 
Ceci sera démontré dans une autre publication.



452

monastique en communion avec la réforme d’Aniane fut une œuvre politique 
de longue haleine, initiée par Louis le Pieux, peut-être dès l’époque où il était 
roi des Aquitains, et parfaite sous Charles le Chauve, en un moment où Limoges 
pouvait faire figure de haut lieu politique à l’échelle de l’Aquitaine.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

453

ÉCRITURE DE L’HISTOIRE ET COMPÉTITION :  
L’ÉCHEC DU PROJET DE MARIAGE ENTRE  

CHARLES LE JEUNE ET LA FILLE D’OFFA DE MERCIE

Régine Le Jan
Université Panthéon-Sorbonne

Les monastères carolingiens apparaissent comme des « lieux centraux », 
polarisateurs d’échanges, et la figure des abbés, construite par l’écriture des 
Gesta abbatum, participe à l’élaboration de leur centralité. Depuis les travaux 
de Michel Sot, nul n’ignore plus que les Gesta abbatum, apparus à l’époque 
carolingienne sur le modèle du Liber Pontificalis, cherchaient à construire 
le pouvoir du monastère dans une lignée abbatiale sacrée, dans la pierre du 
monastère et dans un patrimoine, que chaque abbé avait mission d’accroître 
et de défendre 1. Pour un abbé carolingien, commander l’histoire de ses 
prédécesseurs depuis le saint fondateur revenait à créer une mémoire, au sens 
halbwachsien du terme, une mémoire sociale, fondatrice d’identité et porteuse 
de légitimité 2. L’hommage rendu à l’historien des Gesta me donne ici l’occasion 
d’étudier un passage des Gesta des abbés de Fontenelle-Saint-Wandrille qui 
illustre les problèmes soulevés par « l’écriture de l’histoire ». En effet, si le cadre 
général dans lequel s’inscrit l’apparition d’un genre nouveau, celui des Gesta 
abbatum et des Gesta episcoporum, est bien connu, le contexte qui détermine 
la décision prise par tel abbé de faire écrire l’histoire de son monastère à un 
moment précis l’est beaucoup moins. L’attention visible portée au patrimoine 
dans les Gesta carolingiens prouve qu’ils ont été un instrument dans la lutte pour 
reconstituer le patrimoine et récupérer les terres qui avaient été concédées en 
bénéfice au viiie et au début du ixe siècle, et les Gesta de Fontenelle ne font pas 
exception à la règle, puisqu’on trouve plus de soixante documents qui y sont 
retranscrits ou mentionnés. Mais d’autres motivations moins visibles sont liées 
aux tensions internes causées par exemple par des réformes ou par des relations 

1	 M. Sot, Gesta episcoporum, Gesta abbatum, Turnhout, Brepols, coll. « Typologie des sources 
du Moyen Âge occidental », 37, 1981.

2	 M. Halbwachs, Les Cadres sociaux de la mémoire, Paris, F. Alcan, 1935. J. Fentress, C. Wickham, 
Social memory, Oxford, Blackwell, 1992.



454

de compétition extérieures. L’agencement et la sélection des faits permettent de 
comprendre que la mémoire était elle-même enjeu de la compétition. 

L’épisode choisi est tiré de la notice de Gervold, abbé de 787/789 à 807. Elle 
raconte entre autres choses que l’abbé avait été chargé par Charlemagne de 
l’administration des douanes dans les ports du royaume et plus particulièrement 
à Quentovic, qu’il était en relations suivies avec le roi Offa de Mercie qui lui 
avait adressé plusieurs lettres l’assurant de son amitié. L’auteur relate que 
Gervold avait été légat du roi Charles pour régler les conséquences d’une affaire 
diplomatique difficile, celle de la demande en mariage de la fille d’Offa par 
Charles le Jeune, fils de Charlemagne. Offa aurait répondu en exigeant en 
retour que Charlemagne donne sa fille Berte en mariage à son fils, ce qui aurait 
irrité le roi des Francs. Charles aurait alors fait des rétorsions commerciales en 
interdisant à tout commerçant venu d’Angleterre de débarquer sur les côtes 
franques. Le conflit aurait finalement été réglé par la médiation de l’abbé 
Gervold grâce à l’amitié que lui témoignait le roi de Mercie.

L’existence du projet de mariage, jusqu’à présent acceptée par toute 
l’historiographie 3, vient d’être remise en cause par Rosamond McKitterick 
dans son récent livre sur Charlemagne 4. L’historienne avance que l’auteur 
écrit plus de trente ans après les faits supposés, que ni les sources franques 
ni les sources anglo-saxonnes ne font mention du projet et que certaines 
mentions dans les lettres d’Alcuin, souvent avancées pour confirmer et dater 
l’échec du projet de mariage aux environs de 789, sont peu probantes. La 
distance chronologique entre les faits et la rédaction tombe si l’on considère 
que l’auteur s’appuyait sur les archives de son monastère, comme l’a montré 
Ian Wood 5. L’argument a silentio demanderait à être étayé car bien d’autres 
faits ont été passés sous silence dans les sources historiographiques et, pour 
ce qui concerne les relations entre l’Angleterre et le continent, on a déjà 
noté que la Chronique anglo-saxonne, principale source anglaise, portait 

3	 F. Stenton, Anglo-Saxon England, 3e éd., Oxford, Clarendon press, 1989, p. 220. J.‑M. Wallace-
Hadrill, « Charlemagne and England », dans id., Early Medieval History, Oxford, Blackwell, 
1975, p. 155-180, B. Kasten, Königssöhne und Königsherrschaft. Untersuchungen zur Teilhabe 
am Reich in der Merowinger-und Karolingerzeit, Hanover, Hahn, coll. « MGH Schriften, 44 », 
1997. J.L. Nelson, « Carolingian Contacts », dans M. Brown, C. Farr (dir.), Mercia: An Anglo-
Saxon Kingdom in Europe, London/New York, Leicester UP, coll. « Studies in the early History 
of Europe », 2001, p. 126-144, ici 132-133. J. Story, « Charlemagne and the Anglo-Saxons », 
dans J.  Story  (dir.), Charlemagne, Empire and Society, Manchester, Manchester  UP, 2005, 
p. 195‑210.

4	 R. McKitterick, Charlemagne: The Formation of a European Identity, Cambridge, Cambridge UP, 
2008, p. 282‑283.

5	 I. Wood, « Saint-Wandrille and its Historiography », dans I. Wood, G.A. Loud (dir.), Church 
and Chronicle in the Middle Ages. Essays Presented to John Taylor, London/Rio Grande (OH), 
Hambledon Press, 1991, p. 1‑14.



455

régine le jan    L’échec du projet de m
ariage entre Charles le Jeune et la fille d’O

ffa de M
ercie

très peu d’intérêt aux événements francs – deux mentions seulement pour 
le règne de Charlemagne, dont la mort de l’empereur – et que les annales 
carolingiennes ne s’intéressaient pas davantage à l’histoire anglo-saxonne 6. En 
revanche, d’autres sources, comme les correspondances, attestent de relations 
politiques et culturelles nombreuses et suivies entre les royaumes anglo-saxons 
et la Francie carolingienne 7, bien que la Mercie soit sous-représentée dans les 
sources attestant de ces relations car les deux grandes collections de lettres 
sont celles du West Saxon Boniface et du northumbrien Alcuin 8. Par ailleurs, 
le monastère était, depuis sa fondation au viie siècle, largement tourné vers 
l’Angleterre et on y était bien au fait des relations entre les deux rives de la 
Manche. Cependant, rien ne pourra jamais ni prouver ni infirmer qu’il y 
eut de réelles négociations pour unir le fils de Charlemagne et la fille d’Offa. 
À défaut de pouvoir croiser des sources, l’historien d’aujourd’hui se voit 
donc contraint de s’interroger sur la plausibilité et la probabilité des faits 
rapportés, et sur les motivations qui ont conduit à insérer les faits dans un 
récit. Le programme de recherches sur la compétition me conduit à envisager 
la question en termes d’échanges compétitifs : 1) Quel intérêt l’auteur des 
Gesta avait-il à faire sortir de l’oubli, voire à « inventer », des faits qui ne sont 
mentionnés nulle part ailleurs ? 2) Le projet de mariage est-il plausible et que 
révèle-t-il des relations intrafamiliales carolingiennes et des interactions entre 
les rois francs et les rois anglo-saxons ?

La récente et excellente édition des Gesta de Fontenelle fait le point sur les 
problèmes de rédaction de l’œuvre et on peut désormais admettre qu’il n’y 
eut qu’un auteur, moine de Fontenelle, et que l’œuvre est cohérente  9. Les 
Gesta s’ouvrent sur la notice de Wandrille, le fondateur, et se terminent avec 
celle d’Anségise, abbé de 823 à 833. Entre les deux, un siècle d’abbatiats, 
de Bain à Gervold, avec deux séries d’omissions, l’une après Wandrille, 
l’autre après Gervold. Les Gesta ont donc été rédigés après l’abbatiat 
d’Anségise, sans doute sous son successeur Foulques, entre 834 et 845. Un 
continuateur a inséré ensuite les noms des trois successeurs d’Anségise. 

6	 J.L. Nelson, « Carolingian Contacts », dans M. Brown, C. Farr, Mercia, op. cit., p. 126-143, ici 
p. 130.

7	 R. McKitterick, « England and the Continent », dans R. McKitterick (dir.), The New Cambridge 
Medieval History, Cambridge, Cambridge UP, 1995, t. 2, p. 64-84. J. Story, « Charlemagne », 
op. cit., p. 195-196.

8	 J.L. Nelson, « Carolingian Contacts », art. cit., p. 131.
9	 Chronique des abbés de Fontenelle (Saint-Wandrille), éd. P. Pradié, Paris, Les Belles Lettres, 

coll. « Les classiques de l’histoire de France au Moyen Âge », 1999, p. XXIV‑XXXIII.



456

L’abbé Gervold est une figure importante dans les Gesta, puisque sa notice 
précède immédiatement celle d’Anségise et que l’auteur n’a pas consacré 
de notices aux deux successeurs de Gervold, les abbés Trasaire (807‑817) et 
Eginhard (817‑823), même s’il les mentionne. Comme l’a noté Ian Wood, 
la rédaction des Gesta de Fontenelle est certainement à mettre en relation 
avec le patrimoine du monastère et avec les demandes réitérées auprès des 
rois carolingiens de restitutions et de confirmation de leurs terres  10. Pour 
ce faire, l’auteur cherche à imposer l’idée que depuis sa fondation au milieu 
du viie siècle, le monastère de Fontenelle avait toujours été extrêmement 
proche des Pippinides. Il souligne donc le lien étroit qui aurait existé entre 
ces derniers et le fondateur Wandrille, présenté comme l’oncle paternel de 
Pépin II, « chef des Francs et fils d’Anschise » 11. Il note également l’aide 
du maire du palais de Neustrie Erchinoald, dont on sait maintenant qu’il 
appartenait à un même groupement politique que les Pippinides 12, puis le 
rôle joué par le maire Waratton et son épouse Ansflède à la fin du viie siècle, 
leurs liens avec les Pippinides par le mariage de leur petite-fille avec Drogon, 
fils de Pépin II, et enfin la prise de contrôle directe du monastère par Hugues, 
fils de Drogon et neveu de Charles Martel. C’est donc la coopération entre 
le pouvoir pippinide et le monastère qu’illustrent les notices des abbés, en 
une habile reconstruction qui cache la réalité d’une histoire beaucoup plus 
complexe, car les tensions n’ont pas manqué au viiie siècle entre le pouvoir 
carolingien et le monastère 13. Les notices des abbés Witlaïc et Gervold 
soulignent enfin leurs liens avec le palais de Charlemagne, avant la dernière 
notice, celle d’Anségise, parent de Gervold, qu’on compare à Wandrille et 
dont le nom rappelait celui du père de Pépin II. Les missions diplomatiques 
dont Charlemagne chargea les abbés en dehors de leur monastère renforcent 
aussi l’idée d’une grande proximité avec la famille royale. Wicbold, neveu 
de l’abbé Witlaic, et successeur potentiel, est présenté comme ayant fait 
partie de l’ambassade envoyée à Constantinople pour négocier le mariage de 
Rotrude, fille aînée de Charlemagne, avec l’empereur Constantin, et il avait 
accompagné les légats pontificaux en Angleterre en 786. L’abbé Gervold, 
chapelain de la reine Bertrade, avant de devenir évêque d’Évreux, puis abbé 
de Fontenelle, fut un chargé de mission de premier plan et fut impliqué dans 

10	 I. Wood, « Saint-Wandrille and its Historiography », dans id., Church and Chronicle, op. cit., 
p 10.

11	 Ibid., 1, 2, p. 5.
12	 R. Le Jan, « Les élites neustriennes et Quentovic au viie siècle », dans S. Lebecq, B. Béthouart, 

L.  Verslyppe (dir.), Quentovic. Environnement, archéologie, histoire, Villeneuve d’Ascq, 
Université Lille III, 2010, p. 177‑194.

13	 I. N. Wood, « Saint-Wandrille », art. cit., p. 11‑14.



457

régine le jan    L’échec du projet de m
ariage entre Charles le Jeune et la fille d’O

ffa de M
ercie

les querelles matrimoniales entre Charlemagne et Offa de Mercie, ce qui 
permet à l’auteur de présenter Gervold comme un médiateur entre Offa, 
dont on dit qu’il était son ami très cher, et Charlemagne, dont il apparaît 
comme l’homme de confiance. Même si son rôle exact n’est pas attesté par 
ailleurs, le récit construit une proximité avec le roi et la prééminence du 
monastère.

Le projet de mariage franco-anglais et les missions diplomatiques de 
Gervold sont mis en relation avec les questions commerciales et la fonction 
d’administrateur des douanes qui conférait à l’abbé une sorte de contrôle des 
relations avec les Îles britanniques. La notice est très précise à ce sujet puisqu’on 
y lit que Gervold percevait « les redevances sur les marchandises dans les ports 
et les villes et principalement à Quentovic ». La charge confirmait le rôle du 
monastère et de son abbé dans les échanges avec l’Angleterre. La situation 
géographique de Fontenelle-Saint-Wandrille s’y prêtait bien puisque monastère 
était situé en aval de Rouen, sur la Basse-Seine par où transitait une partie du 
trafic avec l’Angleterre. Cependant la vallée de la Canche, au débouché de 
laquelle se trouvait Quentovic, débouché principal de la route septentrionale 
reliant les Îles britanniques, est à environ 160 km de Fontenelle et Boulogne, 
autre port important de cette même voie se trouvait à 200 km au nord de la 
Seine. D’autres monastères avaient des situations plus favorables encore. Il y 
avait tout d’abord Jumièges, où Charlemagne avait envoyé le duc Tassilon de 
Bavière et ses fils en 788, qui était situé à une quinzaine de kilomètres en aval 
de Fontenelle, dans une situation géographique comparable. Il y avait surtout 
Saint-Riquier dont la position était beaucoup plus centrale dans le nord-
ouest de la Francie, à une quarantaine de kilomètres au sud de Quentovic et à 
80 km au sud de Boulogne. Le monastère de Centula-Saint-Riquier avait été 
fondé au viie siècle par le groupe des Mauront, auquel se rattachait le maire 
Erchinoald, soutenu par la royauté mérovingienne au moment où Quentovic 
d’un côté, Hamwic de l’autre commençaient à s’animer. La fondation de 
Fontenelle s’était inscrite dans un contexte de compétition entre saint Ouen, 
évêque de Rouen, et le maire Erchinoald. Sous les Carolingiens, Saint-
Riquier jouissait de la faveur carolingienne : en 789, Charlemagne choisit 
comme abbé de Saint-Riquier un homme qui était beaucoup plus proche 
de lui, son ami Angilbert qui allait devenir l’amant de sa fille Berte. Dans 
sa Chronique de Saint-Riquier, Hariulf écrit que le roi combla Angilbert de 
richesses avec lesquelles il reconstruisit de fond en comble le monastère et il 
rassembla un trésor liturgique considérable ainsi qu’une collection de reliques 
à nulle autre pareille, dont il fut fait une description en 831, sur ordre de 
Louis le Pieux. Angilbert fut enfin un des quatre abbés qui furent mentionnés 
comme bénéficiaires d’aumônes dans le testament de Charlemagne. Il eut 



458

pour successeur Héric, puis Helisachar, archichapelain de Louis le Pieux, et 
enfin les petits-fils de Charlemagne, Ricbod et Nithard 14.

Cette grande proximité de Saint-Riquier avec les Carolingiens fut sans doute 
une des raisons qui conduisit l’abbé de Fontenelle à construire une mémoire 
sélective qui mettait l’accent sur les liens des abbés avec les Carolingiens et sur 
les fonctions de prestige dont ils avaient pu être chargés par eux jusqu’à Gervold. 
Car entre l’abbatiat de Gervold et celui d’Anségise, sous les deux successeurs de 
Gervold, le monastère perdit sa proximité et l’auteur ne leur consacre d’ailleurs pas 
de notices, passant directement à Anségise, « parent » de Gervold, qui entreprit de 
réformer le monastère et de lui redonner son lustre. L’écriture des Gesta s’inscrit 
dans ce contexte de réforme mais aussi de concurrence entre les monastères et de 
compétition entre les abbés, qui explique l’insertion du projet de mariage franco-
anglais, et du rôle médiateur de Gervold entre les deux souverains. 

Voyons maintenant si l’hypothèse d’un projet d’alliance matrimoniale entre 
Merciens et Carolingiens dans les années 780 est plausible. Écartons tout d’abord 
la possibilité d’une confusion, car on ne connaît aucun autre prince carolingien 
nommé Charles qui aurait pu vouloir épouser une princesse anglo-saxonne 
dans les trente ou quarante premières années du ixe siècle. Il faut aussi rejeter 
l’idée que Charles le Jeune aurait agi sans l’aval de son père, car il était encore 
étroitement dépendant de lui. D’ailleurs, pour que le projet ait été plausible, il 
faut au contraire qu’il ait été voulu par Charlemagne, pour de bonnes raisons.

Le contexte dans lequel s’inscrivent les événements relatés est celui d’un 
accroissement rapide des échanges économiques entre l’Angleterre et la Gaule, 
avec l’essor de Quentovic et de Dorestad dont la chronologie a été récemment 
revue par Simon Coupland qui place leur apogée au ixe siècle 15. Ces échanges 
économiques, dont on a de multiples traces, sont indissociables de la circulation 
des personnes – missionnaires, pèlerins, envoyés, légats, exilés – des lettres, des 
manuscrits, des cadeaux qui entretenaient les échanges culturels et politiques.

Voilà près de vingt ans maintenant que Ian Wood a avancé l’idée qu’à partir de 
la fin du vie siècle, les Francs avaient dominé le sud-est de l’Angleterre, dans un 
système de relations dissymétriques 16. Le contrôle du nord-ouest du royaume 

14	 Hariulf, Chronique de l’abbaye de Saint-Riquier, éd.  F.  Lot, Paris, A. Picard et fils, 
coll. « Collection de textes pour servir à l’étude et à l’enseignement de l’histoire », 17, 
1894.

15	 S. Coupland, «  Trading Places: Quentovic and Dorestad Reassessed  », Early Medieval 
Europe, 1/3, 2002, p. 209‑232.

16	 I. Wood, « Frankish Hegemony in England », dans M.O.H. Carver (dir.), The Age of Sutton 
Hoo. The Seventh Century in North-Western Europe, Woodbridge, Boydell press, 1992, 
p. 234‑241.



459

régine le jan    L’échec du projet de m
ariage entre Charles le Jeune et la fille d’O

ffa de M
ercie

et des relations avec l’Angleterre a été une pièce maîtresse dans la prise en main 
du royaume franc par les Pippinides, ce qui explique l’intérêt de Charles Martel 
pour cette partie du royaume et l’installation de son neveu Hugues à la tête 
des évêchés et des monastères les plus importants. Au viiie siècle, les échanges 
de toute nature entre le royaume franc et les Anglo-Saxons ont été nombreux, 
dans un système toujours dissymétrique où la compétition entre les réseaux 
se déployait de part et d’autre de la Manche. La mission anglo-saxonne venue 
de Northumbrie en Austrasie, en Frise et en Germanie au viiie siècle offrit 
d’ailleurs aux Pippinides des possibilités accrues de jeux de bascule entre les 
royaumes anglo-saxons et Joanna Story a récemment souligné que les lettres 
et les vitae des saints northumbriens révélaient l’importance des relations 
économiques, culturelles, spirituelles et politiques entre la Northumbrie et le 
royaume franc au début du règne de Charlemagne 17. Elle note également que 
la nature dissymétrique des relations de Charlemagne avec les rois anglo-saxons 
ressort bien de la lettre adressée au roi Offa de Mercie au début de 796, dans 
laquelle il fait référence aux dons tirés du trésor des Avars qu’il a envoyés aux 
archevêques anglo-saxons et à Offa lui-même « en signe d’amitié ». Et, dans une 
autre lettre, Charlemagne mentionne les distributions à ses fideles qui incluaient 
aussi les Anglo-Saxons, soulignant ainsi la dissymétrie de la relation 18. De la 
même manière, quand le pape Hadrien Ier mourut en 795, Charlemagne envoya 
des émissaires pour demander aux évêques anglais et aux rois anglo-saxons 
d’organiser des prières pour le pape qui venait de mourir et c’est probablement 
à cette occasion que le roi des Francs fut inscrit dans le Liber Vitae de Durham 
sur la liste des rois et ducs 19. En offrant des cadeaux aux rois de Mercie et de 
Northumbrie et aux archevêques anglais, en donnant des ordres aux évêques 
pour qu’ils prient pour le pape défunt, Charlemagne indiquait qu’il considérait 
l’Angleterre et ses rois comme partie de l’imperium dont il avait la charge.

Dans la réalité, la situation était un peu moins évidente, avec la montée en 
puissance du roi Offa de Mercie dans les années 780. Offa, devenu roi des 
Merciens en 757 après le meurtre d’Æthelbald, a occupé les premières années de 
son règne à consolider sa position, fragile, au cœur du royaume mercien, mais à 
partir des années 780, il a rétabli l’hégémonie mercienne sur le sud de l’Angleterre, 
traditionnelle depuis le milieu du viie siècle, mais remise en cause à chaque 
changement de règne. Simon Keynes juge possible que le Tribal Hidage, liste 
de trente-cinq peuples mentionnés avec une évaluation en hides correspondant 
probablement à des tributs, ait été réalisé à la fin du viiie siècle, sous le règne 

17	 J. Story, « Charlemagne », op. cit., p. 200.
18	 MGH, EE, IV, no 100 et J. Story, ibid., p. 201.
19	 Je suis la démonstration, très convaincante, de J. Story, ibid., p. 200‑202.



460

d’Offa 20. La liste est d’origine mercienne et les peuples sont ceux qui ont été 
soumis d’une manière ou d’une autre à la Mercie. Offa a d’abord éliminé les rois 
des Saxons du Sud au début des années 770, puis il a pris le contrôle direct du 
Kent vers 785. L’East Anglia semble avoir conservé un monnayage propre, sinon 
des rois, mais les Saxons de l’Est passent sous  domination mercienne. Il ne faut 
évidemment pas exagérer la puissance d’Offa qui ne peut se comparer à celle de 
Charlemagne, car la suprématie d’Offa sur le sud de l’Angleterre n’a pas pris une 
forme nettement institutionnelle mais s’apparentait plutôt à « a loose confederacy 
of many different peoples » 21 qui reconnaissaient sa domination, lui apportaient leur 
soutien et recevaient de lui des chartes. Sa politique allait cependant dans le sens 
d’une intégration administrative plus forte 22. 

L’année 786 fut importante pour Offa. Des légats du pape Hadrien arrivèrent 
en Angleterre, accompagnés de l’abbé franc Wicbold, pour y présenter les 
décrets réformateurs adoptés à Rome. Ils présidèrent deux conciles, l’un en 
Northumbrie, l’autre en Mercie, puis un autre à Chelsea, sous la protection 
d’Offa, pour tout le sud de l’Angleterre où ils proclamèrent les décrets. On y 
discuta aussi d’une question qui tenait à cœur à Offa, celle de la division de 
l’archevêché de Cantorbéry et de la création d’un archevêché mercien qu’Offa 
demanda avec insistance au pape 23. Cette même année, le roi de Wessex 
Cynewulf fut assassiné et Offa réussit à imposer comme roi de Wessex son 
candidat, Beorthric, auquel il donna sa fille Eadbuhr en mariage en 787/789. 
En 787, il reçut l’accord du pape pour créer un archevêque mercien à Lichfield, 
ce qui renforçait sa stature et montrait qu’il entendait gérer directement les 
affaires de son Église. Au cours du synode de Chelsea, il prit une autre initiative 
de taille en faisant sacrer roi son fils Ecgfrith, comme Charles l’avait fait pour 
ses fils Carloman-Pépin et Louis à Rome en 781 24.

Les relations entre Offa et Charlemagne relevaient donc de la compétition 
et n’étaient pas exemptes de méfiance, voire d’hostilité. Charlemagne a 
certainement soutenu l’archevêque de Cantorbéry contre Offa, il a donné 
refuge à plusieurs exilés, accueillant en particulier Egberht en 789/790, écarté 
de la succession du Kent et du Wessex par le roi de Mercie et cette question des 
exilés fit l’objet de plusieurs lettres d’Alcuin. La montée en puissance d’Offa à la 

20	 S. Keynes, «  England 700-900  », dans R.  McKitterick (dir.), The New Cambridge, op.  cit., 
p. 24. P. Featherstone, « The Tribal Hidage and the Ealdormen of Mercia », dans M. Brown, 
C. Farr (dir.), Mercia, op. cit., p. 23‑34.

21	 S. Keynes, « England », art. cit., p. 27‑36.
22	 P. Featherstone, « The Tribal Hidage », art. cit., p. 30. I.W. Walker, Mercia and the Making of 

England, Stroud, Sutton, 2000, p. 7‑8.
23	 T. Noble, « The papacy in the eighth and ninth century », dans R. McKitterick (dir.), The New 

Cambridge, op. cit., p. 580‑581.
24	 F. Stenton, Anglo-Saxon England, op. cit., p. 218-219. I.W. Walker, Mercia, op. cit., p. 14‑16.



461

régine le jan    L’échec du projet de m
ariage entre Charles le Jeune et la fille d’O

ffa de M
ercie

fin des années 780 a donc pu pousser Charlemagne à réaffirmer sa supériorité en 
imposant au roi de Mercie un mariage. Les tensions au sein de sa propre famille 
sont un autre élément qui a pu déterminer sa décision.

En 788/789, aucun des enfants de Charlemagne n’était encore marié. Les 
fiançailles entre Rotrude et l’empereur Constantin VI venaient d’être rompues 
en 788 et elle allait être envoyée à Chelles auprès de sa tante Gisèle. Carloman-
Pépin et Louis étaient rois en Italie et en Aquitaine, mais trop jeunes pour qu’on 
songe à les marier. Mais les deux fils aînés de Charlemagne étaient en âge d’être 
mariés. Pépin, fils d’Himiltrude, qu’Eginhard est le seul à présenter comme 
bossu, avait environ 19 ans, et Charles le Jeune, fils d’Hildegarde, 17 ans. 
Aucun d’entre eux n’avait été couronné roi, puisqu’en 781, seuls Carloman-
Pépin et Louis avaient accompagné leur père à Rome où le pape les avait sacrés 
et couronnés, respectivement rex Langobardorum et rex Aquitaniae 25. Ils étaient 
donc restés auprès de leur père, en attendant que leur sort fût réglé. 

Comme l’a noté Jinty Nelson, Charlemagne a sans doute beaucoup hésité sur 
sa succession, faisant plusieurs plans, sans trancher entre ses deux aînés, même 
si Pépin était en position plus inconfortable que Charles, peut-être moins du 
fait de sa naissance « illégitime », avancée plus tard, qu’à cause de l’hostilité de la 
reine Fastrade, épousée par Charlemagne en 784. Toujours est-il que les deux fils 
sont mentionnés ensemble sur une liste mémoriale écrite à Salzbourg en 784, 
Pépin étant cité en premier, et qu’ils apparaissent également ensemble dans les 
Laudes regiae de Soissons entre 783 et 792 26. En 785, ils accompagnèrent leur 
belle-mère avec leur frère Louis et leurs sœurs à Paderborn, pour l’assemblée 
générale convoquée par Charlemagne 27, et en 787, tandis que Charlemagne 
était en Italie, Fastrade se vit encore confier les « fils et filles » du roi 28. 

Cependant, Pépin et Charles avaient atteint leur majorité et les tensions 
grandissaient au sein de la famille, attisées par les rivalités entre les différents 
groupes. Marier l’un des deux fils en l’éloignant de la cour pouvait être un 

25	 Annales regni Francorum, a 781, éd. F. Kurze, MGH, SRM, Hannover, 1895, p. 56.
26	 J.L. Nelson, « Charlemagne-pater optimus? », dans P. Godman, J. Jarnut, P. Johannek (dir.), Am 

Vorabend der Kaiserkrönung. Das Epos „Karolus Magnus et Leo Papa” und der Papstbesuch 
in Paderborn 799, Berlin, Akademie Verlag, 2002, p. 276-277, repris dans J.L. Nelson, Courts, 
Elites and Gendered Power in the Early Middle Ages. Charlemagne and Others, Aldershot, 
Ashgate, 2007, avec les références.

27	 Annales regni Francorum, a. 785, p. 68‑70.
28	 Annales regni Francorum, a. 787, p.  76-77 et J.L.  Nelson, «  The Siting of the Council at 

Frankfurt: Some Reflections on Family and Politics », dans R. Berndt (dir.), Das Frankfurter 
Konzil von 794, Mainz, Selbstverlag der Gesellschaft für mittelrheinische Kirchengeschichte, 
1997, t. 1, p. 149-165, ici p. 157-158, repris dans J.L. Nelson, Rulers and Ruling Families in 
Early Medieval Europe, chapitre XIII.



462

moyen d’apaiser les tensions familiales et peut-être d’initier un partage, à un 
moment où Charlemagne avait à faire face à des oppositions intérieures, à 
l’est du Rhin en particulier, et extérieures. En se décidant à marier Charles 
le Jeune, son deuxième fils, il calmerait l’inquiétude de Pépin. Nous savons en 
effet par différentes sources annalistiques qu’il concéda à Charles un regnum, 
lui permettant ainsi de se marier. Les Annales Mettenses priores, source fort 
bien informée, puisque probablement rédigée à Chelles, indiquent en effet 
que cette année-là (790), Charlemagne confia à son fils Charles la direction 
d’une armée ultra Sequanam et le ducatum Cinommanicum. La continuation 
des Annales sancti Amandi confirme de son côté à l’année 789 que Charles le 
Jeune reçut un regnum ultra Segona. Enfin les Annales sancti Amandi brevissimi 
notent qu’en 788, Charles fut fait roi 29. Il ressort de ces diverses mentions 
annalistiques qu’en 789/790, Charles le Jeune reçut de son père une armée et 
un espace de pouvoir défini comme un regnum 30, qui s’étendait Outre-Seine, 
probablement jusqu’aux limites de l’Aquitaine confiée à Louis, et centré sur 
l’ancien ducatus Cenommanicus. Le ducatus en question était l’« espace royal » 
qui avait été jadis donné à Grifon, fils de Charles Martel et de Swanahilde, en 
guise d’héritage paternel 31, et qui serait plus tard confié à Louis le Bègue par 
Charles le Chauve 32. Charles le Jeune ne semble pas avoir été couronné comme 
rex Neustriae mais son père lui a donc concédé un regnum en Neustrie, reconnu 
à l’assemblée générale de Worms 33. L’élévation de Charles le Jeune comme roi 
en Neustrie et son mariage offraient à Charlemagne les moyens de sa politique 
anglo-saxonne, tout en diminuant les tensions familiales à la cour franque. 

Le projet de mariage anglais est lié à la concession du regnum neustrien, il 
confirme les relations entre cet espace et l’Angleterre, il est lié à l’expansion 
mercienne sur le sud de l’Angleterre. La demande est clairement identifiée 
comme une initiative carolingienne et non  d’Offa qui avait sans doute déjà 
en tête d’autres projets matrimoniaux pour sa fille Ælfflæd 34, puisque les 

29	 B. Kasten, Königssöhne, op. cit., p. 141 et notes.
30	 Sur la définition de regnum, voir H.W.  Goetz, «  Regnum. Zum politischen Denken der 

Karolingerzeit », dans A. Aurast, S. Elling, B. Freudenberg et al. (dir.), Vorstellungsgeschichte: 
Gesammelte Schriften zu Wahrnehmungen, Deutungen und Vorstellungen im Mittelalter, 
Bochum, D. Winkler, 2007, p. 110‑189.

31	 B. Kasten, Königssöhne, op. cit., p. 124.
32	 Ibid., p. 451-452.
33	 P. Classen, « Karl der Grosse und die Thronfolge im Frankenreich », dans Festschrift Hermann 

Heimpel,  Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, coll. « Veröffentlichungen des Max-Planck-
Instituts für Geschichte », 36, 1972, t. 3, p. 121-134, ici p. 110 et B. Kasten, Königssöhne, op. cit., 
p. 142.

34	 Sur la politique matrimoniale d’Offa et le rôle des femmes en Mercie, voir P.  Stafford, 
« Political Women in Mercia, Eighth to Early Tenth Centuries », dans M. Brown, C. Farr (dir.), 
Mercia, op. cit., p. 35‑49.



463

régine le jan    L’échec du projet de m
ariage entre Charles le Jeune et la fille d’O

ffa de M
ercie

familles royales anglo-saxonnes utilisaient les intermariages pour renchaîner 
les alliances et les amitiés. Sa réaction aurait surpris Charlemagne. Mais Offa 
ne pouvait ignorer le sens de la proposition carolingienne, car les Carolingiens 
pratiquaient l’hypogamie, prenant leurs femmes dans l’aristocratie, pour 
s’assurer la fidélité de leurs alliés et réguler la compétition au sein de l’élite. 
En « proposant » un mariage à Offa, Charlemagne plaçait le roi de Mercie 
dans une position comparable à celle des aristocrates francs qui donnaient une 
femme aux Carolingiens, c’est-à-dire une position de dépendance honorable. 
Offa au contraire avait épousé Cynethryth, très probablement issue du glorieux 
roi Penda, et il allait marier ses enfants à des rois anglo-saxons 35. 

Le roi de Mercie ne pouvait refuser ouvertement l’offre mais il exigea en retour 
pour son fils Ecgfrith un contre-mariage avec la fille de Charlemagne, Berte. 
Berte aurait apporté au fils d’Offa un surcroît de prestige et l’assurance que 
Charlemagne, devenu son beau-père, ne pourrait à l’avenir lui opposer quelque 
compétiteur. On se trouve donc bien ici dans un système d’échanges fortement 
agonistiques, avec surenchères. Charlemagne refusa la proposition qu’il considéra 
comme une offense. Selon Eginhard, l’amour qu’il portait à ses filles l’aurait 
empêché de les marier 36, mais il n’avait pas hésité à fiancer Rotrude à l’empereur 
byzantin. En réalité, Charlemagne ne pouvait accepter un contre-mariage qui 
établissait une égalité entre les donneurs, qui menaçait sa position dominante 
et qui réduisait ses possibilités de manœuvre en Angleterre. Selon le moine de 
Fontenelle, Charlemagne fut fort ému des exigences d’Offa, le terme commotus 
renvoyant aux situations de stress provoquées par une agression. Les négociations 
furent rompues et le roi des Francs prit des mesures de rétorsion, en interdisant 
aux commerçants venus d’Angleterre de débarquer sur les côtes de Gaule. Les 
lettres d’Alcuin attestent de leur côté qu’Offa répondit à ces mesures en prenant 
à son tour des interdits commerciaux et qu’il maria sa fille au roi Æthelbert 
de Northumbrie en 792. Il fallut plusieurs années et l’action de médiateurs 
comme Gervold et Alcuin pour apaiser les tensions, qui ne disparaîtront pas 
complètement, malgré les échanges de lettres et les démonstrations d’amitié : à la 
mort d’Offa en 796, Ecgfrith ne put se maintenir et les Francs aidèrent Eadberht 
Praen à devenir roi du Kent, à la suite d’une rébellion contre la Mercie 37. 

En suivant la reconstruction qui vient d’être tentée par le croisement des 
questions familiales et de la compétition entre Charlemagne et Offa, l’échec 
du projet de mariage était aussi la chronique annoncée de la révolte de Pépin 
le Bossu. Le regnum neustrien devenu sans effet sans le mariage franco-anglais, 

35	 Ibid., p. 36.
36	 Eginhard, Vita Karoli, c.19, éd. G. Waitz, MGH, SS rer. Germ., Hannover, 1911, p. 25.
37	 D.P. Kirby, The Earliest English Kings, op. cit., London, Routledge, 2000, p. 147‑149.



464

Charles le Jeune ne fut pas couronné roi, il quitta rapidement la Neustrie et rentra 
auprès de son père. Les dissensions entre les deux frères s’accentuèrent : en 790, 
ils firent ensemble un voyage en bateau sur le Rhin, où les disputes éclatèrent 
au grand jour 38. L’année suivante, Pépin le Bossu, sans doute convaincu qu’il 
était écarté de la succession, rejoignit les Francs orientaux qui avaient fomenté 
une conjuration « à cause de la cruauté de la reine Fastrade » 39. La question de 
la succession se résolut par son élimination de la scène politique et son envoi au 
monastère après l’échec de la révolte 40. Charles le Jeune resta auprès de son père, 
il fut couronné roi [des Francs] à Rome en 800, en même temps que son père 
était couronné empereur, il fut ensuite officiellement désigné comme héritier 
en 806 41, mais il mourut à près de quarante ans sans avoir contracté de mariage.  

À la question de savoir si le récit du moine de Fontenelle est plausible, je 
répondrais donc positivement. Certes, les Gesta sont la seule source qui 
mentionne le projet de mariage franco-anglais et les réactions émotionnelles 
de Charlemagne et d’Offa, mais la source n’est pas moins « sûre » que le silence 
des Annales carolingiennes ou de la Chronique anglo-saxonne, dont on sait à quel 
point elles sont construites. La révolte de Pépin le Bossu et les fiançailles de 
Rotrude sont d’ailleurs passées sous silence dans la première version des annales 
royales, puis réintégrées dans la version révisée. L’histoire du mariage de Charles 
le Jeune et de la fille d’Offa s’inscrit parfaitement dans le contexte des relations 
intrafamiliales carolingiennes, marquées par de vives tensions entre les jeunes 
princes, et dans celui des échanges compétitifs entre les Francs et les Anglo-
Saxons à la fin du viiie siècle. Du côté franc comme du côté anglo-saxon, il était 
préférable d’« oublier » l’épisode, même si Eginhard l’a sans doute en tête quand 
il écrit que Charlemagne ne voulut pas marier ses filles et même si la suprématie 
de Charlemagne, en tant que Big Brother pour reprendre l’expression de Janet 
Nelson, ne fut pas réellement atteinte 42. Mais à Fontenelle-Saint-Wandrille, 
l’action médiatrice de l’abbé Gervold méritait d’être mise en valeur et conservée 
en mémoire pour illustrer la lignée abbatiale, la centralité du monastère dans 
le réseau d’échanges, la proximité royale, dans un contexte de compétition 
entre les grands monastères de la région, particulièrement Saint-Riquier, et 
leurs abbés. 

38	 Miracula Sancti Goaris, c.11 a, éd. O. Holder-Egger, MGH, SS, 15, 1, p. 366. J.L. Nelson, « The 
siting », art. cit., p. 156 et ead., « Charlemagne-Pater optimus? », art. cit., p. 276.

39	 Annales regni Francorum a. 792, éd. cit., p. 92‑93.
40	 J.L. Nelson, « The siting », art. cit., p. 163.
41	 P. Classen, « Karl der Grosse und die Thronfolge », art. cit., p. 121‑134.
42	 J.L. Nelson, « Carolingian Contacts », art. cit., p. 139‑143.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

465

LE SAINT, LE FLEUVE ET LES HONGROIS.  
HISTOIRE ANCIENNE ET HISTOIRE RÉCENTE  

DANS LES VIES DE GÉMINIEN DE MODÈNE (Xe‑XIe SIÈCLES)

Thomas Granier 
Université Paul Valery-Montpellier III

Il existe deux versions de la Vie de l’évêque Géminien de Modène (attesté 
en 392/393) 1 : la Vie 1 (BHL, 3296), largement inspirée de celle de Zénon de 
Vérone, date probablement de la fin du ixe ou du début du xe siècle 2. La Vie 2 
(BHL, 3297-3300), réécriture du début ou du milieu du xie siècle 3, fait le récit 
suivant : origines familiales du saint, vocation cléricale, catalogue des bonnes 

1	 P.  Bortolotti, Antiche vite di S.  Geminiano vescovo e protettore di Modena con appendici 
e illustrazioni e tavole  II, Modena, G.T.  Vincenzi, coll.  «  Monumenti di Storia Patria delle 
Provincie Modenesi. Serie delle Cronache  »,  14, t.  I, 1886, Vie  1 (BHL,  3296) p.  63-75 et 
Vie  2 (BHL,  3300) p.  79-104  ; les caractéristiques des différentes versions sont discutées 
p. 5-13  ; les numéros BHL, 3297 à 3300 reflètent la complexité de la tradition manuscrite 
des différents états de la Vie 2, pour laquelle P. Bortolotti utilise quatorze manuscrits qui ne 
coïncident qu’en partie avec ceux recensés dans la base de données BHLms ; voir G. Russo, 
M.C. Celletti, «Geminiano», dans F. Caraffa (dir.), Bibliotheca Sanctorum, Roma, Città Nuova, 
1961-1970, 13 vol., t. VI, col. 97-104 et G. Pistoni, San Geminiano, vescovo e protettore di 
Modena nella vita, nel culto, nell’arte, Modena, Banco San Geminiano e San Prospero, 1983.

2	 G.  Belvederi, «  San Geminiano nella leggenda e nella storia », Rivista storico-critica delle 
scienze teologiche, t. II, 1906, p. 742-758, t. III, 1907, p. 353-364 propose une datation sous 
l’évêque Gotifredus (908‑933), après 909, admise par J.‑Ch. Picard, Le Souvenir des évêques. 
Sépultures, listes épiscopales et culte des évêques en Italie du Nord des origines au xe siècle, 
Rome, École française de Rome, coll.  «  BÉFAR  »,  268, 1988, p.  634, mais contestée par 
P. Golinelli, « San Geminiano e Modena. Un santo, il suo tempo, il suo culto nel Medioevo », 
dans F. Piccinini (dir.), Civitas Geminiana. La città e il suo patrono. Catalogue d’exposition, 
Modena, Palazzo Comunale-Museo Civico d’Arte. 13  dicembre 1997-22  febbraio  1998, 
Modena, Panini, 1997, p. 9-33, qui propose p. 19-20 une datation vers 900, mais revient à 
une datation large, fin ixe‑début xe siècle, dans « Modena 1106: istantanee del Medioevo », 
dans A.  Peroni, F.  Piccinini  (dir.), Romanica. Arte e liturgia nelle terre di San Geminiano e 
Matilde di Canossa. Catalogue d’exposition, Modena, Musei del Duomo, 16 dicembre 2006-
1 aprile 2007, Modena, Panini, 2006, p. 1-20, ici p. 5 ; sur la dépendance vis-à-vis de la Vie 
de Zénon, voir E. Anti, « Zeno di Verona e Geminiano di Modena: due Vitae a confronto », 
Annuario Storico Zenoniano, 13, 1996, p. 27‑52.

3	 Au début du siècle, en relation avec une reconstruction de la cathédrale, selon J.‑Ch. Picard, 
Le  Souvenir des évêques, op.  cit., p.  635  ; au milieu du siècle selon P.  Golinelli, «  San 
Geminiano e Modena », art. cit., p. 22 et id., « Modena 1106 », art. cit., p. 5.



466

actions et des vertus, élection épiscopale par le vœu du peuple, confirmée 
par le patrice et l’archevêque de Ravenne ; après le règne de Julien l’Apostat 
(361‑363), Jovien (363‑364) rétablit l’orthodoxie, Géminien délivre sa fille 
d’un démon, reçoit de lui des cadeaux et convertit les derniers païens à la cour 
et à Modène. Les Huns qui attaquent la ville sont miraculeusement aveuglés et 
ne causent aucun dégât. Géminien achève sa vie par une bonne mort et l’évêque 
Severus de Ravenne (attesté en 343), ravi en extase, assiste à ses funérailles. 
Enfin, son successeur Theodulus (attesté en 396, mort avant 412/413) 4 fait 
construire une église sur sa tombe. Le fondement de la sainteté de Géminien 
est donc son action pastorale, la conversion des derniers païens : il est avant 
tout un fondateur d’Église. Ce motif de sainteté est accentué, dans certains 
manuscrits, par l’insertion d’un long récit de la carrière de Jovien, de son soutien 
à la foi nicéenne – avec un exposé détaillé des relations entre les personnes de la 
Trinité conforme au symbole de Nicée – de ses rapports étroits avec Athanase 
d’Alexandrie (328‑373) et de son intervention dans les conflits entre les évêques, 
récit tiré de l’Histoire romaine de Landolf Sagax, mais surtout de l’Histoire 
tripartite de Cassiodore, l’interpolateur indiquant nommément cette dernière 5. 
S’il juge oportunum atque utile [...] hoc istis intexere litteris 6, c’est parce que ce 
long ajout précise le personnage de fondateur de Géminien en l’insérant dans 
le contexte du rétablissement et du triomphe institutionnel du christianisme 
orthodoxe sur l’arianisme et la réaction païenne de Julien.

Dans certains manuscrits, la Vie 2, après le récit de la mort et de la sépulture, 
se poursuit et s’achève ainsi :

Un an plus tard, pour l’anniversaire des obsèques de ce saint, une foule 
innombrable se réunit à son église. Quand les clercs y chantèrent ensemble 
l’office nocturne, le troupeau des malades recouvra la santé. Et alors que le 
peuple, entonnant les actions de grâces, attendait que ledit évêque [Theodulus] 
célèbre la messe diurne, le fleuve voisin, roulant son cours, crût de façon 
exceptionnelle : monté jusqu’aux fenêtres de ladite église et dressé contre les 
portes tel une muraille, il empêchait quiconque de sortir. Chose étonnante 
et quasi-inouïe, alors que l’eau était montée très haut tout autour de l’église 
« comme si cet élément liquide s’était changé en une paroi solide », le corps saint 

4	 Les dates des évêques sont celles de C.  et L.  Pietri  (dir.), Prosopographie chrétienne du 
Bas-Empire, t. 2, Prosopographie de l’Italie chrétienne (313‑604), Rome, École française de 
Rome, 1999-2000, 2 vol., t.  1 p. 907 (geminianvs  1) et t. 2 p. 2052-2053 (severvs 3) et 2185 
(theodvlvs 2).

5	 « Quisquis nosse voluerit an ita sit legat librum septimum Historiae ecclesiasticae ; et facile 
inveniet », Vie 2, éd. cit., p. 87 l. 8-10 ; l’interpolation court de la p. 84 l. 15 à la p. 87 l. 12.

6	 Ibid., p. 87 l. 11.



467

thom
as granier     Le saint, le fleuve et les H

ongrois

gardait si bien celle-ci que pas une goutte d’eau ne coula à l’intérieur. « Plusieurs, 
bloqués à l’intérieur, craignaient d’y mourir de faim et de soif. Ils venaient à la 
porte de l’église prendre de l’eau pour boire. Elle montait, comme nous avons 
dit, jusqu’aux fenêtres, et pourtant elle ne se répandait pas dans l’église. Elle 
pouvait être eau potable, mais non pas eau d’inondation ; elle était eau pour 
secourir, mais n’était pas eau pour envahir le saint lieu 7 ». Les citoyens et leur 
évêque, stupéfaits de ce miracle sans précédent, invoquent le Seigneur d’une 
voix déchirante et implorent son saint serviteur Géminien. L’intercession du 
saint confesseur leur fut immédiatement acquise : l’eau, se retirant de l’église, 
retourna paisiblement à son lit normal et laissa au peuple le passage à pied 
sec [cf. Ex 14, 22] ; et ainsi se rendit-on compte de la nature et de la grandeur 
de Géminien. C’est en toute facilité qu’il accorda cela sur les prières de son 
serviteur, Celui qui fit traverser la mer Rouge à pied sec au peuple d’Israël. La 
fête vénérable, qu’il faut perpétuer, de ce saint se célèbre la veille des Calendes 
de février [le 31 janvier], « car le Seigneur est bon et sa miséricorde éternelle » 
[Ps 136, 1].
Il vaut la peine de faire savoir à ceux qui viendront après nous la qualité et la grandeur 
de la cité de Modène : puisque nous avons rapporté, comme nous l’avons pu, en style 
commun, la vie de notre éminent père Géminien, nous jugeons bon de présenter 
également en détail et véridiquement la place tenue par la ville dans laquelle siégea 
cet évêque. Comme donc nous l’avons appris par le récit des anciens et comme le 
prouvent les ruines de cette cité, Modène, autrefois, opulente et particulièrement 
fertile, admirable par le bâti de ses remparts et les fortifications de ses tours, entourée 
de terres fécondes, renommée pour son incomparable plaine, proche des montagnes 
et prodigue de tout ce qui pousse, mais distinguée aussi par l’afflux de navires venus 
de partout, brilla par sa grandeur et sa célébrité parmi les villes d’Émilie. Adonnée à 
tous les rites du paganisme, elle demeura longtemps soumise au culte d’Hercule, de 
Diane, mais aussi d’Apollon, de Minerve et de toutes les autres divinités païennes. 
Et quand le monde entier se rallia au culte du Christ, ladite cité reçut de successeurs 
des saints apôtres la foi dans le Seigneur, rejeta l’absurde immondice des idoles et, 
grâce à la prédication de saints évêques, se mit à revendiquer le céleste héritage 
dont elle avait longtemps été privée. Par ordre de Dieu, au temps de l’Auguste 
Jovien, prince unique de l’État, la cité de Modène accueillit, parmi la série de ces 
confesseurs, le très bienheureux Géminien, à la parfaite foi dans le Christ, à la 
conduite vénérable, brillant de vertus, et né et grandi sur son territoire. Revivifiée 
par cette nourriture de vie céleste et guérie à la source de la sainte purification, elle 

7	 L’hagiographe reproduit exactement Grégoire le Grand, Dialogues, III, 19, 2-3 : la traduction 
entre guillemets est donc celle d’A. de Vogüé et P. Antin, Paris, Le Cerf, SC, 260, 1979, 3 vol., 
ici t. II, p. 349.



468

abandonna la vaine servitude des idoles et soumit sa nuque raide à l’aimable joug 
du Christ. Si maintenant quelqu’un demande pourquoi on ne voit pas dans cette 
cité les monuments ouvragés dignes de l’admiration des hommes, ni les temples 
orgueilleux que l’on voit d’habitude dans les autres, on peut lui faire cette réponse 
véridique : dans cette ville, du temps où elle était florissante, il y eut des monuments 
de pierre de toute sorte ainsi que d’innombrables œuvres d’art. Mais – et il est 
prouvé que c’est parfaitement authentique – on sait que, du fait des rivières qui 
coulent tout autour, les étangs et les marais se sont étendus, les habitants ont fui, et 
le sol de la ville, démesurément recouvert par les excessives divagations des eaux, a 
été abandonné. C’est pourquoi on voit aujourd’hui encore divers amas de roches et 
d’énormes blocs de pierre, autrefois assemblés en de très hauts bâtiments, submergés 
par les inondations récurrentes dont nous avons parlé. Tout le monde peut voir que 
c’est vrai ; dans quelle mesure ça l’a été, le récit le montre.
Implorons donc notre Seigneur Jésus-Christ que, par l’intercession de sa très 
bienheureuse Mère toujours Vierge, Marie, ainsi que par la vertu du saint confesseur 
et évêque Géminien, dont nous sollicitons le saint corps ici même, il nous défende 
de sa dextre puissante contre les agressions de tous les ennemis visibles.
Il ne siérait pas au panégyrique d’un si grand homme de taire ce que je m’apprête 
à raconter. Dans nos tribulations, nous avons, hélas ! rencontré le peuple 
particulièrement cruel des Hongrois, que nous avons appris être issu du terrible 
peuple des Scythes, et que quasiment tout le monde redoute. Notre péché à tous 
nous a en effet valu que celui-ci, entré par le nord en Italie, ravage la Marche de 
Frioul, fonde jusque sur Vérone, vide par sa sauvagerie inouïe toute cette région 
de ses habitants et, rien ne pouvant lui résister, prenne tous les remparts les plus 
solides des villes et toutes les citadelles fortifiées. Dieu lui ayant donc, hélas ! hélas ! 
permis de remporter, par une telle calamité, une victoire générale – fasse le Ciel 
que nous ne l’eussions pas connue ; je ne dis pas la calamité de la guerre, mais 
celle de cet anéantissement inouï par lequel l’Italie tout d’un coup s’effondra ! – il 
conquit tout le Latium. Après avoir rasé tous les alentours et y avoir perpétré un 
inimaginable massacre, il parvint au siège de Modène, où est inhumée la dépouille 
du très saint père Géminien. L’évêque du lieu et toute la foule des clercs et du 
peuple, mis en fuite par l’atroce terreur des Hongrois, cherchèrent refuge dans la 
fuite et, se croyant déjà morts, abandonnèrent le corps du seigneur Géminien et 
une partie des ornements de l’église. Les hommes l’avaient laissé exposé, mais il 
demeura protégé par la puissante dextre du Christ. Les Hongrois, en effet, dans 
leur déchaînement, entrèrent dans la cité, la parcoururent de fond en comble, 
arrivèrent à l’église et occupèrent celle-ci à peu près une journée sans y abîmer 
quoi que ce fût. Grâce à la protection du très glorieux père dont il faut souvent 
rappeler le nom, ils abandonnèrent rapidement la cité intacte. C’est admirable : 
cette fois-là, mort, il a défendu son propre troupeau contre les Hongrois de la 



469

thom
as granier     Le saint, le fleuve et les H

ongrois

même façon qu’autrefois, de son vivant, il avait libéré son église d’Attila, roi des 
Hongrois [...] [Suivent les formules finales.] 8.

Ces passages n’ont aucun équivalent dans la Vie 1. Le miracle de l’inondation 
est un ajout de l’auteur de la Vie 2 ; quant à la description de la ville et au récit de 
l’intervention miraculeuse contre les Hongrois, s’ils n’ont, à notre connaissance, 
aucune tradition manuscrite séparément de la Vie 2, quelques indices suggèrent 
qu’ils peuvent être rédigés séparément, au xe siècle, et intégrés ensuite – l’un, 
l’autre ou les deux – à tel manuscrit de celle-ci 9. En effet, l’expression quanta 
uera fuerit narrando monstratur semble faire référence au miracle de l’inondation 
rapporté plus haut et indiquer la volonté de rattacher la description de Modène 
au texte préexistant ; la mention de Géminien comme titre de gloire de sa cité 
et les éléments biographiques (origines, foi, vertus) répètent des choses déjà 
traitées ailleurs dans la Vie ; enfin, la formule deprecemur itaque Dominum 
marque une rupture avec ce qui précède, révélant une difficulté à lier deux 
textes d’abord rédigés séparément ; ces passages semblent donc bien ajoutés à 
des témoins de la Vie après coup et de manière un peu forcée.

Les Hongrois n’entrent probablement jamais à Modène 10. Les vers du Chant 
des sentinelles copiés au début des années 880 dans le manuscrit O.I.4 de la 
Bibliothèque Capitulaire de Modène évoquent la protection de la cité par le 
Christ, la Vierge et les reliques des saints, sans nommer Géminien ; son nom 
n’apparaît que dans des ajouts insérés ensuite, vers 900 11. Et c’est à peu près 

8	 Vie 2, ép. cit., p. 100 l. 8-p. 104 l. 9 ; le texte latin est donné en appendice.
9	 La description de Modène serait rédigée au début du xe siècle selon P. Golinelli, « Cultura e 

religiosità a Modena e Nonantola nell’alto e pieno Medioevo », dans E. Castelnuovo (dir.), 
Lanfranco e Wiligelmo. Il duomo di Modena [Catalogue d’exposition], Modena, Panini, 1985, 
p.  121-128, ici p.  121 et id., Città e culto dei santi nel Medioevo italiano [1991], Bologna, 
CLUEB, coll. « Biblioteca di Storia Urbana Medievale », 4bis, 1996, p. 33, 91 ; pour P. Tomea, 
Tradizione apostolica e coscienza cittadina a Milano nel Medioevo. La leggenda di san 
Barnaba, Milano, Vita e Pensiero, coll.  «Bibliotheca Erudita. Studi e Documenti di Storia 
e Filologia,  2  », 1993, n.  40 p.  366-369, ici p.  369, les Hongrois n’attaquant le Latium 
qu’en 927, 937 et 942, le passage ne peut être antérieur.

10	 L. Musset, Les Invasions : le second assaut contre l’Europe chrétienne (viie‑xie siècles) [1965], 
Paris, PUF, coll. « Nouvelle Clio », 12bis, 1971, p. 70-73 ; C. Frison, « Fonti, aspetti e problemi 
delle incursioni ungare nel Modenese nel x secolo », Atti e Memorie della Deputazione di 
Storia Patria per le Antiche Province Modenesi, 11a  serie,  4, 1982, p.  23-76  ; P.  Golinelli, 
« Cultura e religiosità a Modena », art. cit., p. 122-123 et G. Fasoli, « Unni, Avari e Ungari 
nelle fonti occidentali e nella storia dei paesi d’Occidente », dans Popoli delle steppe: Unni, 
Avari, Ungari, Spoleto, CISAM, coll. « Settimane », 35, 1988, 2 vol., t. I p. 13‑53.

11	 A.  Roncaglia, «Il ‘Canto delle scolte modenesi’», Cultura Neolatina,  8, 1948, (I)  p.  5-46 
et (II) p. 205-222, ici (I) p.  10-11 (mains «  II » et «  III ») et (II) p. 211-213  ; T. Granier, « À 
rebours des laudes civitatum  : les Versus Romae et le discours sur la ville dans l’Italie 
du haut Moyen Âge », dans C. Carozzi, H. Taviani-Carozzi (dir.), Le Médiéviste devant ses 
sources. Questions et méthodes, Aix-en-Provence, Publications de l’Université de Provence, 
coll. « Le Temps de l’Histoire », 2004, p. 131-154, ici p. 134-135. Un inventaire du contenu du 



470

à la même époque que la conscience de la menace que représentent les raids 
hongrois pousse l’auteur de la Vie 1 à évoquer une protection miraculeuse 
autrefois offerte par l’intercession de Géminien contre les Huns qui eux non 
plus ne viennent jamais à Modène. Le motif de l’évêque protecteur semble donc 
ici prendre forme et venir s’ajouter à celui du fondateur autour de 900, c’est-
à-dire dans un réel contexte d’insécurité, et alors que l’évêque Leudoinus vient 
d’obtenir, par un diplôme de l’empereur Gui du 22 novembre 891, l’exercice des 
pouvoirs comtaux sur la cité, dont le contrôle des fortifications 12 : la protection 
miraculeuse obtenue par l’intercession du saint évêque ancien cautionne celle 
offerte, par les moyens militaires, par son successeur présent. La rédaction, 
au xe siècle, du récit de protection miraculeuse contre les Hongrois constitue 
un développement sur ce thème, et son insertion dans des témoins de la Vie 2 
une application du topos de la pérennité de l’action du saint patron, renforcée 
par l’affirmation de l’identité des deux peuples : l’échec, fictif, des Hongrois à 
Modène est la reproduction de celui, tout aussi fictif, des Huns quatre siècles 
et demi auparavant. Ces deux épisodes de protection et les conditions de leur 
mise par écrit permettent de saisir et de mettre en contexte la transformation de 
la figure du saint, le motif du protecteur venant compléter celui du fondateur.

Pour rapporter le miracle survenu lors de l’inondation, l’auteur de la Vie 2 
reprend un passage des Dialogues de Grégoire le Grand. Ce dernier évoque 
d’abord l’ermite campanien Benoît qui, jeté aux flammes à l’époque du roi 
Totila (541‑552), en ressort indemne ; il rapproche cet exemple de l’histoire 
de Sidrac, Misac et Abdenago sauvés de la fournaise (Dn 3), exposant que non 
seulement ils ne souffrent pas, mais que leurs liens sont brûlés ; et une crue de 
l’Adige à Vérone en 588‑589, non seulement épargne les fidèles enfermés dans 
la basilique Saint-Zénon, mais leur permet de boire jusqu’à leur libération : 
pour Grégoire, les éléments ne peuvent rien contre les saints, mais même les 
servent, aujourd’hui comme au temps de l’Ancien Testament 13. Quand il 
recopie cet extrait, l’auteur de la Vie 2 introduit la référence au passage de la mer 

manuscrit, ainsi que les remarquables miniatures de la Translation de Géminien (effectuée 
en 1106) dans le manuscrit O.II.11, fol. 1v et 9r, peuvent être consultés sur le site <http://
www.tsc4.com/archiviocapitolaremo> [dernier accès en décembre 2011].

12	 I diplomi di Guido e di Lamberto, éd.  L.  Schiaparelli, Roma, ISIME, coll.  «  FSI, Diplomi, 
Secolo ix, 36 »,  1906, no XI p. 27-32 ; la concession des droits comtaux à l’évêque raviverait le 
souvenir du statut de civitas : P. Golinelli, « Cultura e religiosità a Modena », art. cit., p. 122.

13	 « Ex qua re collegitur, quia ignis in quo iactati fuerant, qui eorum uestimenta non contigit, 
eorum uincula consumpsit, ut uno eodemque tempore in obsequium iustorum et haberet 
flamma uirtutem suam ad solacium et non haberet ad tormentum [...] » et, après le récit 
du miracle à Vérone : « Quod ego antiquo antedicti ignis miraculo uere praedixi non fuisse 
dissimile, qui trium puerorum et uestimenta non contigit et uincula incendit », Dialogues, 
éd. cit., III, 18, 3 p. 346 et III, 19, 4 p. 348.

http://www.tsc4.com/
http://www.tsc4.com/


471

thom
as granier     Le saint, le fleuve et les H

ongrois

Rouge et met ainsi l’accent sur la libération des fidèles enfermés dans l’église 
par l’intercession du saint ; il ne fait donc pas du miracle la même lecture que 
son modèle et l’utilise au service d’un propos propre, montrer l’efficacité de la 
protection du saint lors des inondations fréquentes à Modène.

Or, en insistant sur ce même thème, la description de la cité présente une 
grande originalité par rapport aux textes comparables contemporains : certes, 
l’évocation du glorieux passé romain respecte les grandes catégories de l’éloge 
urbain héritées de la rhétorique antique, mais elle les traite clairement au passé, 
l’auteur signalant que ces titres de gloire de la Modène antique ont désormais 
disparu 14. Et il identifie clairement la raison de cette disparition, les inondations. 
Cela correspond bien à la réalité : Modène fait partie des villes alignées le long de 
l’antique Via Emilia, qui longe, du nord-ouest au sud-est, le pied de l’Apennin 
toscan, tout juste au nord-est de la ligne de rupture de pente, là où le piémont 
rejoint la plaine. Ce flanc de l’Apennin est parcouru de rivières et torrents 
coulant du sud-ouest au nord-est, vers le Pô ; la rupture de pente provoque 
l’accumulation des alluvions et les nombreuses divagations des cours, à l’origine 
de bras fossiles, Modène étant justement située dans un espace resserré entre 
les cours actuels du Secchia et du Panaro 15. À sa mort, Géminien est inhumé 
dans une zone cémétériale, à l’ouest de la cité. C’est là qu’est édifiée la première 
église ad corpus. Dès l’Antiquité tardive, la population abandonne quasiment la 
partie est de l’espace urbain ; des sondages du sous-sol montrent qu’en certains 
endroits, le sommet de la couche d’époque romaine est constitué de gravats : la 
ville devait déjà être en partie en ruine à partir de la fin du ive siècle. Par-dessus ce 
matériau romain, le sous-sol est formé d’une énorme couche de dépôts alluviaux 
qui peut atteindre deux mètres d’épaisseur, voire plus. Près de la cathédrale, 
elle recouvre une nécropole dont les tombes les plus récentes sont du milieu 
du vie siècle et, en un autre endroit, une tombe d’époque lombarde repose sur 
celle-ci : géologues et archéologues concluent à environ un siècle, du milieu du 
vie au milieu du viie siècle, de forts dérèglements climatique et hydrogéologique 
– aux effets aggravés par l’arrêt de l’entretien des fossés et canaux antiques – au 
cours duquel Modène est inondée et partiellement ensevelie sous les alluvions 
des torrents Cerca-Formigine et Tiepido. Le phénomène touche d’autres cités 
d’Italie du nord et Rome, et laisse un vif souvenir dans les sources : Grégoire 

14	 T. Granier, « La renovatio du modèle rhétorique antique dans les éloges urbains de l’Italie 
du haut Moyen Âge », dans M. Balard, M. Sot (dir.), Au Moyen Âge, entre tradition antique 
et innovation, Paris, CTHS, coll. « Histoire, 36 », 36, 2009, p. 35-56, ici p. 42, 55.

15	 M. Cremaschi, G. Gasperi, « Geologia del territorio di Modena e delle aree limitrofe », dans 
A. Cardarelli, I. Pulini, C. Zanasi (dir.), Modena dalle origini all’anno mille. Studi di archeologia 
e storia. Catalogue d’exposition, Modena, Galleria Civica, gennaio-giugno 1989, Modena, 
Panini, 1988, 2 vol., t. I, p. 63‑68.



472

le Grand, on l’a vu, évoque la crue de l’Adige à Vérone et Paul Diacre parle 
de « déluge » dans l’Histoire des Lombards 16. Après le milieu du viie siècle, 
Modène se reconstruit progressivement, décalée vers l’ouest par rapport à son 
emplacement antique, autour de la cathédrale désormais bâtie sur la tombe de 
Géminien ou à proximité : c’est sur ce nouveau noyau urbain, plus compact, 
fortifié, précisément centré sur la cathédrale et la tombe,  largement coupé de ses 
origines antiques, que l’évêque Leudoinus obtient les droits publics en 891 17.

Tant l’auteur de la description de Modène que celui de la Vie 2 et que le 
responsable de l’association des deux dans une partie de la tradition manuscrite 
ont donc une conscience précise de l’écoulement du temps, des destructions et de 
la rupture avec le passé romain qu’il provoque, des particularités de la situation 
écologique locale, et en particulier du rôle majeur, souvent destructeur, joué 
par les cours d’eau dans l’histoire de Modène ; cette attention aux particularités 
locales leur permet de traiter avec originalité, liberté et capacité d’initiative le 
topos de l’éloge urbain dans une Vie de saint évêque patron de sa cité.

Sainteté épiscopale, paysage urbain, mémoire du passé romain, écriture et 
réécriture hagiographiques, conscience du déroulement de l’histoire et souci de 
rapporter les événements récents à des précédents anciens... par bien des points, 
les Vies de Géminien de Modène coïncident avec les thématiques des travaux de 
Michel Sot. Mais c’est surtout le traitement, fort inhabituel pour le xe siècle, d’un 
critère du topos de l’éloge urbain – exposé concret, sans déploration, des raisons 
de la disparition de l’héritage romain, et non exaltation de celui-ci – qui justifie 
qu’on lui présente, ainsi qu’à l’ensemble des chercheurs, ce beau et curieux texte.

16	 « Eo tempore fuit aquae diluvium in finibus Veneciarum et Liguriae seu ceteris regionibus 
Italiae, quale post Noe tempora creditur non fuisse. Factae sunt lavinae possessionum 
seu villarum hominumque pariter et animantium magnus interitus. Destructa sunt itinera, 
dissipatae viae […]. In hac diluvii effusione in tantum apud urbem Romam fluvius Tiberis 
excrevit [...]  », Paolo Diacono, Storia dei Longobardi, éd.  L.  Capo, Milano, Fondazione 
Lorenzo Valla-Mondadori, coll.  «  Scrittori Greci e Latini  », 1992, t.  III, 23-24 p.  152-154  ; 
M. Cremaschi, G. Gasperi, « Il sottosuolo della città di Modena. Caratteri sedimentologici, 
geopedologici, stratigrafici e significato paleoambientale  », dans Modena dalle origini 
all’anno mille, op. cit., p. 285-303 et S. Gelichi et al., « Modena e il suo territorio nell’Alto 
Medioevo », ibid., p. 549-576, ici p. 553‑556.

17	 P. Golinelli, « San Geminiano e Modena », art. cit., p. 16-17 et S. Gelichi et al., « Modena e il 
suo territorio nell’Alto Medioevo », art. cit., p. 556, 570.



473

thom
as granier     Le saint, le fleuve et les H

ongrois

APPENDICE

Interea, reuoluente anni orbita, die sancti ejus funeris anniuersaria, infinita 
populorum ad eius ecclesiam conuenit caterua. Quo, dum a clericis officii 
nocturnalis concentus euoluitur, languentium grex expertus est sanitatem. Cumque 
populi, in laudibus prosilientes, missarum diurna solempnia ab ore prefati presulis 
prestolarentur, fluuius haud procul defluens adeo excreuit insolito, ut etiam usque 
ad iam dictae aecclesiae fenestras porrectus, atque in ipsis foribus in modum parietis 
erectus, exeundi omnibus licentiam negaret. Miroque modo, et pene inaudito, 
in circuitu basilicae aqua usque ad superiora protensa, « ac si illud elementum 
liquidum in soliditatem parietis fuisset mutatum » sancto corpori ita famulabatur, 
ut nec aliquantula interius gutta decurreret. « Cumque multi essent interius, 
et ibi fame se sitique deficere formidarent, ad ecclesiae ianuam ueniebant, ad 
bibendum hauriebant aquam, quae, ut prediximus, usque ad fenestras excreuerat 
et tamen intra ecclesiam nullo modo diffluebat. Hauriri itaque ut aqua poterat, 
sed diffluere ut aqua non poterat ; et aqua erat ad adiutorium, et quasi aqua 
non erat ad inuadendum locum » 18. Tanti miraculi nouitate ciues cum suo presule 
stupefacti, inuocant lugubri uoce Dominum, sanctumque eius exposcunt famulum 
Geminianum. Haud mora, intercessio sancti confessoris adfuit ; atque aqua recedens 
ab ecclesia leniter in proprium alueum defluxit, aridumque iter populo prebuit ; 
et quis quantusue esset Geminianus apparuit. Facile hoc ille sui famuli precibus 
contulit, qui Israeliticam turbam sicco transitu Rubrum Mare transuexit.

Celebratur autem eius uenerabilis et memoranda festiuitas pridie kalendarum 
Februariarum, quoniam « bonus Dominus et in aeternum misericordia eius » 19.

Opere precium est innotescere posteris, qualis quantaue fuerit ciuitas Mutinensis. 
Sed quia tanti patris nostri Geminiani, prout potuimus, uitam styli uilitate 
transegimus, libet quoque de situ urbis in qua resedit episcopus aliquid enucleare 
ueracius. Ut enim antiquorum relatione comperimus, ipsiusque ciuitatis ruinae 
testantur, eadem Mutina magna quondam effulsit et inclita inter Emiliae urbes ; 
locuples et fertilissima, aedificiis murorum et turrium propugnaculis ammiranda, 
foecunda terris, planicie incomparabili gloriosa, montanis uicina, et per omnia 
fructifera ; nauium quoque conuenticulis undique decorata. Insuper omnibus 
gentilitatis cerimoniis dedita, cultui Herculis et Dianae, Apollinis quoque et 

18	 Grégoire le Grand, Dialogues III, 19, 2-3, op. cit., p. 348
19	 Ps 136, 1.



474

Mineruae caeterorumque numinum longo tempore subacta permansit. Sane 
ad Christi culturam toto mundo confluente, iam dicta ciuitas, per sanctorum 
apostolorum successores Domini fidem recipiens, uanam ydolorum respuit 
feditatem ac, sanctorum predicatione sacerdotum, amissam diu Celi requirere cepit 
hereditatem. In quorum cathalogo confessorum beatissimum Geminianum, fide 
Christi perfectissimum, moribus reuerendum, uirtutibus coruscum, suo in territorio 
natum et nutritum, eadem, Domino iubente, suscepit ciuitas Mutinensium, 
temporibus Iouiani Augusti totius rei publicae principis. A quo caelestis uitae pabulo 
recreata, sanctaeque purificationis fonte purgata, superfluam ydolorum seruitutem 
reliquit, et suaui iugo Christi rigida colla subegit. Denique si quis requirat ut quid 
non eiusdem ciuitatis operosa monstrentur aedificia spectaculo hominum condigna, 
capitolia quoque, ut in aliis assolet, triumphalia, ueridica ei respondetur assertione : 
quod in eadem, dum uiguit urbe multiformia lapidum insignia, innumera quoque 
fuere prestigia. Sed quod comprobatur esse uerissimum, ut assidue cernitur, 
sepe dictae urbis solum nimia aquarum insolentia enormiter occupatum, riuis 
circumfluentibus, stagnis et paludibus excrescentibus, incolis quoque aufugientibus, 
noscitur esse desertum. Unde usque hodie multimoda lapidum monstratur congeries, 
saxa quoque ingentia precelsis quondam aedificiis aptissima aquarum crebra, ut 
diximus, inundatione submersa. Uerum qualis modo est ab omnibus cernitur, 
quanta uero fuerit narrando monstratur.

Deprecemur itaque Dominum nostrum Jesum Christum ut per intercessionem 
beatissimae Genitricis suae semperque Uirginis Mariae, atque per meritum sancti 
confessoris et episcopi Geminiani, cuius inibi sanctum corpus ambitur, ab omnium 
uisibilium hostium incursu sua potenti dextera nos defendat.

Illud quoque ad tanti uiri extollendum preconium silere nequaquam conuenit, 
quod sum referre paratus. Ungarorum seuissimam et pene omnibus metuendam 
gentem, quam ex horrendo Scitarum genere originem duxisse comperimus, in nostris 
ualde tribulationibus compertam habemus. Haec, sane comuni promerante facinore, 
a parte aquilonari Italiam ingressa, Foroiuliensi uastata Marchia, Veronam usque 
transiliens, omnemque regionem inaudita feritate depopulans, cuncta firmissima 
urbium moenia cunctaque murata, nullo resistente, inuasit oppida. Itaque lue illa, 
quam utinam nesciremus, non dico certaminis, sed insoliti funeris, quo omnis simul 
corruit Italia, heu heu magnifica potiti uictoria, Domino permittente, omne Latium 
obtinuere. Cumque incredibili depopulatione omnia circumquaque lustrasset, 
tandem ad Mutinense deuenit episcopium, quo sanctissimi patris Geminiani 
tumulatur corpusculum. Denique eiusdem loci antistes, cum omni plebe tam cleri, 
quam populi, horrifico eorum metu compulsi, fugae praesidium quaesierant ; et 
sacrosanctum domni Geminiani corpus, una cum ecclesiae aliquantulo ornamento, 
moribundi dimiserant. Sed licet fuerit ab hominibus incustoditum, Christi tamen 
mansit potenti dextera defensum. Sane seuientes Ungari, ciuitatem ingressi, ipsa 



475

thom
as granier     Le saint, le fleuve et les H

ongrois

penitus perlustrata tandem ad ecclesiam ueniunt ; atque, sine alicuius lesione, 
aliquantulum diei spacium inibi occupauere. Obtentu igitur gloriosissimi et sepe 
nominandi patris urbem uelociter intactam reliquere. Atque, mirum dictu, sic iam 
defunctus ab Ungaris propriam defendit plebiculam, uti quondam ab Ungarorum 
rege Attila suam uiuus liberauerat ecclesiam.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

477

CONTRIBUTION AUX GESTES DES ABBÉS  
DE SAINT-DENIS HILDUIN (814-855/859) ET SUGER (1122‑1151) :  

À PROPOS DES DROITS DE SAINT-DENIS  
SUR LE MONASTÈRE D’ARGENTEUIL

Michèle Gaillard 
Université Lille Nord de France

À trois siècles de distance, une affaire rapproche ces deux célèbres abbés de 
Saint-Denis, qui furent, chacun en leur temps, associés de près au pouvoir royal 
et un temps disgraciés 1 : tous deux ont en effet revendiqué pour leur abbaye, avec 
un certain succès, la possession du monastère d’Argenteuil. De ce monastère 
de moniales on sait peu de choses pour le haut Moyen Âge : quelques actes 
diplomatiques sur lesquels nous reviendrons en attestent l’existence à la fin du 
viie siècle et donnent le nom de quelques abbesses, dont l’une, Théodrade, était 
la fille de Charlemagne. De fait, la notoriété d’Argenteuil est due essentiellement 
aux derniers événements ayant affecté la communauté de religieuses : le court 
abbatiat d’Héloïse et la reprise en main de l’abbaye par les moines de Saint-
Denis qui en chassèrent Héloïse et ses moniales en 1129 2. 

C’est à cette occasion qu’apparût en pleine lumière la question du statut 
juridique du monastère d’Argenteuil ; l’abbé de Saint-Denis, Suger, retrace 
ainsi les événements :

Jeune et studieux, je feuilletais les chartes anciennes des archives et je consultais 
les recueils de privilèges à cause des entreprises malhonnêtes de nombreux 
fraudeurs. Souvent il me tombait entre les mains le titre de fondation du 
monastère d’Argenteuil par Hermenric et Numma sa femme ; on y lisait que 
dès le temps du roi Pépin l’abbaye relevait de Saint-Denis. Mais par le fait 
d’une convention fâcheuse elle fut aliénée au temps de Charlemagne son 

1	 Sur Hilduin, Ph.  Depreux, Prosopographie de l’entourage de Louis le  Pieux, Sigmaringen, 
Thorbecke, coll. « Instrumenta », 1, 1997, p. 250-256, qui fait l’état de la question et de la 
bibliographie ; sur Suger, M. Bur, Suger, abbé de Saint-Denis, régent de France, Paris, Perrin, 
1991, où l’on trouvera toutes les références bibliographiques utiles.

2	 Voir J. Verger, L’Amour castré, Paris, Éditions Hermann, 1996, p. 106-108  ; pour une vision 
détaillée de cette affaire, voir Th. Waldman, «  Abbot Suger and the nuns of Argenteuil  », 
Traditio, 41, 1985, p. 239-272, ici p. 239‑251.



478

fils. Ledit empereur l’avait obtenue de l’abbé et des moines pour y établir 
abbesse une de ses filles qui refusait le mariage terrestre ; à la mort de celle-ci 
notre église devait recouvrer l’abbaye, mais comme elle survécut jusqu’aux 
troubles qui divisèrent les fils de Louis le Pieux, cette convention ne fut pas 
respectée.
Malgré de fréquentes tentatives, nos prédécesseurs n’avaient obtenu que peu 
de résultats ; aussi, conseil tenu avec nos frères, nous avons envoyé à Rome 
au pape Honorius nos messagers avec les anciennes chartes de fondation, de 
donation et de confirmation, demandant que notre droit fût canoniquement 
examiné et rétabli. Homme de bon conseil et protecteur de la justice, il nous 
rendit ce lieu et ses dépendances afin d’y réformer l’état monastique, tant pour 
reconnaître notre droit qu’en raison du scandale qu’y donnaient les nonnes par 
leur mauvaise vie 3.

À lire Suger, il n’y a donc aucun doute : un certain nombre de chartes et de 
diplômes prouvent que l’abbaye d’Argenteuil appartenait depuis sa fondation 
(au temps du roi Pépin) à l’abbaye de Saint-Denis. Cependant, en confrontant 
les sources diplomatiques et le récit de Suger, on repère immédiatement un 
certain nombre d’incohérences qui conduisent à réexaminer le bien-fondé 
des prétentions de Suger et des moines de Saint-Denis sur le monastère 
d’Argenteuil. 

Première constatation, le titre de fondation du monastère d’Argenteuil par 
Ermenric et Numma dont fait état Suger n’a pas été conservé ; ce qui ailleurs 
ne surprendrait pas mais peut étonner compte tenu de la bonne conservation 
des archives de Saint-Denis et de l’importance de ce document pour fonder 
les droits de Saint-Denis sur Argenteuil. En revanche d’autres documents 
concernant Argenteuil nous sont parvenus, dont certains ont été conservés au 
sein du chartrier de Saint-Denis.

Un diplôme de Childebert III, donnant au monastère Saint-Marie-Saint-
Pierre-et-Saint-Paul d’Argenteuil la forêt de Cornioletum, daté de 697, nous 
donne le terminus ante quem pour la fondation du monastère et le nom de 
l’abbesse d’alors, Leudesinde, ainsi que le terminus post quem pour la supposée 
donation à Saint-Denis. Son authenticité ne fait aucun doute : l’original en a été 
conservé ; il a été acheté en 1841 par le cabinet des manuscrits de la Bibliothèque 
nationale. Au temps de Suger, il était sans doute encore à Argenteuil puisqu’il 
était connu à la fin du xvie siècle de Jacques Fouin, prieur d’Argenteuil et que 
Claude Fleury, prieur d’Argenteuil de 1706 à 1723, le découvrit parmi des 

3	 La traduction est empruntée à M. Bur, Suger, la geste de Louis VI et autres œuvres, Paris, 
Imprimerie nationale, 1994, p. 223‑224.



479

m
ichèle gaillard     Contribution aux G

estes des abbés de S
aint-D

enis H
ilduin et S

uger

papiers mis au rebut 4. Dans ce diplôme, Childebert III ne mentionne pas le 
nom du fondateur, alors que le fondateur supposé, Ermenric, un de ses proches, 
était encore vivant en 694/695, époque à laquelle Childebert le nomme dans un 
diplôme en faveur de Saint-Denis 5.

Un diplôme de Pépin, daté de 768, conservé dans le chartrier de Saint-Denis 
à travers une copie de la deuxième moitié du ixe siècle, nomme également 
Argenteuil : Pépin donne à Saint-Denis la forêt d’Yveline, excepté des portions 
antérieurement accordées à d’autres monastères parmi lesquels Notre-Dame 
d’Argenteuil 6. À cette date, peu avant la mort de Pépin, le monastère d’Argenteuil 
ne semble donc pas faire partie des biens de Saint-Denis. On touche ici du doigt 
une des contradictions du témoignage de Suger : si la donation d’Argenteuil 
à Saint-Denis est bien le fait du fondateur Ermenric, elle ne put avoir lieu 
avant 697, date de la première attestation du monastère, alors autonome ; si elle 
est, comme l’affirme Suger, du temps du roi Pépin (751‑768), il est inconcevable 
qu’elle soit le fait du fondateur.

Conservée aussi en original et signalée également par le prieur d’Argenteuil 
Claude Fleury 7, la confirmation d’immunité octroyée par le roi Carloman, 
en 769, qui dit reprendre la décision d’un roi précédent, non nommé, et 
est adressé à l’abbesse d’Argenteuil Ailina 8, montre qu’à cette date, l’abbaye 
d’Argenteuil était indépendante de Saint-Denis.

L’échange de serfs auquel procédèrent l’abbesse d’Argenteuil Théodrade et 
l’abbé Eginhard, en 824 et dont l’acte original fut un temps conservé dans le 
chartrier de Saint-Denis 9, va dans le même sens.

Le nom du fondateur du monastère et la sujétion d’Argenteuil à Saint-Denis 
n’apparaissent que dans un cinquième document : un précepte des empereurs 
Louis et Lothaire, datable d’entre 825 et 828, et conservé en copie dans des 
cartulaires des xiiie et xive siècles 10. C’est de toute évidence sur ce document que 

4	 Die Urkunden der Merowinger, 1, édités par Th. Kölzer, MGH, DD, Mer., 150, Hannover, Hahn, 
2001, p. 376-378  ; Chartae latinae antiquiores, XVII, éd. H. Atsma, J. Vezin et al., no 654, 
Zürich, Urs Graf-Verlag, 1984, p. 60-61 (cité désormais CLA) ; édition reprise par J. Dufour, 
«  Les plus anciens actes pour Argenteuil, I, Le précepte de Childebert  III (3  avril  697)  », 
Le Vieil Argenteuil, 32, 1992-1993, p. 5-8 ; Dom J. Mabillon, Annales ordini s. Benedicti […], VI, 
Lucques, 1745, p. 174.

5	 Cf. infra, note 21.
6	 MGH, DK, I, no 28, édité par E. Mühlbacher, Hannover, Hahn, 1906, p. 39-40 ; D. Sonzogni, 

«  Le  chartrier de l’abbaye de Sant-Denis en France au haut Moyen  Âge. Essai de 
reconstitution », Pecia, 3, 2003, p. 9-210, no 105, p. 118.

7	 Dom J. Mabillon, op. cit., p. 174 et no 656.
8	 MGH, DK, I, éd. cit., no 49, p. 68-69 ; CLA, XVII, no 658, p. 82‑85.
9	 Dom J. Mabillon, De re diplomatica, Paris, 1681, p. 515 ; D. Sonzogni, « Le chartrier », art. cit., 

no [167], p. 154.
10	 D. Sonzogni, ibid., no 167, p. 155.



480

sont fondées les revendications de Suger, aussi n’est-il pas superflu d’en proposer 
une traduction partielle :

Au nom de notre seigneur Dieu et de notre Sauveur Jésus-Christ, Louis et 
Lothaire, empereurs augustes de par la volonté de la divine providence. Si des 
biens ont été destinés par des hommes craignant Dieu à des lieux du culte divin 
et qu’ensuite on apprend qu’ils ont été retirés à une quelconque occasion, de 
par notre autorité nous les faisons revenir à leur statut et par là confirmons la 
sentence de notre justice : sans aucun doute, nous croyons qu’il faut viser à 
contempler la béatitude éternelle et à consolider notre empire. Nous faisons 
donc savoir à tous nos fidèles tant présents que futurs que, puisque notre 
sœur l’illustre Théodrade, consacrée à Dieu, a suggéré à notre mansuétude, 
puisqu’elle en avait été convaincue, que le monastère appelé Argenteuil, situé 
dans le pays de Paris, sur la Seine, qu’elle avait elle-même d’abord reçu par 
bénéfice de notre seigneur et père Charles, sérénissime empereur, et qu’ensuite 
elle avait gardé grâce à notre générosité, aurait dû appartenir au monastère 
du bienheureux martyr dans le Christ Denis, où présentement le vénérable 
Hilduin, archichapelain de notre palais est abbé. Elle a demandé que, pour 
accroître notre récompense, nous le fassions revenir à son statut antérieur, c’est 
à dire de faire en sorte que ledit monastère, après sa mort, si cependant un autre 
monastère ne lui a pas été donné en compensation ou bien si elle ne s’en est 
pas démise de sa propre volonté, soit rendu au pouvoir du monastère de Saint-
Denis sans aucune opposition ni hésitation. En entendant cette saine et pieuse 
requête, nous avons demandé au vénérable Hilduin qui était présent ce qu’il 
avait découvert à ce sujet. Aussitôt, il  nous montra pour que nous la relisions 
une certaine donation faite par un homme craignant Dieu nommé Ermenric 
et par sa femme Nummana, qui auparavant avaient construit le monastère et 
avaient par testament et donation solennelle transmis celui-ci au monastère de 
saint Denis martyr du Christ, et aussi un précepte de confirmation qu’un certain 
roi Lothaire avait ordonné de rédiger sur cette donation ; aussi nous demanda-
t-il de consentir à la requête de notre très chère sœur Théodrade et, par notre 
autorité, de rendre le monastère d’Argenteuil au pouvoir de saint Denis, martyr 
du Christ. C’est pourquoi nous prescrivons que soit faite confirmation de 
notre décision par laquelle nous décidons et ordonnons que ledit monastère 
d’Argenteuil, après la mort de notre très chère sœur, <revienne> au monastère 
et pouvoir du bienheureux martyr du Christ saint Denis [...] 11.

11	 Édité par Th. Waldman, « Abbot Suger », art. cit., p. 266-272  : «  In nomine Domini Dei 
et saluatoris nostri Ihesu Christi Hludouicus et Hlotharius diuina ordinante prouidentia 
imperatores augusti. Si ea que a deum timentibus hominibus ad loca diuino cultui 
dedicata sollempni donatione largita uel condonata sunt, et postea qualibet occasione 



481

m
ichèle gaillard     Contribution aux G

estes des abbés de S
aint-D

enis H
ilduin et S

uger

Il y a quelques années, Thomas Waldman, à l’encontre de Joseph Semmler et de 
Manfred Groten, avait émis de sérieux doutes sur l’authenticité de ce précepte 12 : 
pour lui, la correction des formules utilisées, la vraisemblance de la co-émission 
de ce diplôme par Louis le Pieux et Lothaire, la présence de Fridugis comme 
archichancelier et de Durand comme scribe 13, conforme aux dates d’activité de 
ces personnages, montreraient que le diplôme a été forgé à partir des diplômes 
authentiques de ces deux empereurs conservés à Saint-Denis 14. Rien n’est 

inde abstracta esse noscuntur, nostra auctoritate ad statum suum reuocamus et iterum 
nostre iussionis oraculo confirmamus. Hoc nobis procul dubio ad eternam beatudinem 
adipiscendam seu stabilitatem imperii nostri roborandam pertinere confidimus. Ideo 
notum sit omnium fidelium nostrorum tam presentium quam et futurorum industrie, 
quia illustris femina soror uidelicet nostra Theodrada deo sacrata nostre suggessit 
mansuetudini qualiter compertum habuisset quod monasterium uocabulo Argentogilum 
situm in pago Parisiaco super fluuium Sequana quod ipsa primo per beneficium domni et 
genitoris nostri Karoli serenissimi imperatoris et postea per nostram largitionem tenebat 
ad monasterium beati et gloriosi Christi martyris Dyonisii (sic) ubi presenti tempore uir 
uenerabilis Hilduinus abba et sacri palatii nostri archicapellanus rector preesse uidetur 
pertinere deberet, peciitque ut pro mercedis nostre augmento ad statum pristinum illud 
reuocari fecissemus, eo uidelicet modo ut memoratum monasterium post suum ab hac luce 
discessum si tamen aliud monasterium ei antea in comparatione pro ipso a nobis datum 
non fuerit aut propria uoluntate eum dimittere non uoluerit ad potestatem monasterii 
Sancti Dyonisii absque ulla contrarietate uel cuiusquam interrogatione reciperetur. Nos 
uero audita illius salubra ac religiosa peticione predictum uenerabilem uirum Hilduinum 
quia presens aderat si quid de hac re compertum haberet interrogauimus. Qui statim 
donationem cuiusdam deum timentis ac religio hominis nomine Ermenrici ac coniugis sue 
Mummane qui prefatum monasterium in suo proprio construxerant, et id per testamenti 
paginam ad beati Dyonisii martyris Christi monasterium sollempni donatione contulerant, 
nec non et preceptum confirmationis Hlotharii quondam regis quod super eandem 
donationem conscribere iusserat, nobis ad relegendum ostendit. Quibus inspectis 
complacuit nobis peticionii memorate dilecte sororis nostre Theodrade annuere, et sicut 
petebat per nostram auctoritatem sepedictum monasterium Argentogilum ad potestatem 
Sancti Dyonisii preciosissimi Christi martyris reuocare. Quapropter hanc nostre 
auctoritatis confirmationem fieri precipimus per quam omnimodis decernimus atque 
iubemus ut iam dictum monasterium Argentogilum post ipsius dilecte sororis nostre ab 
hac uita discessum ad monasterium et potestatem sepedicti beatissimi Christi martyris 
Dyonisii ».

12	 Ibid. en particulier, p. 251-265 et id., « L’abbé Suger et les nonnes d’Argenteuil », Le Vieil 
Argenteuil,  29, 1986-1987, p.  16-17  ; J.  Semmler, «  Saint-Denis: von der bischöflichen 
Coemeterialbasilika zur königlichen Benedikinerabtei  », La Neustrie,  2, 1989, p.  75-123, 
ici p.  113-115  ; M. Groten, « Die Urkunde Karls des Grossen (D. 286), eine Fälschung Abt 
Sugers? », Historisches Jahrbuch, 108, 1988, p. 1-36, ici p. 4-7 ; J. Dufour, Recueil des Actes 
de Louis VI, roi de France (1108‑1137), Paris, De Boccard, 1992, t. II, p. 100-106, admet quant 
à lui l’hypothèse de Th. Waldman ; mais celui-ci considère à tort comme « exceptionnel » 
et « suspect »  (« Abbot Suger », art. cit., p. 102) le fait que le diplôme émane des deux 
empereurs : on comptabilise trente et un diplômes des deux empereurs entre 805 et 830 
(Mühlbacher-Böhmer, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern, Innsbruck, 
Wagner, 1899-1908, nos 793‑850).

13	 Sur ces personnages, voir Ph. Depreux, Prosopographie, op. cit., p. 168-169, 199‑203.
14	 Th. Waldman, « Abbot Suger », art. cit., p. 254-255.



482

impossible en effet dans ce domaine, mais cela ne prouve rien car si le diplôme est 
authentique, il est normal que tous ces éléments soient corrects…

En les éditant en parallèle, Thomas Waldman a mis en évidence la parenté 
étroite entre ce précepte et le diplôme de Louis VI « restituant » Argenteuil à 
Saint-Denis ; mais si ce précepte a effectivement servi de base pour la rédaction 
de l’acte de Louis VI, cela ne peut servir d’argument pour en démontrer la 
fausseté car l’acte de Louis VI a sans doute été rédigé par un moine de Saint-
Denis avant d’être soumis à la chancellerie royale 15. Au contraire, il me semble 
que le précepte de Louis le Pieux et de Lothaire doit être considéré comme un 
acte authentique : c’est le résultat d’une confrontation entre l’abbesse Théodrade 
et l’abbé Hilduin, suivie d’un arrangement entre les deux parties, tel qu’il s’en 
faisait alors couramment. En sollicitant un peu le document, on peut supposer 
que ce compromis fut imposé à Théodrade par l’empereur et ne vint pas de sa 
propre initiative. Ce compromis ne fut pas appliqué car, quelques temps plus 
tard, Hilduin fut disgracié à la suite de sa participation à la première révolte des 
fils de Louis le Pieux, en 829‑830 16.

Non seulement les termes de ce précepte ont été réutilisés pour la rédaction du 
diplôme de Louis VI, mais on y retrouve les données évoquées par Suger dans 
ses mémoires : la fondation par Ermenric et Nummana (et non Numma comme 
dans la relation de Suger) et la donation du monastère à Saint-Denis. Cependant 
on peut noter des différences sensibles : le diplôme de Louis le Pieux évoque une 
fondation, puis une transmission par testament à Saint-Denis par les fondateurs, 
placées à des temps reculés, au plus tard lors du règne de Clothaire III, puis une 
confirmation du roi Clothaire, mais il ne fait aucune référence au « roi Pépin », 
ni à un précédent détournement depuis les biens de Saint-Denis vers la fille de 
Charlemagne, comme l’affirme Suger, mais seulement à une donation de cette 
abbaye à Théodrade par Charlemagne.

Avant de s’intéresser aux affirmations de Suger, il faut donc revenir sur les 
documents qui ont pu être présentés par Hilduin aux empereurs « pour être 
relus » : le testament d’Ermenric et de Nummana et une confirmation d’un roi 
Lothaire (Clothaire). C’est donc de l’authenticité, voire de l’existence même de 
ces documents dont il faut discuter. 

L’auteur présumé de la fondation puis de la supposée donation à Saint-Denis, 
Ermenric, a sans aucun doute existé ; ce nom apparaît dans les souscriptions de 
quatre documents et dans le corps même d’un cinquième :

15	 Voir J.  Dufour, «  Les plus anciens actes pour Argenteuil, I, Le précepte de Childebert  III 
(3 avril 697) », op. cit., p. 104.

16	 Ph. Depreux, Prosopographie de l’entourage de Louis le Pieux, op. cit., p. 255-256.



483

m
ichèle gaillard     Contribution aux G

estes des abbés de S
aint-D

enis H
ilduin et S

uger

– un diplôme, faux de Dagobert Ier (632) 17  : « Ermenricus vir inluster 
subscripsit ».

– un diplôme de Clovis II pour Saint-Denis (654) dont l’original est 
conservé 18 : « Signum † vir inluster Ermenrico domesticus ».

– une charte de donation (original sur parchemin) d’une certaine Clotilde, 
datée du règne de Clothaire III (673) 19 : « Signum E vir inluster Ermenrigo ».

– un diplôme de Clovis III (692/693) dont l’original est conservé  20 : parmi 
les présents à un plaid tenu par Clovis III, « Ermenrico ».

– un diplôme de Childebert III pour Saint-Denis (694/695) dont l’original 
est conservé 21 : « inluster vir Ermenricus, optimatis noster ».

Selon Horst Ebling 22, il y eut deux Ermenric, l’un domesticus de Clovis II et 
l’autre, domesticus de Clovis III, qui est également désigné comme optimatis (sic) 
dans le diplôme de Childebert III. Le souscripteur de la charte de Clotilde 
doit être, selon H. Ebling, identifié avec le premier ; mais comme la charte de 
Clotilde est située chronologiquement vingt ans plus tard que la première charte 
et vingt ans plus tôt que les deux autres, ce peut être en réalité l’un ou l’autre, 
voire un troisième personnage de ce nom.

Outre la présence du nom d’Ermenric, le point commun entre ces documents 
est d’avoir appartenu au fonds de l’abbaye de Saint-Denis 23. On voit que le nom 
d’Ermenric a été utilisé pour forger (au plus tard au xie siècle) un faux attribué 
à Dagobert ; il est donc plausible qu’on s’en soit aussi servi pour fabriquer un 
faux attribuant le monastère d’Argenteuil à Saint-Denis. Thomas Waldman a 
avancé une autre hypothèse. Il a remarqué de troublantes coïncidences entre 
la charte de donation de Clotilde et les données contenues dans le diplôme de 
Louis le Pieux et de Lothaire 24 : la charte est datée de la 16e année du règne de 
Clothaire (celui-là même qui est censé avoir confirmé le testament d’Ermenric 
et de son épouse), le premier souscripteur de la charte est le vir inluster Emenrigo 

17	 Th. Kölzer, op. cit.,  no 29, p. 78-81; D. Sonzogni, « Le chartrier », art. cit., no 9, p. 48-49.
18	 Th. Kölzer, op  cit., no  85, p.  216-220  ; CLA,  XIII, éd.  cit., no  558, p.  36-43  ; D.  Sonzogni, 

« Le chartrier », art. cit., no 38, p. 67‑68.
19	 L. Levillain, « La charte de Clotilde (10 mars 673) », BEC, 105, 1944, p. 5-63 ; CLA, XIII, éd. cit., 

no 564, p. 63-68 ; D. Sonzogni,« Le chartrier », art. cit., no 48, p. 73‑74.
20	 Th. Kölzer, op. cit., no 141, p. 355-357 ; D. Sonzogni, « Le chartrier », art. cit., no 62, p. 83-84 ; 

CLA, XIV, éd. cit., no 576, p. 11‑14.
21	 Th. Kölzer, op. cit., no 143, p. 360-362 ; D. Sonzogni, « Le chartrier », art. cit., no 65, p. 85-86 ; 

CLA, XIV, éd. cit., no 578, p. 20‑22.
22	 H.  Ebling, Prosopographie der Amtsträger des Merowingerreiches (613‑714), München, 

Fink, 1974, p. 143‑145.
23	 H. Atsma, « Le fonds des chartes mérovingiennes de Saint-Denis », Mémoires publiées par 

la Fédération des sociétés d’histoire et d’archéologie de Paris et d’Île-de-France, no 32, 1981, 
p. 259-272 ; D. Sonzogni, « Le chartrier », art. cit., p. 48‑86.

24	 Th. Waldman, « Abbot Suger », art. cit., p. 256‑257.



484

enfin l’abbesse de Bruyères, Mummola porte un nom très proche de celui de 
l’épouse d’Ermenric dans le diplôme de Louis et Lothaire. Thomas Waldman 
en a conclu que Suger a fabriqué le précepte de Louis et de Lothaire à partir 
de ces données. Mais on ne comprend pas bien quel aurait été l’intérêt de la 
démarche : il aurait été aussi simple de fabriquer un diplôme de donation ou 
de confirmation d’un roi mérovingien ou carolingien plutôt que de fabriquer 
un précepte des empereurs Louis le Pieux et Lothaire pour relater un accord 
complexe intervenu entre l’abbesse Théodrade et l’abbé Hilduin. 

Il me semble donc que si forgerie il y eut, il faut en attribuer le mérite à 
Hilduin : a-t-il fait fabriquer, sur la base des chartes alors conservées à Saint-
Denis, une confirmation par Clothaire de la donation d’Argenteuil à Saint-
Denis par Ermenric ? Peut-être s’est-il simplement contenté de produire aux 
yeux des empereurs cette charte de Clotilde dont on ne sait comment elle s’est 
retrouvée dans le chartrier de Saint-Denis 25 et que nul ne se serait donné la 
peine de lire attentivement, pour les convaincre des droits de Saint-Denis 
sur Argenteuil. Cette dernière hypothèse permet de comprendre pourquoi 
la confirmation par Clothaire III de la donation d’Ermenric ne nous est pas 
parvenue, ne serait-ce que sous forme de copie. On comprend dès lors les 
contradictions du témoignage de Suger, qui n’a sans doute eu entre les mains, 
outre le diplôme de Louis le Pieux, peut-être sous sa forme originale, que des 
chartes mentionnant Ermenric mais n’ayant pas trait à Argenteuil.

On peut alors se demander pourquoi Suger fait allusion à un diplôme du roi 
Pépin. On peut supposer que Suger a mal interprété, volontairement ou non, la  
donation faite par Pépin à Saint-Denis de la forêt d’Yveline où le nom d’Argenteuil 
est effectivement mentionné et que c’est à ce diplôme qu’il fait allusion 26.

Pour mieux justifier l’expulsion quelque peu brutale des moniales 
d’Argenteuil 27, et peut-être conscient de la fragilité des droits déjà revendiqués 
par Hilduin, Suger affirme, dans sa Vie de Louis VI, que le pape Honorius II 
disposa pour prendre sa décision des préceptes des anciens rois, Pépin, 
Charlemagne, Louis le Pieux et autres :

Ayant eu connaissance de la justice de notre cause au sujet du monastère 
d’Argenteuil, que déshonorait la déplorable conduite des jeunes religieuses, ayant 

25	 D. Sonzogni,« Le chartrier », art. cit., p. 14-15, s’étonne de la présence, dans le chartrier de 
Saint-Denis, d’un certain nombre d’actes n’ayant aucun rapport avec l’abbaye  ; on peut 
supposer que l’abbaye, à cause de son renom et de la protection dont elle jouissait de la 
part des rois, pouvait servir de lieu d’enregistrement et de conservation d’actes privés.

26	 Voir note 6.
27	 Voir J. Verger, L’Amour castré, op. cit., n. 1 et Abélard, Historia calamitatum, éd. J. Monfrin, 

4e éd., Paris, J. Vrin, 1978, p. 100 : « abbas noster Sancti scilicet Dyonisii [...] conventum inde 
sanctimonialium [...] violenter expelleret [...] ».



485

m
ichèle gaillard     Contribution aux G

estes des abbés de S
aint-D

enis H
ilduin et S

uger

recueilli le témoignage non seulement de son légat Mathieu, évêque d’Albano, 
mais encore de nos seigneurs les évêques de Chartres, de Paris, de Soissons, de 
l’archevêque de Reims Renaud et de diverses personnes, ayant en outre lu de 
près les préceptes des anciens rois Pépin, Charlemagne, Louis le Pieux et autres, 
relatifs à notre droit sur le lieu en question et à lui présentés par nos messagers, 
ce pontife se conforma au conseil unanime de la curie, tant en raison de la justice 
de notre cause que du scandale choquant donné par les religieuses ; il restitua à 
Saint-Denis ce monastère et lui en confirma la possession 28.

Aucun diplôme de Charlemagne conservé ne va dans ce sens ; sans doute 
Suger a-t-il été influencé par la présence de ce nom dans le précepte de Louis le 
Pieux et de Lothaire. En revanche, le diplôme de Louis VI et de Philippe Ier qui, 
sur les conseils du légat pontifical, Mathieu d’Albano, et des évêques réunis en 
concile, restitue Argenteuil à Saint-Denis, ne fait état que d’un seul document, le 
précepte des empereurs Louis le Pieux et Lothaire. Quant au pape Honorius II, il 
ne disposa en réalité que d’informations de seconde main puisque dans sa lettre 
de confirmation, évoquée par Suger, il écrit qu’il sait, d’après la lettre de l’évêque 
de Paris Étienne, que celui-ci a appris, d’après d’anciens préceptes des rois, 
qu’Argenteuil appartenait à Saint-Denis 29 : « Venerabilis siquidem frater noster 
Stephanus Parisiensis episcopus, sicut ex litterarum suorum inspectione cognovimus, 
monasterium Argentoilum, in quo quaedam male vitae, prout dicebatur, mulieres 
vivebant, quod etiam ex antiquis regum praeceptis cognoverat jure monasterio sancti 
Dionysii pertinere […] ».

C’est donc grâce à ce précepte de Louis le Pieux et de Lothaire, qui nous 
paraît authentique mais dont l’argumentation repose sur un faux ou sur un 
document mal lu, que Suger a obtenu la « restitution » d’Argenteuil, d’autant 
plus facilement que la vie des moniales était l’objet de rumeurs scandaleuses et 
que celles-ci ont été, pour des raisons qui nous échappent, dans l’incapacité de 
produire les chartes qui auraient pu leur permettre de démontrer leur bon droit 
et qui nous sont parvenues.

Quoi qu’il en soit de la sincérité de l’abbé Suger et qu’on soit convaincu ou non 
du bien-fondé du précepte de Louis le Pieux et de Lothaire, il faut, pour terminer, 
remarquer que l’abbaye et les biens « restitués » à Saint-Denis par Louis VI 
étaient probablement fort différents de ceux de la fondation du viie siècle et de 

28	 Suger, Vita Ludovici VI, éd. et trad. par H. Waquet, Paris, Les Belles Lettres, 1964, p. 216‑219.
29	 J. Dufour, Recueil des Actes de Louis VI, op. cit., p. 105 ; charte de Matthieu d’Albano et bulle 

d’Honorius II, Gallia Christiana, VII, Instrumenta, LXIII, LXIV, c. 52-53 ; bulle d’Hororius II et 
confirmation par Innocent  II, éd. R. Grosse, Papsturkunden im Frankenreich, Neue Folge, 
9. Band, Diözese Paris II, Abtei Saint-Denis, Göttingen, 1998, no 33 et no 34, p. 144‑147.



486

l’abbaye dirigée par Théodrade. En effet, après Théodrade, l’histoire de l’abbaye 
d’Argenteuil nous est presque totalement inconnue : on sait que plusieurs 
femmes de la famille carolingienne en ont été l’abbesse, notamment Judith, fille 
de Charles le Chauve, sans que les moines de Saint-Denis n’émettent aucune 
prétention sur lui ; mais, à la fin du xe siècle, le monastère n’existait plus et c’est 
à une véritable refondation que procéda la reine Adélaïde, épouse d’Hugues 
Capet, sous le règne de son fils Robert le Pieux. L’emprise des bâtiments de 
l’abbaye du haut Moyen Âge n’a pu être précisée par les fouilles archéologiques ; 
seules les sépultures du haut Moyen Âge découvertes autour de la chapelle des 
Saints-Pères, dans l’environnement immédiat de l’abbaye médiévale permettent 
de supposer que l’abbaye a été reconstruite à l’emplacement de l’ancienne 30. 
Adélaïde donna à l’abbaye tous les biens que son époux possédait à Argenteuil 
ainsi que d’autres domaines. Le diplôme de confirmation de Robert le Pieux 
fut en outre rédigé à Saint-Denis sans que les moines n’émettent aucune 
protestation 31. Ce sont donc ces biens que récupérèrent les moines de Saint-
Denis en 1129 ; ce ne sont sans doute pas exactement ceux que possédait 
l’abbaye pendant le haut Moyen Âge. Contrairement à la conviction exprimée 
par Suger, Louis VI, le légat pontifical et le pape Honorius II, il n’y avait donc 
aucun fondement juridique à la restitution de la totalité des biens de l’abbaye 
d’Argenteuil à Saint-Denis 32.

30	 J.-L. Bernard, «  Argenteuil. Naissance et développement d’un site  », Bulletin 
monumental,  143, 3, 1988, p.  237-238 et «  Le haut Moyen  Âge à Argenteuil. Essai de 
reconstitution topographique –  étude architecturale  », dans P.  Riché, C.  Heitz, F.  Héber-
Suffrin (dir.), xe siècle : recherches nouvelles, Nanterre, Centre de recherches sur l’Antiquité 
tardive et le haut Moyen Âge/Paris, Picard, 1987, p. 99-108, 9 planches hors texte.

31	 W.M. Newman, Catalogue des Actes de Robert II le Pieux, roi de France, Paris, Librairie du 
Recueil Sirey, 1937, no 19, daté de 1007 ; éditions, Dom Bouquet, Recueil des historiens de 
France, X, p. 582-83 (1003) ou Gallia Christiana, VII, Instrumenta, XXXI, c. 28-29 (1007).

32	 Au moment de mettre sous presse, est venue à ma connaissance la mise au point réalisé par 
C. E. Schulze sur l’expulsion de religieuses d’Argenteuil, dans sa thèse non encore publiée 
(Pro Turpitudine Vitae : The Expulsion of Nuns in the Dioceses of Paris and Laon, 1100-1150, 
Université de Toronto, 2008, p. 96-153) ; toutefois, très récemment, A. Grélois a rappelé qu’il 
est possible qu’Héloïse ne fût pas la toute dernière abbesse d’Argenteuil («  Humbeline-
Héloïse. Variations autour de deux figures du monachisme féminin au xiie  siècle  », dans 
Universitas scolarium. Mélanges offerts à Jacques Verger, Droz, coll.  «  Hautes études 
médiévales et modernes », 102, Genève, 2011, p. 328-345, ici p. 332-333).



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

487

AUX PAUVRES OU AUX HÔTES ?  
NOTE SUR L’AFFECTATION DE L’ABBAYE SAINT-TIMOTHÉE  

À SAINT-REMI DE REIMS EN 972 1

Josiane Barbier
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Laurent Morelle
EPHE, Section des sciences historiques et philologiques

Au livre III de ses Histoires rédigées vers 996, le chroniqueur Richer, moine 
de Saint-Remi de Reims – et peut-être ancien chantre de l’église cathédrale –, 
consacre plusieurs pages à décrire l’activité déployée par l’archevêque Adalbéron 
(969‑989) en faveur de la vie canoniale et monastique 2. De cette œuvre de 
correction (la vie des religieux et le culte) et de restauration (les établissements et 
leurs ressources) 3, Richer retient surtout, comme il se doit, l’action bienveillante 
du prélat envers Saint-Remi. Adalbéron, raconte-t-il 4, se rendit à Rome et 
célébra les fêtes de Noël auprès du pape Jean XIII ; très en faveur auprès de ce 

1	 Au seuil de cette étude, nous souhaitons exprimer notre vive gratitude à Jean-Baptiste Renault, 
Jens Schneider et Dominique Stutzmann pour l’aide amicale qu’ils nous ont apportée.

2	 Richer de Saint-Remi, Historiae,  III, 22-42, éd.  H.  Hoffmann, Hannover, Hahn, MGH, 
SS, XXXVIII, 2000, p. 181-191 ; Richer, Histoire de France (888‑995), éd. et trad. R. Latouche, 
Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’histoire de France au Moyen Âge », 12 
et 17, 2 vol., t. II, 1937, p. 29-49. Sur Richer et son œuvre, voir notamment : H. Hoffmann, « Die 
Historien Richers von Saint-Remi », Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters, t. 54, 
1998, p. 445-532 ; J. Glenn, Politics and History in the Tenth Century: The Work and World 
of Richer of Reims, Cambridge, Cambridge UP, coll. « Studies in Medieval Life and Thought, 
Fourth series », 60, 2004. C’est J. Glenn (ibid., p. 20‑24) qui a émis l’hypothèse, fondée sur 
une mention nécrologique du xiie siècle, selon laquelle Richer aurait été chanoine et chantre 
de la cathédrale de Reims avant de devenir moine à Saint-Remi. Selon le même auteur, les 
pages consacrées à Adalbéron au livre III des Historiae auraient primitivement appartenu à 
un autre ouvrage de Richer, que le médiéviste désigne sous le nom de Gesta Adalberonis ; 
cf. sur cette question : id., « The Lost Works of Richer: The Gesta Adalberonis and the Vita 
Gerberti », Filologia Mediolatina, 4, 1997, p. 151-189, ici p. 180-189 (les développements de 
cet article sont passés dans le livre de 2004, notamment dans les pages citées infra, n. 6).

3	 Sur l’action d’Adalbéron, voir toujours la synthèse de M. Bur, « Saint-Thierry et le renouveau 
monastique dans le diocèse de Reims au xe siècle », dans M. Bur  (dir.), Saint-Thierry, une 
abbaye du vie au xxe siècle, Saint-Thierry, Association des amis de l’abbaye de Saint-Thierry, 
1979, p. 39-49 ; rééd. id., La Champagne médiévale, Langres, Guéniot, 2005, p. 559‑573.

4	 Richer, Historiae, III, 26-29, H. Hoffmann, éd. cit., p. 184-185 ; R. Latouche, éd. cit., t. II, p. 34‑37.



488

dernier, il lui demanda de confirmer les concessions de biens et droits dont il 
avait récemment gratifié le monastère. Sur place, Adalbéron ajouta même une 
disposition importante : le transfert de l’abbaye Saint-Timothée à Saint-Remi. 
Le pape accéda volontiers au souhait de l’archevêque et ordonna de rédiger 
un écrit ; l’acte fut dressé et lu en public 5. « En voici le texte », annonce alors 
Richer, mais le lecteur d’aujourd’hui n’a droit qu’aux premiers mots de l’acte 
car le manuscrit autographe de l’historien, seul témoin de l’œuvre comme on 
sait, a perdu le feuillet intercalaire qui comportait la transcription du privilège 6. 
Heureusement, ce dernier, portant la date du 23 avril 972 7, nous a été transmis 
par un autre canal, si bien que l’historien est en mesure de confronter les propos 
de Richer au document qu’ils introduisaient, notamment en ce qui concerne 
la sujétion de l’abbaye Saint-Timothée à Saint-Remi de Reims. Or ces deux 
témoignages divergent sur un point, modeste mais non négligeable, à savoir le 
service monastique auquel les revenus de Saint-Timothée devaient être affectés. 
C’est de cette discordance qu’il sera ici question. 

Avant d’aller plus avant, il importe de présenter Saint-Timothée. Située non 
loin de Saint-Remi, l’abbaye fondée sur la sépulture des martyrs Timothée et 
Apollinaire était l’une des plus anciennes basiliques rémoises, remontant peut-
être au ve siècle 8. Le saint évêque Remi y avait préparé sa sépulture – mais 
il changea d’avis après sa mort, si on en croit un miracle posthume –, ses 
successeurs mérovingiens y firent plusieurs legs et l’archevêque Tilpin (772‑794) 
réaménagea la tombe des martyrs. Aux dires de Flodoard, la basilique avait été 
desservie, depuis le vie siècle et jusqu’à une date récente, par un collège tantôt de 

5	 Cf. sur ce récit  : L.  Morelle, «  La mise en “œuvre” des actes diplomatiques  : l’auctoritas 
des chartes chez quelques historiographes monastiques des ixe-xie  siècles  », dans 
M.  Zimmermann  (dir.), “Auctor” et “auctoritas”  : invention et conformisme dans l’écriture 
médiévale, Paris, École des chartes, coll.  «  Mémoires et documents de l’École des 
chartes », 59, 2001, p. 73-96, ici p. 86‑91.

6	 Voir l’annotation des éditions citées (R. Latouche, éd. cit., t. II, p. 36 n. b ; H. Hoffmann, éd. cit., 
p. 185). Sauf erreur de notre part, la question de ce feuillet intercalaire n’a pas été discutée par 
J. Glenn, Politics and History, op. cit., pourtant très attentif à scruter l’agencement du cahier 
(le 5e du manuscrit) dans lequel prend place le récit (p. 146-152 et App. D, p. 285‑293).

7	 Sur les difficultés que présente la chronologie des faits narrés par Richer, voir l’annotation 
des éditeurs ; voir aussi L. Morelle, « La mise en œuvre », art. cit., p. 89-90 et n. 82.

8	 Sur Saint-Timothée, voir les notices suivantes : J.‑P. Devroey, Le Polyptyque et les listes de 
cens de l’abbaye Saint-Remi de Reims (ixe‑xie s.), Reims, coll. « Travaux de l’Académie nationale 
de Reims », 163, 1984, p. XII-XIII ; M. Sot, Un historien et son Église au xe siècle : Flodoard de 
Reims, Paris, Fayard, 1993, ici p. 672 (premiers temps jusqu’à Flodoard) ; P. Demouy, Genèse 
d’une cathédrale. Les archevêques de Reims et leur église aux xie   et xiie  siècles, Langres, 
Guéniot, 2005, p. 281-282 (reprend la précédente pour les temps anciens) ; voir aussi L. Pietri 
et al. (dir.), Topographie chrétienne des cités de la Gaule des origines au milieu du viiie siècle, 
t. XIV, Province ecclésiastique de Reims (Belgica secunda), Paris, De Boccard, 2006, p. 43-44 
(notice sur Reims, L. Piétri et R. Neiss).



489

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

douze tantôt de vingt clercs ; mais à son époque – Flodoard écrit son Histoire de 
l’Église de Reims vers 948 – cette basilique n’avait plus pour titulaire qu’un seul 
prêtre, en raison du « déclin de la religion » 9. Il est a priori tentant d’imputer cette 
réduction drastique de l’effectif clérical à un délabrement économique, mais on 
voit mal, si cette abbaye était proche de l’indigence au point de ne pouvoir 
entretenir qu’un seul prêtre, comment sa sujétion à Saint-Remi en 972 pouvait 
apparaître comme une opération si importante pour Saint-Remi comme pour 
Adalbéron, et comment, on va le voir, on pouvait charger les revenus de Saint-
Timothée d’un lourd service monastique. On a donc supposé qu’à l’occasion 
de ce transfert, l’archevêque Adalbéron avait renfloué le patrimoine de Saint-
Timothée en lui affectant le produit de dîmes perçues par l’archevêque 10. C’est 
fort possible, mais on doit ici faire une autre observation. Flodoard se garde bien 
de mettre le mauvais état de la desserte de Saint-Timothée sur le compte de la 
pauvreté de l’établissement ; il parle, de manière assez sybilline, du « manque 
de religion » (religione deficiente). Plus loin, cependant, il livre des informations 
susceptibles de nous éclairer. En 928-929, Odalric, évêque d’Aix-en-Provence 
chassé de son diocèse par les pirates sarrasins, se réfugia à Reims où le comte 
Herbert II de Vermandois le chargea d’exercer en lieu et place de l’archevêque en 
titre, l’enfant Hugues, fils d’Herbert, les sacra officia que celui-ci était incapable 
d’assumer en raison de son jeune âge (il avait huit ans). Pour son entretien, écrit 
Flodoard, Odalric « reçut l’abbaye Saint-Timothée avec la prébende d’un seul 
clerc » 11, une information que Richer a malencontreusement déformée 12. Ce que 
nous dit Flodoard pourrait suggérer que le comte Herbert avait attribué l’abbaye 
Saint-Timothée à Odalric tout en réduisant le nombre de prébendes à l’unité 

9	 Flodoard, Historia Remensis ecclesiae,  I, 4, éd.  M.  Stratmann, Hannover, Hahn, MGH, 
SS, XXXVI, 1998, p. 67-71, notamment p. 70 : « Reperitur autem congregationem ibidem, 
nonnunquam XX, nonnumquam XII fuisse clericorum, in tempore Theoderici regis, quando 
ad eandem basilicam prediorum donaria plura leguntur tradita. Et usque ad recentia nuper 
tempora, quibus religione deficiente ad unius est redacta presbiteri titulum, deo serviencium 
cetu dinoscitur insignata virorum ».

10	 J.-P. Devroey, Le Polyptyque, op. cit., 1984, p. LXXXVIII. Voir infra, n. 50.
11	 Flodoard, Historia Remensis ecclesiae,  IV, 22, éd.  cit., p.  414  : «  Per idem fere tempus 

Odalricus Aquensis episcopus, qui ob persecutionem Sarracenorum a sede sua recesserat, 
in ecclesia Remensi recipitur ab Heriberto comite ad celebrandum episcopale dumtaxat 
ministerium vice Hugonis ipsius comitis filii tunc adhuc parvuli, concessa eidem praesuli 
abbatia sancti Timothei cum unius tantum prebenda clerici […] ».

12	 Richer, Historiae, I, 55, H. Hoffmann, éd. cit., p. 89 : « At quia ętas tenerior puerum ab sacris 
officiis prohibebat, cuidam ab Aquensi episcopio pyratarum insectatione pulso, pro eo 
ministrare concessum est. Cui etiam abbatiam Sancti Timothei martiris ad usus proprios 
attribuit [Herbertus] et insuper canonicorum victum simul impertivit. » ; R. Latouche, éd. cit., 
t. I, p. 108-109. Traduction de R. Latouche : « On attribua à ce dernier [= Odalric] l’abbaye de 
Saint-Timothée pour sa subsistance personnelle et on lui affecta en surplus la mense des 
chanoines ».



490

(peut-être pour permettre de meilleurs revenus à Odalric), cette prébende étant 
confiée à Odalric mais destinée à l’entretien du prêtre assurant le culte dans cette 
basilique vénérable. Bien sûr, on ignore ce qu’il advint des revenus de Saint-
Timothée à la mort d’Odalric ou du moins quand il quitta Reims, après 947 
semble-t-il 13. Mais puisqu’en 948 Flodoard parle d’une réduction récente de la 
basilique à l’état d’église attitrée (titulus) à un seul prêtre, on est tenté de relier 
cette situation à l’attribution de l’abbatia à Odalric. Cette dernière décision 
aurait été propice à un réaménagement des ressources de l’établissement et aussi 
à des ponctions de la part des hommes ayant la haute main sur les destinées du 
siège de Reims. Moins que la pauvreté, ce serait un manque de respect religieux, 
cette « religio deficiens » dont parle Flodoard, qui aurait précipité l’abaissement 
statutaire de Saint-Timothée. 

Revenons maintenant au transfert de 972 et à ses témoignages. Tournons-
nous d’abord vers le privilège de Jean XIII 14. Cet acte nous est connu par 
l’intermédiaire d’une copie figurée du xie siècle, repérée depuis Mabillon 
et partiellement reproduite en son De re diplomatica 15. Il a été publié dès 
le xviie siècle, mais n’a reçu sa première édition critique qu’en 1984, par 
les soins d’Harald Zimmermann 16. Alors que ce savant tient l’acte pour 
authentique, Michel Bur le considère comme « apocryphe », au motif que 
Saint-Remi est qualifié d’« archimonastère » (archimonasterium), un terme 
« qui ne se rencontre pas dans Richer, ni dans les documents du xe siècle » 17. 
L’argument est pertinent, mais le jugement est trop sévère car l’acte présente 
d’excellents atouts, dont tous n’ont pas été mis en valeur par l’édition de 
Zimmermann. Ainsi en va-t-il de la leçon in mense sexto de la « grande date », 
là où on attendrait in mense aprili : il y a tout lieu de penser que l’adjectif 
incongru sexto est une mélecture de l’abréviation ssto pour suprascripto, 
l’adjectif faisant référence à la mention in mense aprili dans la « petite date » 

13	 Odalric est présent au synode de Verdun de 947  ; cf. M. Sot, Un historien et son Église, 
op. cit., p. 296.

14	 Privilège de Jean XIII du 23 avril 972, JL 3763 ; éd. H. Zimmermann, Papsturkunden 896‑1046, 
Wien, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, coll. «  Österreichische 
Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Denkschriften  »,  174, 177,  198, 3  vol., 
1984-1989, t. I, 1984, no 218, p. 427‑429.

15	 Copie isolée du xie siècle  : Arch. dép. Marne, dépôt de Reims, 56 H 12/1 (la cote donnée 
par H.  Zimmermann en son édition est entièrement périmée)  ; document inséré dans la 
base « Artem » de Nancy des actes originaux antérieurs à 1121 : Artem 10. Dom J. Mabillon, 
De re diplomatica libri sex, Paris, 1681, p. 445 (fac-similé des trois premières lignes et de la 
datation).

16	 Voir la note 14.
17	 M. Bur, « Saint-Thierry », art. cit., p. 42 (563), n. 11. Le motif est plus suggéré qu’allégué. Sur 

le mot archimonasterium, voir la note 19.



491

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

qui précède 18. On a donc là un indice probant que le copiste du xie siècle 
avait devant lui un acte pontifical. Le jugement positif d’H. Zimmermann 
semble donc raisonnable, même si l’emploi, à deux reprises dans le texte, du 
mot « archimonastère » laisse soupçonner de possibles retouches apportées 
dans la seconde moitié du xie siècle, à l’occasion de sa transcription 19. 

Au sein de l’acte, le passage concernant Saint-Timothée occupe la fin du 
dispositif ; il est précédé d’une confirmation générale (sans énumération 20) des 
biens de l’« archimonastère », elle-même prolongée d’une lourde disposition 
interdisant à toute personne (et d’abord à tout roi, archevêque ou évêque) 

18	 « Petite date » : « Scripta per manus Stephani scriniarii sanctę Romanę ęcclesię, in mense 
aprili, indictione xvma  ». « Grande date » : « Data per manus Andreę episcopi, viiiino kl. maii, 
anno pontificatus domni nostri Johannis sanctissimi et tercii decimi papę viiivo, imperii autem 
domni Ottonis majoris augusti ximo, junioris vero vto, in mense sexto, et indictione xvma ».

19	 Voir infra, texte attenant aux n.  29 et 30. Le terme archimonasterium n’est pas sans 
rappeler le fameux titre d’archidux, sorte de mot-valise dont Ruotger (xe s.) flatte Brunon, 
archevêque de Cologne et duc de Lotharingie, dans sa Vita Brunonis (éd.  I. Ott, Weimar, 
Böhlau, MGH, SS, N.S., X, 1951, c. 20, p. 19). Archimonasterium n’est donc pas totalement 
aberrant pour qualifier un monasterium dont le pape souligne la force du lien qui l’unit à 
l’archevêque, ne serait-ce qu’en lui adressant directement le privilège et en ignorant l’abbé 
(sur la discordance entre bénéficiaire et destinataire de l’acte : J. Johrendt, Papsttum und 
Landeskirchen im Spiegel der päpstlichen Urkunden [896‑1046], Hannover, Hahn, coll. 
« MGH, Studien und Texte », 33, 2004, p. 40-41) ; le terme archimonasterium pourrait aussi 
faire écho au rôle que l’archevêque Adalbéron entendait faire jouer à Saint-Remi dans le 
suivi de la réforme monastique du diocèse, sans toutefois qu’il ait jamais été question d’un 
« ordre rémigien » (sur ce point : P. Demouy, Genèse d’une cathédrale, op cit., p. 299-300). 
D’un autre côté cependant, on rencontre le mot archimonasterium, toujours pour qualifier 
Saint-Remi de Reims, dans une lettre que l’abbé rémois Henri (1074‑1095) adresse à son 
confrère Thierry  Ier (1055‑1086), abbé de Saint-Hubert en Ardenne, pour lui demander de 
laisser partir un de ses moines à Reims comme écolâtre (lettre insérée dans La Chronique 
de Saint-Hubert dite Cantatorium, éd. K. Hanquet, Bruxelles, Commission royale d’histoire, 
coll. « Recueil de textes pour servir à l’étude de l’histoire de Belgique », 1906, c. 47, p. 117-
118). Or le terme archimonasterium est ici clairement relié au prestige de saint Remi, apôtre 
des Francs (si nutritus labore vestro convenit apostoli Francorum archimonasterio […]) ; il 
traduit moins le lien archiépiscopal que l’éminence d’un monastère que Léon IX avait exalté 
lors du concile de 1049 en lui accordant supra caeteras Franciae ecclesias la prérogative 
de voir l’autel majeur de l’abbatiale réservé à l’usage exclusif de quelques dignitaires 
ecclésiastiques seulement, au premier rang desquels figuraient l’archevêque de Reims 
et l’abbé de Saint-Remi (privilège de Léon  IX, 5  octobre 1049 [original interpolé], Reims, 
Arch.  dép. Marne, dépôt de Reims, 56  H  1  ; JL  4177  ; Artem  30). En conséquence, deux 
scénarios sont à retenir  : 1°  le terme archimonasterium existait dans le texte original de 
Jean  XIII mais fut réinterprété au xie  siècle, peut-être dès l’époque de Léon  IX, dans le 
sens de « monastère de premier plan » ; 2° le mot fut inventé après la venue de Léon IX à 
Reims, comme pour traduire le statut incomparable que le pape semblait avoir reconnu au 
monastère, et un scribe astucieux l’injecta dans le texte de la bulle de Jean XIII de façon à 
enrober l’appellation d’une ancienneté flatteuse.

20	 Sur ce point, voir D.  Lohrmann, Kirchengut im nördlichen Frankreich, Besitz, Verfassung 
und Wirtschaft im Spiegel der Papstprivilegien des 11.‑12. Jahrhunderts, Bonn, Röhrscheid, 
coll.  « Pariser historische Studien », 20, 1983, p. 65.



492

de porter préjudice aux biens de toute nature que possède Saint-Remi 21. En 
position finale et d’une rédaction à la fois minutieuse et précipitée, la clause 
relative à Saint-Timothée peut passer pour un ajout plaqué sur un canevas de 
dispositif déjà composé : voilà qui s’accorderait à l’idée, suggérée par Richer, que 
c’est à Rome, devant le pape, qu’Adalbéron aurait décidé de soumettre Saint-
Timothée à Saint-Remi 22. 

Cette clause se présente ainsi :

Insuper abbatiam sancti Timothei, quam eidem beato Remigio ad usum 
hospitalitatis tua largita est industria, quatinus cum tuorum tum etiam successorum 
atque monachorum hospitum necessaria rata benivolentia non deficiant, abbas 
loci prevideat atque ad communem utilitatem distribuat, ita dumtaxat ne 
archiepiscopalis affluentia in suis nimium non prout ferre locus possit excedat. 
En outre, [quant à] l’abbatia de Saint-Timothée, dont tu [= Adalbéron] as 
voulu gratifier Saint-Remi pour les besoins de l’hospitalité, afin que par une 
bienveillance [bien] calculée, les biens nécessaires ne manquent pas aux hôtes, 
qu’il s’agisse des tiens, de ceux de tes successeurs, ou de ceux des moines, [nous 
voulons] que l’abbé du lieu [= Saint-Remi] la prenne en charge et la répartisse 

21	 H.  Zimmermann, éd.  cit., t.  I, p.  428 (texte de l’édition collationné au parchemin rémois 
examiné sur cliché  ; ponctuation et graphies revues)  : «  […]  quapropter per interventum 
tuę dilectionis archimonasterio quod in Francia situm est non longe a civitate Remensi, cui 
preesse videris, confirmamus et corroboramus hoc nostrę apostolicę auctoritatis privilegio 
omnes possessiones omnesque res mobiles et inmobiles quę dici et nominari possunt de 
terris, vineis, servis et ancillis, colonis et colonabus, ędificiis et habitationibus, thesauris 
et ornamentis et quibuslibet pecuniis. Statuentes, sub divini judicii obtestatione et 
anathematis validissimis interdictionibus, ut umquam neque ullus rex neque archiepiscopus 
vel episcopus vel etiam quorumlibet hominum magna parvaque persona presumat eidem 
archimonasterio ad damnum sive molestiam incumbere sive de rebus et possessionibus 
ipsius auferre et alienare, promulgamus nempe et hoc, auctoritate beati Petri apostolorum 
principis per hujus nostri apostolici privilegii constitutionem, ut omnia, quę a te vel a 
quibuslibet Christi fidelibus eidem archimonasterio donata sunt aut in futurum donata 
fuerint, firma stabilitate ad jus et dominium ipsius permaneant, nec licentia sit cuiquam 
homini, ut dictum est, vel auferre vel alienare quid ex omnibus quę ad illud pertinent 
[grattage, peut-être à lire vel pertinere debent  ; voir infra, n.  29], nisi ad communem 
utilitatem roborandam justicię et gratiam competentis commutationis ».

22	 Les recherches diplomatiques actuelles sur les actes pontificaux de la période 
896‑1046 insistent sur le pragmatisme de la chancellerie romaine et sur l’influence des 
bénéficiaires dans la réalisation des actes. Voir notamment : H.‑H. Kortüm, Zur päpstlichen 
Urkundensprache im frühen Mittelalter. Die päpstlichen Privilegien 896‑1046, Sigmaringen, 
Thorbecke, coll.  «  Beiträge zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters  »,  17, 
1995  ; J.  Johrendt, «  Der Empfängereinfluß auf die Gestaltung der Arenga und Sanctio 
in den päpstlichen Privilegien (896‑1046) », Archiv für Diplomatik, 50, 2004, p.  1-11  ; id., 
Papsttum und Landeskirchen, op. cit. ; R. Große, « Die beiden ältesten Papsturkunden für 
das Domkapitel von Paris (JL  3949 und  3951)  », dans R.  Große  (dir.), L’Acte pontifical et 
sa critique, Bonn, Bouvier, coll. « Studien und Dokumente zur Gallia Pontificia / Études et 
documents pour servir à une Gallia Pontificia », 5, 2007, p. 15‑29.



493

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

pour l’utilité commune, à condition toutefois que l’affluence archiépiscopale en 
ses lieux [?] n’excède pas trop ce que peut supporter l’établissement. 

Les revenus de l’abbaye Saint-Timothée, gérés par l’abbé de Saint-Remi, sont 
voués à « l’hospitalité » ; ils doivent permettre de recevoir dignement les hôtes 
de l’archevêque et ceux des moines. À la fin de la clause, le pape recommande 
à l’archevêque (et non aux moines), à mots à peine couverts, de faire preuve de 
modération dans l’exercice de l’hospitalitas. Il s’agit d’éviter que la fréquence 
et le nombre excessif d’invités archiépiscopaux (affluentia archiepiscopalis) ne 
vienne étouffer la communauté rémigienne sous le poids des charges en quelque 
sorte hôtelières.

Le témoignage de Richer est bien différent. L’auteur, cédant à son penchant 
littéraire, a composé le discours censé avoir été prononcé par l’archevêque 
Adalbéron devant le pape. Le prélat raconte en ces termes son action entreprise 
en faveur de Saint-Remi, qu’il désire voir confirmée par le pape : 

Est mihi in Galliis monachorum coenobium, non longe ab urbe Remorum situm. 
Ubi etiam beati Remigii Francorum patroni corpus sanctissimum decentissime 
quiescit, cui etiam honor exhibetur debitus. Cuius res in posterum stabiliri firmiter 
quęrens, vestrae auctoritatis privilegio confirmari inpresentiarum deposco, terras 
videlicet cultas atque incultas, silvas et pascua, vineas ac pomeria, torrentes et stagna. 
Castri quoque illorum munitatem, villarumque liberalem intra et extra potestatem, 
tandem etiam res omnes mobiles atque inmobiles vestri apostolatus dignitas solidet 
atque confirmet. Abbatiam quoque sancti Timothei martiris que nostri iuris esse 
videtur, sub vestri presentia, horumque episcoporum testimonio eis concedo, ut inde 
pauperibus administretur, et memoria nostri servis dei in coenobio habeatur. Haec 
igitur superioribus addita in ius predicti sancti transeat, atque illius propria, vestra 
similiter auctoritate confirmetur 23.
J’ai en Gaule un couvent de moines, qui est situé près de la ville de Reims. 
Le corps très saint du bienheureux Remi, patron des Francs, y repose très 
dignement, et on lui rend les honneurs qui lui sont dus. Désireux d’assurer 
d’une manière stable à ce couvent la possession de ses biens, je vous demande 
avec instance de la leur confirmer par un privilège émanant de votre autorité. 
Que votre dignité apostolique leur assure et leur confirme la possession des 
terres cultivées et incultes, des bois et pâturages, des vignes et des vergers, des 
torrents et des étangs, la fortification de leur bourg, le plein exercice du pouvoir 
sur leurs villages, tant à l’intérieur qu’à l’extérieur, enfin la possession de tous les 
biens meubles et immeubles. Je leur concède, en outre, en votre présence et en 

23	 H. Hoffmann, éd. cit., p. 184.



494

prenant comme témoins tous ces évêques, l’abbaye de saint Timothée, martyr, 
qui nous appartient, pour qu’elle soit désormais affectée aux pauvres et que 
les serviteurs de Dieu conservent notre souvenir dans ce monastère. Que cette 
abbaye soit transférée au saint précité pour être jointe aux biens mentionnés plus 
haut et que la propriété en soit confirmée également par votre autorité 24.

Ce discours prend visiblement appui sur le privilège de Jean XIII, mais n’a 
rien d’une analyse diplomatique ; tout au plus l’acte pontifical constitue-t-il une 
trame chargée d’attirer à elle des éléments exogènes et de stimuler l’inventivité 
de l’auteur. Richer emprunte en effet assez peu à son modèle – les seules 
reprises textuelles sont, nous semble-t-il, l’expression « res omnes mobiles atque 
inmobiles » – ; il préfère en retravailler les formules. C’est particulièrement net 
dans le traitement des « pertinences », où Richer délaisse une nomenclature 
formellement dissymétrique, mais typologiquement diversifiée et donc 
juridiquement efficace, pour la remplacer par une courte énumération bâtie sur 
des oppositions binaires rigoureuses, mais ouverte au seul lexique du paysage et 
de la vie rurale 25. Plus important encore pour la genèse du discours, on constate 
que Richer s’est servi au moins d’une autre charte que celle de Jean XIII pour le 
composer. Quand il évoque la fortification du castrum, ou bien le libre pouvoir 
exercé sur des villae monastiques – toutes dispositions totalement absentes 
de l’acte pontifical conservé –, Richer ne fait en réalité que broder sur deux 
dispositions identiquement formulées dans deux diplômes royaux octroyés à 
Saint-Remi, l’un par Louis IV d’Outremer (953) et l’autre par Lothaire (955) 26. 
Constatant de telles libertés, le lecteur ne s’étonnera plus guère de la discordance 

24	 Traduction (modifiée sensiblement par endroits) empruntée à R. Latouche : Richer, Histoire 
de France, éd. cit., p. 35‑37.

25	 Liste du privilège  : «  omnes possessiones omnesque res mobiles et inmobiles, que dici 
et nominari possunt de terris, vineis, servis et ancillis, colonis et colonabus, edificiis et 
habitationibus, thesauris et ornamentis et quibuslibet pecuniis ». Liste de Richer : « terras 
videlicet cultas atque incultas, silvas et pascua, vineas ac pomeria, torrentes et stagna » ; 
chez Richer, l’expression res omnes mobiles atque inmobiles est déplacée après cette 
énumération.

26	 H. Hoffmann, éd. cit., p. 184 n. 26. 4, a signalé le rapprochement avec le diplôme de Lothaire. 
Diplôme de Louis IV (original) : éd. établie par P. Lauer, Recueil des actes de Louis IV, roi de 
France (936‑954), Paris, Imprimerie nationale, coll. « Chartes et diplômes relatifs à l’histoire 
de France », 1914, no 44 ; diplôme de Lothaire : éd. L. Halphen et F. Lot, Recueil des actes de 
Lothaire et de Louis V, rois de France (954‑987), Paris, Imprimerie nationale, coll. « Chartes 
et diplômes relatifs à l’histoire de France », 1908, no 4. Passage chez Lothaire (les mots clés 
sont soulignés) : « decernimus […] ut in primis castrum, in quo beatissimus pastor Remigius 
corpore quiescit, omnino sit immune ac sub eorum solummodo ditione libere constitutum, 
nullusque intra ejusdem girum castelli quamlibet judiciariam audeat exercere dominationem 
contra ipsorum voluntatem monachorum […] ; simul etiam omnes ipsius sacri coenobii ville, 
quas monachi libera firmitate ante possidebant sive quoque ille que postea ad tenendam 
sanctam religionem locique restaurationem addite sunt […] ».



495

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

qui touche la clause relative à Saint-Timothée. Il n’est en effet plus question ici 
des hôtes de l’archevêque et le terme d’hospitalitas n’est pas non plus employé : 
c’est ici aux pauvres (pauperes) que sont dévolus les revenus de Saint-Timothée. 
Et Richer semble même ajouter une affectation supplémentaire aux biens de 
Saint-Timothée : la célébration de la memoria d’Adalbéron par les moines 
rémigiens. 

Le témoignage de Richer paraît d’autant moins crédible qu’il n’est corroboré 
par aucun autre. En 1064, quand l’archevêque Gervais de Reims décide de 
restaurer l’église Saint-Timothée dans son ancienne dignité en y fondant une 
communauté de douze chanoines, la charte solennelle qu’il établit à cette fin, 
préparée notamment à l’aide de Flodoard, rappelle l’état pitoyable de cette église 
qui avait conduit Adalbéron à la « concéder » au monastère Saint-Remi. Et les 
revenus de Saint-Timothée, précise-t-il, devaient alors subvenir aux besoins 
de l’hospitalité (ut ex ejus reditibus hospitalitatis suppleretur utilitas) 27. Cette 
dernière précision est peut-être empruntée au privilège de Jean XIII, mais 
pas nécessairement, car cette affectation était toujours en vigueur en 1064 : 
dans la suite de l’acte, on voit en effet Gervais enjoindre sans ménagement à 
l’abbé de Saint-Remi Hérimar d’affecter d’autres possessions rémigiennes au 
service de l’hospitalité, puisque les revenus de Saint-Timothée devaient servir 
désormais à l’entretien des douze chanoines 28. C’est peut-être autour de 1064 
qu’en raison de son actualité, on réalisa la copie figurée que nous connaissons 
de la bulle pontificale, une copie respectant quelques caractéristiques formelles 
d’un original sur papyrus à ce titre bien fragile. À cette occasion, il se peut 
que les moines aient retouché le texte pontifical, y injectant par exemple le 
terme suspect d’« archimonastère » ainsi qu’une courte proposition stipulant 

27	 Charte de l’archevêque Gervais en faveur de Saint-Timothée (1064, 13 juin), Arch. dép. Marne 
(dépôt de Reims), 56 H 12/2 (original) ; Artem 39 ; éd. J.-P. Migne, PL, 143, col. 1401-1402 ; 
éd. P. Demouy, Actes des évêques de Reims d’Arnoul à Renaud II (997‑1139), thèse dactyl., 
Nancy, 1982, no  37, p.  119-122. Extrait de l’exposé-dispositif (citation d’après l’original)  : 
« Unde considerantes aecclesiam sancti Timothei martyris […] quondam clericorum numero 
et honestate religionis viguisse, sed partim a diversis casibus, partim incuria, ad titulum 
unius presbiteri esse redactam, ideoque ab archiepiscopo Adalberone, ut ex ejus reditibus 
hospitalitatis suppleretur utilitas, beati Remigii monasterio ad possidendum concessam, 
piae sedulitatis operam adhibere curavimus, ut eam in antiquae honestatis statum 
repararemus ». P. Demouy, Genèse d’une cathédrale, op. cit., p. 282, interprète l’hospitalitas 
comme étant « l’accueil des hôtes ».

28	 Charte de Gervais (suite)  : «  Quapropter id notificantes Herimaro abbati, injunximus ut 
hoc nostrae voluntatis propositum commendaret effectui et ipsam aecclesiam sancti 
Timothei cum suis reditibus stipendiariam faciens Deo famulaturis inibi clericis, ex aliis 
possessionibus sancti Remigii in suo coenobio supplementum repararet hospitalitatis. 
Qui libenter nostrae ordinationi paruit et sub nostrae auctoritatis privilegio XII canonicos 
in eodem loco aggregavit utque regulariter ibidem divino insisterent servitio, canonicam 
praebendam eis instituit ».



496

que les aliénations pour l’utilité commune n’étaient autorisées que si elles 
étaient compensées 29. Une telle clause n’est certes pas aberrante dans le contexte 
de 972 30, mais elle pouvait assurément s’avérer précieuse en 1064, si les moines 
voulaient obtenir compensation pour la contrainte nouvelle que Gervais venait 
de leur imposer. Quoi qu’il en soit du statut de ce passage, il importe ici de 
souligner qu’avant la décision prise par Gervais, Saint-Timothée était bien 
dévolue au « poste budgétaire » de « l’hospitalité ». Encore une fois, il n’est pas 
question du service des pauvres. 

Un dernier document, de gestion celui-là, mérite d’être convoqué. 
Jean‑Pierre Devroey a suggéré qu’à la suite du transfert de Saint-Timothée à 
Saint-Remi, les moines rémigiens élaborèrent un dossier composé de fragments 
du polyptyque du ixe siècle auxquels on associa des listes de biens tenant compte 
des modifications récentes 31. Ce dossier comprenait les quatre éléments suivants :

1) une sorte de polyptyque de Saint-Timothée décrivant les droits monastiques 
dans tel ou tel lieu 32 ; 

29	 Passage en cause  : «  nisi ad communem utilitatem roborandam justicię et gratiam 
competentis commutationis » (pour le contexte de ce passage, voir supra, n. 21). Ce passage 
est précédé sur la copie figurée d’un espace effacé par grattage (signalé mais non déchiffré 
dans l’édition de H. Zimmermann, éd. cit., p. 428, n. l), où on croit pouvoir lire les trois mots 
vel (ou nec) pertinere debent (ou une forme verbale de debere comportant trois hastes) ; 
il est possible qu’il y ait eu plusieurs strates de grattage. Il semble impossible de dire si le 
grattage a eu lieu ou non en cours d’écriture de l’acte et délicat de déterminer son mobile. La 
tournure pertinent vel pertinere debent est assez commune dans les chartes méridionales 
du xie  siècle, d’après un balayage de la base nancéenne des originaux antérieurs à  1121 
conservés en France. Le scripteur a pu se laisser emporter par cette tournure, auquel cas le 
grattage serait une correction d’après l’original. Il est en revanche plus difficile d’imaginer 
en quoi ce passage, s’il était bien présent sur le modèle, aurait mérité d’être supprimé. 
Peut-être des lecteurs du xie  siècle pouvaient-ils penser que la formule pertinere debent 
risquait d’amoindrir les effets de la clause subséquente nisi […] commutationis : alors que 
Saint-Timothée appartenait à Saint-Remi, il était plus difficile d’affirmer qu’elle devait lui 
appartenir. Dans ce cas, la présence (ou l’interpolation ?) de la clause nisi […] commutationis 
pourrait être à l’origine de ce grattage. Nous remercions Dominique Stutzmann d’avoir 
contribué au déchiffrement de ce grattage et d’en avoir très généreusement discuté avec 
nous.

30	 En 972, le transfert de Saint-Timothée à Saint-Remi était en effet une compensation 
pour une perte toute récente  : Adalbéron venait de faire passer à l’automne 971 le petit 
monastère de Thin, dépendant de Saint-Remi, sous la houlette de l’abbaye de Mouzon, 
collégiale que l’archevêque avait restaurée à l’automne  971 dans un statut monastique. 
Dernière récapitulation sur Thin-le-Moutier et ses sujétions successives  : J.‑P.  Devroey, 
«  Une liste des bienfaiteurs de Saint-Remi de Reims au début du xie  siècle, témoin d’un 
obituaire rémois perdu », Revue bénédictine, 114, 2004, p. 112-139, ici p. 119-120, n. 26.

31	 J.-P. Devroey, Le Polyptyque, op. cit., p. XLVII.
32	 Éd. établie par J.-P. Devroey, Le Polyptyque, op. cit., p. 77‑88.



497

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

2) une liste des dîmes de Saint-Timothée (« decimae de abbatia sancti Timothei 
ad hospitium sancti Remigii in pago Remensi […] ») 33 ; 

3) un fragment de polyptyque de biens dévolus à l’église Saints-Côme-et-
Damien sise in atrio Sancti Remigii 34 ; 

4) enfin, une liste des dîmes affectées à la porterie de Saint-Remi de Reims 
(« loca vel beneficia que ad portam Sancti Remigii ad decimas dandas, ex pluribus 
annis, sunt deputata ») 35.

Ce dossier documentaire entendait «  rassembler en un texte continu 
les différents biens affectés à un office monastique » 36. Mais de quel office 
s’agissait-il ? Trois des quatre composantes de cet ensemble précisent l’affectation 
des biens et revenus qu’elles mentionnent. La liste des dîmes de Saint-Timothée 
(2), colossale énumération de cent trente-quatre villages classés par pagus 
(Rémois, Laonnois, Tardenois, Porcien), est intitulée : « Decimae de abbatia 
sancti Timothei ad hospitium sancti Remigii ». La description des modestes biens 
attachés à l’église Saint-Côme (3) comporte une entrée (la seconde) débutant 
par ces mots : « Est etiam de ratione ipsius ecclesie ad obsequium vel susceptionem 
pauperum » 37. Enfin, la dernière liste (4), forte de soixante et onze localités 
ou bénéfices, est précédée du titre suivant : « Ista sunt loca vel beneficia quae 
ad portam monasterii sancti Remigii, ad decimas dandas, ex pluribus annis sunt 
deputata » 38.

Chaque document use donc d’une formulation propre pour désigner 
l’affectation des revenus qu’il décrit ou énumère : l’hospitium (2), l’obsequium vel 
susceptionem pauperum (3), la porta (4). Ces trois désignations ont assurément 
pour point commun de concerner le « service de l’accueil », mais sont-elles 
équivalentes ? J.‑P. Devroey affirme que ces documents concernent « l’hospitalité 
et plus particulièrement le service des pauvres » 39. Mais peut-être convient-il 
de prendre sérieusement en compte la diversité lexicale. Il est curieux en effet 
que le seul document qui fasse mention explicite des « pauvres » (pauperes) 
ne concerne pas Saint-Timothée, tandis que le seul document qui concerne 
Saint-Timothée est aussi le seul à mentionner une affectation de ses revenus à 
l’hospitium, un terme qu’on ne peut s’empêcher de rapprocher de l’hospitalitas 

33	 Ibid., p. 89-97.
34	 Ibid., p. 97-99.
35	 Ibid., p. 99-103.
36	 Ibid., p. XLVIII.
37	 Ibid., p. 97.
38	 Ibid., p. 99.
39	 Ibid., p. XLVII. J.-P. Devroey n’a pas relevé la discordance entre la bulle pontificale et le récit 

de Richer  ; la bulle est citée p.  XII et n.  16, mais l’auteur ne cite p.  XLVII que le récit de 
Richer.



498

mentionnée dans la bulle de 972. Dans ces conditions, nous préférons donner 
aux termes hospitium/hospitalitas le sens que suggère le développement de la 
bulle de 972, à savoir le service de « l’hôtellerie » ou bien encore le service général 
de « l’hospitalité », et considérer par conséquent que Richer a sciemment altéré 
la dénotation du mot en « service de l’accueil des pauvres ».

Ce glissement sémantique était facile à commettre. Depuis le milieu du 
ixe siècle, la réception des hôtes, d’une part, et l’assistance aux pauvres et aux 
pèlerins, de l’autre, tendaient certes à devenir deux offices distincts, ayant 
revenus propres et responsables distincts ; toutefois, ils procédaient d’un 
même office, celui de la porta, conservaient souvent des intérêts communs et 
la terminologie, assez mouvante, entretenait un certain flou 40. À Fleury, qui 
avait pris part à la réforme de Saint-Remi de Reims au milieu du xe siècle 41, le 
même terme d’hospitale était en usage à l’époque de l’abbé Abbon (993‑1004) 
pour les deux services, même si on distinguait entre un hospitale majorum et un 
hospitale pauperum, un clivage déjà consommé au ixe siècle où le terme porta 
désignait spécialement l’hospitale nobilium 42. À Lobbes, après 889, il existait 
un ministerium portarii distinct du ministerium hospitarii 43, mais les revenus de 
ces deux offices étaient assis, l’un comme l’autre, sur les « dîmes des réserves » 
(decimae indominicatae), selon les termes d’un diplôme du roi de Germanie 
Arnulf donné en 889 44. Les termes hospitale et hospitalitas offraient assurément 
au commentateur une latitude d’interprétation, où pouvait s’engouffrer la 
subjectivité de l’auteur et l’air du temps.

40	 É. Lesne, Histoire de la propriété ecclésiastique, t. VI, Les Églises et les monastères centres 
d’accueil, d’exploitation et de peuplement, Lille, Facultés catholiques, 1943, p.  116-
126. W. Witters, «  Pauvres et pauvreté dans les coutumiers [coutumes dans la table des 
matières] monastiques du Moyen Âge », dans M. Mollat  (dir.), Études sur l’histoire de la 
pauvreté, Paris, Publications de la Sorbonne, coll. « Études », 8, 1974, 2 vol., t. I, p. 177-216 ; 
E. Boshof, « Untersuchungen zur Armenfürsorge im fränkischen Reich des 9. Jhs. », Archiv 
für Kulturgeschichte, 58, 1976, p. 265‑339.

41	 M. Bur, « Saint-Thierry », art. cit., p. 39-42 ; J. Glenn, Politics and History, op. cit., p. 71‑84.
42	 T.  d’Amorbach, Consuetudines Floriacenses antiquiores, éd. et trad.  A.  Davril, L.  Donnat, 

G.  Labory, dans L’Abbaye de Fleury en l’an mil, Paris, Éditions du CNRS, coll. «  Sources 
d’histoire médiévale  »,  32, 2004, p.  145-251, ici p.  194-195. En  878, la bulle de Jean VIII 
(JL  3182), éd.  M.  Prou et A.  Vidier, Recueil des chartes de l’abbaye de Saint-Benoît-sur-
Loire, Paris, Picard, 1907, 2 vol., t. I, no XXIX, p. 80-83, ici p. 81-82, évoque en ces termes les 
hospitalia fondés par Louis le Pieux : « Hoc quod beatae recordationis pater ejus [= Karoli 
Calvi] serenissimus augustus in ipso loco hospitale nobilium, quod Porta appellatur, 
juxta regularem institutionem, itemque hospitale pauperum in sui parentumque suorum 
elemosyna statuerit ».

43	 Le Polyptyque et les listes de biens de l’abbaye Saint-Pierre de Lobbes (ixe‑xie  siècles), 
éd. J.‑P. Devroey, Bruxelles, Commission royale d’histoire, 1986, p. X, XXVI, 25‑26.

44	 Éd. P. Kehr, Die Urkunden Arnolfs, Berlin, Weidmann, MGH, DD, reg. Germ. ex stirpe Karol., 
1940, no 64 (passage cité infra, n. 46).



499

josiane barbier & laurent m
orelle    A

ux pauvres ou aux hôtes ?

Curieusement, Richer n’est pas à cette époque le seul chroniqueur à opérer le 
glissement sémantique qu’on a relevé. On trouve la même flexion, de façon moins 
franche, sous la plume de Folcuin, abbé de Lobbes et rédacteur des Gesta abbatum 
de son monastère 45. Paraphrasant le diplôme précité d’Arnoul, Folcuin présente la 
porta comme une sorte de sas d’entrée d’où les revenus sont dirigés vers l’hospitale, 
dévolu aux pauvres et pèlerins 46. Là aussi, la fonction « hôtelière » est passée sous 
silence. Bien sûr, on pourrait penser que ces glissements traduisent une évolution 
institutionnelle. On peine toutefois à penser que les choses avaient changé à Saint-
Remi en vingt-cinq ans et que l’hospitalitas, du moins celle assise sur les ressources 
de Saint-Timothée, était désormais entièrement tournée vers les pauperes. La 
propension de Folcuin et de Richer à ne voir dans l’hospitalitas que l’assistance aux 
pauvres, nous avertit peut-être d’une remise en question de l’accueil des grands dans 
l’enceinte monastique, ou du moins d’un malaise de nos moines-chroniqueurs à 
étaler le poids (et l’importance) de la réception des hôtes de marque dans la vie des 
établissements. Y avait-il débat sur ce thème dans le dernier tiers du xe siècle ? Si 
Richer travestit la teneur de l’acte pontifical, c’est peut-être parce que la lecture qu’il 
en donne est maintenant celle qui est « politiquement correcte », ou celle à laquelle il 
adhère 47. Il faudrait sans doute réexaminer la question de l’aumône et de l’hospitalité 
dans l’histoire des réformes monastiques du xe siècle.

Dans le cas particulier de Saint-Remi, on croit saisir ce qui pouvait embarrasser 
notre chroniqueur. Le privilège de Jean XIII, adressé à l’archevêque, mettait le 
doigt sur les limites mêmes de la réforme rémoise, du moins en sa version 
adalbéronienne : bien que l’archevêque Artaud eût accordé en 945 l’autonomie 
au monastère, en le dotant notamment d’un abbé propre, son successeur 
Adalbéron assumait sans masque la direction de Saint-Remi, monastère 
résolument archiépiscopal (« archimonastère » ?) 48 ; il est notable à cet égard 

45	 Folcuin, Gesta abbatum Lobiensium, éd.  G.H.  Pertz, MGH, SS,  IV, Hannover, Hahn, 1841, 
p.  52-74. D’après A.  Dierkens, «  La production hagiographique à Lobbes au xe  siècle  », 
Revue bénédictine, 93, 1983, p. 245-259, à la p. 255, Folcuin aurait achevé la rédaction des 
Gesta entre 975 et 980/990.

46	 Folcuin, Gesta abbatum Lobiensium, c. 15, éd. cit., p. 61 : l’expression du diplôme decimas 
omnes indominicatas […] eis [= monachis] permittimus habere ad portam vel hospitale est 
interprétée par Folcuin de la façon suivante : « ut decimae omnes indominicatae ad portam 
monasterii in usus pauperum sint et peregrinorum ».

47	 L’attitude de Richer (comme celle de Folcuin ) n’est pas sans rappeler celle d’Hildemar de 
Corbie/Civate († 850) en son commentaire sur la Règle de saint Benoît, pour qui les dîmes 
de tous les revenus perçus par le monastère devaient servir exclusivement à l’entretien des 
pauvres, les nones étant à ses yeux destinées aux nécessités des riches. Voir W. Witters, 
« Pauvres et pauvreté », art. cit., p. 195‑196.

48	 Voir P. Demouy, Genèse d’une cathédrale, op. cit., p. 299-300, qui souligne le « contrôle 
archiépiscopal » exercé par Adalbéron sur Saint-Remi, un contrôle qui serait en somme la 
marque spécifique de l’entreprise réformatrice menée par cet archevêque en son diocèse 
(voire en sa province).



500

que ni l’acte de Jean XIII, ni le récit de Richer n’évoquent l’existence d’un 
abbé de Saint-Remi en exercice en 972 49. L’archevêque Adalbéron avait les 
coudées franches pour « sous-traiter » à Saint-Remi le service d’accueil des 
hôtes archiépiscopaux, en transférant une petite structure (Saint-Timothée) 
dotée à cette occasion et pour cette fin de moyens supplémentaires sous forme 
de dîmes 50. L’affectation de Saint-Timothée compensait sans doute la perte 
du petit monastère de Thin 51, mais cette compensation était assortie d’une 
charge supplémentaire grevant Saint-Remi, qui devait assurer l’hospitalité 
archiépiscopale. Il y avait là une réalité que Richer ne souhaitait peut-être pas 
afficher.

49	 Le privilège de Jean XIII évoque bien un abbas loci au sein de la clause relative à Saint-
Timothée (texte cité supra, après l’appel de note 22 ; le locus en question est Saint-Remi 
plutôt que Saint-Timothée), mais, dans son contexte, cette mention vague relègue l’abbé 
dans une fonction de gestionnaire. En 972, l’abbé de Saint-Remi serait Raoul (ca 970‑† 983). 

50	 D’après J.-P. Devroey, Le Polyptyque, op. cit., p. LXXXVIII, le propriétaire des biens « dont 
le dîmage avait été dévolu à l’hôtellerie de Saint-Remi  » serait l’archevêque lui-même. 
Autrement dit, l’archevêque aurait fait transiter par l’abbatia de Saint-Timothée des revenus 
épiscopaux.

51	 Voir supra, n. 30.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

501

PASSÉ, PRÉSENT, FUTUR AU MIROIR DE LA RÉFORME.  
À PROPOS DE QUELQUES TEXTES UNIVERSITAIRES

Jacques Verger
Université Paris-Sorbonne

Au Moyen Âge, plus qu’à toute autre époque, toute institution possédait une 
certaine conscience de sa propre histoire et projetait sur un passé immémorial, 
souvent largement imaginaire, l’image idéale de ce qu’elle aurait voulu être. 
Ce rapport révérencieux au temps des origines rendait évidemment difficile la 
légitimation des inévitables évolutions ou transformations ultérieures et ne les 
acceptait guère, dit-on souvent, que sous les espèces ambiguës de la reformatio ou 
renovatio, c’est-à-dire du retour à la pureté primitive par l’élimination des « abus » 
et « scandales » récents qui avaient pu l’altérer. Ainsi s’est fixée une rhétorique 
de la réforme qui a accompagné, à partir du xie siècle, aussi bien l’affirmation 
grégorienne de la libertas Ecclesiæ que le renforcement par les Staufen du pouvoir 
impérial 1 ; elle présidera plus tard en France à tous les efforts de reprise en main 
du royaume et de renforcement de l’autorité monarchique 2.

Mon propos, dans ce bref article que je suis heureux d’offrir en hommage 
à mon ami Michel Sot qui s’est toujours intéressé à la conscience historique 
et à l’utilisation du passé chez les hommes du Moyen Âge, est de voir si l’on 
peut trouver, dans les sources émanées d’institutions médiévales de moindre 
ampleur, mais cependant solides et durables, comme les universités, des manières 
analogues de penser le rapport, nécessairement complexe, entre un passé perçu 
comme le garant essentiel de l’existence même de l’institution et de son statut 
social, et les innovations concrètes, voulues ou imposées, dont d’innombrables 
documents portent l’irréfutable témoignage – même en se limitant, comme on 

1	 Voir G.B. Ladner, « Terms and Ideas of Renewal », dans Renaissance and Renewal in the Twelfth 
Century, R.L. Benson, G. Constable (dir.), réimpr. Toronto/Buffalo/London, Toronto UP, 1991, 
p. 1‑33.

2	 Voir Ph. Contamine, « Le vocabulaire politique en France à la fin du Moyen Âge : l’idée de 
réformation  », dans J.‑Ph.  Genet, B.  Vincent  (dir.), État et Église dans la genèse de l’État 
moderne, Madrid, Casa de Velazquez, coll.  «  Bibl. de la Casa de Velazquez  »,  1, 1986, 
p. 145‑156.



502

le fera ici, aux principales universités françaises du Moyen Âge (Paris, Orléans, 
Angers, Toulouse, Montpellier, Avignon) 3.

Car les universités médiévales n’ont cessé de se réformer et c’est parfois dès 
leurs premières années d’existence que des « réformations », partielles ou 
générales, sont venues amender leurs statuts et privilèges primitifs 4. Puis, du 
xiiie au xve siècle, que cette activité réglementaire ait découlé de la potestas 
statuendi reconnue dès l’origine aux universités ou de l’intervention d’autorités 
extérieures, d’innombrables « réformations », d’ampleur et d’efficacité très 
variables, n’ont cessé de scander leur histoire 5. Mon propos n’est pas ici 
d’examiner les modalités concrètes de cette activité réformatrice, ni d’en recenser 
les objets précis, ni d’en mesurer le succès effectif dans une institution souvent 
présentée comme naturellement conservatrice, sinon sclérosée. Il est, en m’en 
tenant pour l’essentiel aux préambules des textes pris en considération et sans 
pouvoir tenir compte, faute de place, du contexte historique précis de chacun 
d’entre eux (ce qui oblige à postuler une certaine uniformité et une certaine 
stabilité de cette « rhétorique de la réforme » en milieu universitaire), d’essayer 
de voir comment ceux-ci, à travers leur perception explicite ou implicite du 
passé, du présent et du futur de l’institution universitaire, s’employaient à 
justifier leur finalité innovatrice.

Le thème le plus attendu, celui du retour nécessaire et suffisant aux antiques 
et louables coutumes primitives pour extirper des abus récents, imputés, selon 
les cas, soit à la malice des temps 6, soit à des événements ou des adversaires 
nommément désignés, par exemple les religieux mendiants à Paris en 1254 7, 

3	 Présentation générale de l’histoire des universités françaises au Moyen  Âge dans 
J.  Verger  (dir.), Histoire des universités en France, Toulouse, Privat, 1986, p.  11-137. Les 
principales sources concernant ces universités et utilisées dans la suite de cet article, 
sont publiées, pour Paris, dans le Chartularium Universitatis Parisiensis, éd.  H.  Denifle et 
É. Chatelain, Paris, Delalain, 1889-1897, 4 vol. (cité désormais CUP, I, II, III et IV) et, pour les 
universités provinciales, dans M. Fournier, Les Statuts et privilèges des universités françaises 
depuis leur fondation jusqu’en 1789, Paris, L. Larose et Forcel, 1890-1894, 4 vol., ici t.  I‑II, 
1890-1891 (cité désormais Fournier, I et II).

4	 À Paris, dès 1215, les statuts du cardinal de Courson sont qualifiés de reformatio in melius 
(CUP,  I, no 20) ; à Orléans, le pape Clément V fit « réformer » dès 1309 les statuts que les 
docteurs s’étaient donnés en 1307 (Fournier, I, no 23, 24, 26) ; il est vrai que, dans les deux 
cas, la référence semble avoir été aux écoles antérieures à l’université elle-même.

5	 Voir J. Verger, «  La réforme de l’université dans la France médiévale  : acteurs, enjeux, 
moyens  », dans Y.  Gingras, L.  Roy  (dir.), Les Transformations des universités du xiiie au 
xxie siècle, Québec, PU de Québec, 2006, p. 1‑15.

6	 Indiquée par des formules du genre «  propter novum et inestimabile periculum, quod in 
facultate nostra imminebat » (statut de la faculté des arts de Paris, 1255 ; CUP, I, no 246).

7	 En 1254, l’université dénonce l’arrivée récente des Mendiants («  novissime autem diebus 
nostris ») comme la cause de la crise qui rend nécessaire une réglementation plus stricte de 
la répartition des chaires de théologie (CUP, I, no 230).



503

jacques verger    Passé, présent, futur au m
iroir de la réform

e

se rencontre parfois 8, mais il est loin d’être le seul. En fait, les universitaires 
français du Moyen Âge (ou les autorités qui s’adressent à eux), tout en restant 
marqués par ce schéma extraordinairement prégnant, véritable lieu commun 
de la rhétorique réformatrice, semblent l’avoir souvent biaisé de trois façons, 
qui dénotent une conscience un peu plus aiguisée (quoique malheureusement 
invoquée le plus souvent en termes rapides) de la manière dont le passé pouvait 
peser sur le présent et orienter l’avenir.

Le premier biais consistait à reconnaître que les abus qui appelaient 
réformation n’étaient pas toujours récents, mais existaient parfois depuis 
« un certain temps » (aliquandiu) 9, voire étaient anciens 10 ; peut-être même 
étaient-ils contenus in nucleo dans les statuts primitifs et avaient-ils révélé 
progressivement leur nocivité 11 ; on ajoutait d’ailleurs parfois que ces abus ne 
s’étaient pas encore forcément pleinement manifestés, d’autres « pourraient 
apparaître à l’avenir » 12 et c’était donc aussi pour se prémunir contre des 
risques futurs qu’il convenait de procéder dès à présent à la réforme. Un tel 
raisonnement n’enlevait pas forcément toute valeur exemplaire à la référence 
au passé, mais incitait à manier celle-ci avec discernement. Il ne suffisait 
pas d’invoquer de manière globale et indistincte un passé glorieux, paré de 
toutes les perfections, fondement de la célébrité (fama) et du prestige de 

8	 Par ex., en 1313, les maîtres parisiens, statuant sur la procédure d’élection du recteur, 
déclarent que, « consuetudines antiquas tenere volentes [...] ordinamus ut deinceps [...] 
forma contenta in statuto seu ordinatione memorati domini Symonis [il s’agit d’un statut 
promulgué en 1266 par le légat Simon de Brie] absque immutatione aliqua inviolabiliter 
observetur » (CUP, II, no 699) ; des formules analogues se retrouvent couramment dans 
d’autres textes de réforme jusqu’à la fin du Moyen  Âge, tant à Paris (CUP,  II, no  913, 
999, 1008, 1023, CUP,  IV, no  2150, 2172, 2538) que pour les universités provinciales, 
par ex. à Orléans où, en 1307, le pape Clément V déclare « ad antiquas consuetudines 
et observantias perutiles [...] idem studium [...] ordinavimus reducendum » (Fournier,  I, 
no 26).

9	 CUP, II, no  784 et Fournier,  II, no  1385  ; on trouve aussi a nonnullis temporibus (CUP,  II, 
no 685).

10	 À Paris, un statut dénonce les abus commis par les libraires de l’université «  a multis 
retroactis temporibus » (CUP, II, no 733), à Avignon en 1465, la purgation des béjaunes était 
déjà source de scandales « priscis temporibus » (Fournier, II, no 1166).

11	 En 1353 par ex. le pape Innocent  VI constate qu’à Toulouse «  nonnulla constitutiones, 
dispositiones, ordinationes et statuta, hactenus facta et edita [...] que, licet pro utilitate et 
statu pacifico in eodem studio commorantium crederentur inducta, tamen, sicut experientia 
docuit, tendere noscuntur, ad noxam » (Fournier, I, no 610) ; constatation analogue à Avignon 
en 1441 (Fournier, II, no 1334).

12	 « Volentes toto posse presentibus et futuris precavere periculis que [...] possent in futurum 
accidere » (1272 ; CUP, I, no 441), « Super his de quibus in futuris temporibus [...] inter nos 
et nostros successores posset discordia generari » (1309 ; CUP, II, no 677), « Ad evitandum 
fraudes et malicias emergentes seu potentes emergi in adeptione temporis » (1451 ; CUP, IV, 
no 2671).



504

l’université 13, il fallait y jeter un regard critique, constater que « les anciens » 
(majores nostri) avaient pu négliger, voire encourager la montée de certaines 
mauvaises coutumes, ou au contraire laisser tomber certains statuts en 
désuétude 14. L’accumulation des statuts anciens et les contradictions qui 
en résultaient parfois, interdisaient d’ailleurs de considérer cette masse 
réglementaire comme un tout cohérent et uniformément digne de respect 15. 
L’histoire de l’institution ne se ramenait pas à la confrontation d’un long passé 
irréprochable et de quelques scandales « modernes », facilement repérables et 
vigoureusement dénoncés, c’était un long processus où le moins bon pouvait 
voisiner avec le meilleur et où il fallait, par un examen attentif, par le recours 
aux documents écrits, seuls supports fiables de la mémoire 16, discerner ce qui 
relevait véritablement de l’esprit originel de l’institution (dont la valeur et la 
fécondité n’étaient, il faut le dire, guère mises en question) et méritait donc 
d’être restauré et remis en vigueur.

Cette meilleure conscience du caractère complexe du passé de l’institution, 
ce refus d’incriminer uniquement le présent immédiat restaient cependant 
souvent accompagnés d’une vision globalement pessimiste de l’évolution 
historique. Avec l’écoulement du temps, les choses allaient nécessairement 
de mal en pis 17, « l’Ennemi » ne cessait de tendre ses pièges 18, la malice 

13	 L’évocation du passé glorieux du studium se retrouve aussi bien à Paris en  1316 
(« Universitas mater nostra que temporibus retroactis in tantum venerabilis apud homines 
habebatur » ; CUP, II, no 731) qu’à Orléans en 1461 (« Nostri studii fama retroactis temporibus 
in remotissimos sinus et regiones ex solemnitate repetitionum [symbolisant la qualité 
traditionnelle des enseignements orléanais] processit » ; Fournier, I, no 314).

14	 En 1329, l’archevêque de Toulouse déplorait que « multa statuta utilia [...] que ex negligentia 
vel contemptu non fuerunt sicut debuit ac decuit observata, ex quo in contemptu et 
oblivionem aliquam devenerunt in totius studii dampnum et evidens detrimentum  » 
(Fournier,  I, no 558) ; de même, à Paris, en 1452, le cardinal d’Estouteville constatait que 
« sensim ad id deventum fuerat ut viri scolastici priscas illas et honestissimas institutiones 
aut de consuetudine pro abrogatis haberent, aut illas temere violarent, aut, quid gravius 
erat, earum plurimis ut privilegiis atque indultis abuterentur » (CUP, IV, no 2690).

15	 La confusion née de l’empilement, au cours des âges, d’innombrables statuts, partiels 
et parfois contradictoires, est dénoncée aussi bien à Paris en  1329 («  multitudo 
statutorum » ; CUP, II, no 890) qu’à Avignon en 1503 (« statutaque ipsius universitatis, ob 
eorum antiquitatem, pluralitatem et diversitatem, reformatione et reparatione indigere 
dignoscuntur » ; Fournier, II, no 1421).

16	 La simple mise par écrit des statuts est souvent présentée comme une manière de réforme, 
dans la mesure où elle redonnait vigueur et fermeté à la tradition coutumière, en la 
protégeant des méfaits de l’oubli et des innovations incongrues (voir par ex. CUP, II, no 734, 
955, 1146 ou Fournier, I, no 119, 558).

17	 Ce pessimisme morose renvoie volontiers au registre de la maladie (« Ex temporum variatione 
novis insurgentibus morbis » ; 1367, CUP, III, no 1334) ou de la débauche (« Dierum crescente 
lascivia » ; 1387, ibid., no 1535).

18	 « Instigante diabolo » (1309 ; CUP, II, no 677).



505

jacques verger    Passé, présent, futur au m
iroir de la réform

e

(nequitia) progressait 19, il n’était donc pas étonnant que les abus renaissent 
sans cesse et sans doute fallait-il même, en réalité, se résigner parfois à 
ce que la réforme restât quelque peu en retrait par rapport à l’état initial 
qu’on aurait souhaité restaurer : des accommodements, des « modérations » 
étaient inévitables 20. Mais dans certains textes – et c’est le second biais 
que nous voudrions relever –, cette vision à la fois fataliste et pessimiste 
semble faire place à une perception plus neutre du cours de l’histoire, 
constatant simplement que « les temps changeaient » 21, que l’oubli faisait 
son œuvre 22, que les statuts anciens n’avaient pas pu tout prévoir 23 et que 
le va-et-vient constant d’une population par nature instable (maîtres et 
étudiants) ne favorisait pas la continuité des pratiques institutionnelles 24. 
Cette fluidité de l’histoire n’enlevait pas nécessairement son intérêt au 
modèle offert par les statuts primitifs, mais elle substituait au jugement 
moral sur l’inévitable décadence du monde le simple constat de la variabilité 
des moments historiques et des circonstances qui imposait une réécriture 

19	 «  Cum imperante florenteque nequitia et totum mundum nequiter intendente, semper 
nova emineant scandala et semper nove malicie, fraudes et proditiones insurgant  », 
déplorait l’université de Paris en 1312 (CUP, II, no 697) et à nouveau en 1316 : « Mundana 
superexcrescens nequitia nostris temporibus » (ibid., no 722).

20	 Très significative à ce propos nous semble être cette formule qu’on lit dans un statut 
orléanais de 1361 : « Illud quod fuerit ordinatum salubriterque statutum, malicia et qualitate 
temporis instabilis consideratis et attentis, oportet secundum quod temporis importunitas 
et inconstancia cogit, ne inde contingat deterius, immutare vel etiam moderare » (Fournier, I, 
no 155). C’est dans le même esprit qu’en 1446 le recteur de Montpellier se voyait obligé de 
réduire la rémunération des bedeaux «  [cum] secundum diversitatem temporum diversa 
debent facta ordinari » et donc « ex causis emergentibus [...] jura jam posita mederi non 
poterit » (Fournier, II, no 1143).

21	 C’est ce que me semblent impliquer des formules telles que «  in processu vero temporis 
necessitate incumbente » (CUP,  II, no 724), « temporis condicio atque varietas » (CUP,  IV, 
no  2690), «  propter rerum locorumque varietatem et temporis  » (Fournier,  I, no  465), 
« secundum diversitatem temporis » (Fournier, II, no 1143), « propter rerum gentiumque et 
morum immutationem » (ibid., no 1420).

22	 En 1332 ou 1333, l’université de Paris approuvait la mise par écrit d’un nouveau statut de 
la nation anglaise, «  memorie hominum labilitate pensata, ne diuturnitate temporum ea 
que inter contrahentes aguntur, oblivionis defectui subjacerent » (CUP, II, no 955) ; en 1461, 
le recteur d’Orléans s’indignait qu’un candidat puisse méconnaître les statuts régissant 
l’examen de licence «  hujus consuetudinis ignorantiam pretendente, remotius tempus 
postulante, cujus temporis intercapedo licentiandis non tam fastidiosa quam nociva 
videbatur » (Fournier, I, no 314).

23	 Comme dit un statut montpelliérain de  1431, promulgué «  circa que per suprascripta 
antecessorum nostrorum statuta [...] insufficienter provisa fore visum est  » (Fournier,  II, 
no 1117).

24	 En 1317, à Paris, un statut constatait que la mobilité de la population universitaire (« tanta 
fluit et refluit personarum varietas  »  ; CUP,  II, no  736) perturbait l’exercice normal de la 
juridiction des conservateurs des privilèges.



506

et une adaptation régulières des statuts : ce qui avait convenu jadis, ne 
convenait plus aujourd’hui 25.

Enfin, et c’est le troisième « biais » observé, cette perception « naturaliste », 
explicite ou non, du temps de l’histoire, aidait les universitaires médiévaux à 
prendre conscience que non seulement la réforme ne pouvait se borner, sauf 
sur quelques points précis 26, au retour pur et simple à l’usage ancien, voire 
immémorial, mais qu’elle pouvait être, non seulement adaptation à un contexte 
nouveau, mise en forme plus précise d’une règle incertaine, mais adjonction 27 
ou, plus rarement, suppression 28 – car la réforme médiévale, toujours hésitante 
à renier le passé, procédait plus volontiers de manière cumulative, au risque 
d’engendrer confusion et contradiction, qu’en annulant et remplaçant purement 
et simplement. Bref, la réforme visait bien en pareil cas à réaliser ce qu’on 
pourrait appeler un progrès – même si le mot ne figure guère dans les textes, 

25	 Caractéristiques à cet égard nous semblent les considérations développées par le cardinal 
légat Giuliano Della Rovere dans le mandement qu’il adressa le 5 avril 1503 à son neveu et 
lieutenant Galeotto chargé de procéder à une réformation générale de l’université d’Avignon : 
« Primicerius et doctores [...] dicte universitatis significarunt nobis condita in ea fuisse ab 
ipsius initio usque ad hec tempora varia ac diversa statuta, quorum aliqua posteriora prioribus 
derogent in parte, aliqua vero in totum penitus contraria appareant, nonnulla autem nostris 
temporibus propter rerum gentiumque et morum, ut fit, immutationem minime convenientia 
exoleverunt. Quod nequaquam mirum esse existimamus  ; frequenter usu evenit ut pro 
temporum conditione humana consilia ac statuta varientur, quodque aliquando utile ac 
necessarium visum est, succedente mox etate, pro vano inutilique habeatur. [...] Cupientes 
itaque ut dicte universitatis statuta pro temporum qualitate reformentur et ut dissona et 
contraria ad consensum et concordiam reducantur [...] » (Fournier, II, no 1420).

26	 Il est à noter que les rappels au strict respect des anciens statuts (« antiquum statututm 
mandantes in sua integritate observari » ; CUP, IV, no 2690) ne concernent jamais l’ensemble 
de ces statuts dans le cadre d’une « réformation générale », mais tel ou tel point précis des 
statuts (souvent à côté d’autres qui sont modifiés ou complétés, ce qui relativise fortement 
la portée du respect des « anciennes et louables coutumes » qui apparaît alors comme affaire 
d’opportunité plus que de principe) ; de surcroît, il s’agissait souvent d’aspects relativement 
secondaires ou traditionnels, tels que célébrations religieuses ou questions de préséances 
(CUP,  II, no  913,  999  ; Fournier,  II, no  1103, 1185), ou d’abus indéfendables (absentéisme 
des professeurs ou vénalité des examinateurs ; CUP, III, no 1334, CUP, IV, no 2538) ; il y a 
cependant des cas plus sérieux (organisation des examens, élection et autorité du recteur 
ou, à Avignon, du primicier ; CUP, IV, no 2150, 2690 ; Fournier, II, no 81, 1249).

27	 Les mots adjungere, corrigere, emendare, commutare, interpretare, addere, supplere 
reviennent constamment dans les statuts de réforme (voir CUP, I, no 461, CUP, IV, no 2690, 
Fournier, I, no 396, Fournier, II, no 1333, 1420, etc.).

28	 La décision ou en tout cas la possibilité d’annuler (abolere, abrogare, detrahere, submovere) 
certains statuts sont explicitement mentionnées à Paris en 1452 (CUP, IV, no 2690, où il est 
même dit que le statut en question, qui imposait le célibat aux régents en médecine, était 
« impium et irrationabile »), à Montpellier en 1240 (Fournier, II, no 885) et à la fin du xve siècle 
(« statuta gravia et dampnosa abolere » ; ibid., no 1168), à Avignon en 1407 (ibid., no 1279), 
en 1441 (où on parle de « totalis sublatio » des dispositions devenues « iniques » ; ibid., 
no 1334), en 1503 (ibid., no 1421).



507

jacques verger    Passé, présent, futur au m
iroir de la réform

e

qui parlent plutôt d’« amélioration » 29 – ou, plus exactement, à mettre en place 
des dispositions permettant une véritable innovation et des développements 
inconnus jusque là 30. Autrement dit, la réforme pouvait avoir une certaine valeur 
prévisionnelle, permettre d’écarter des dangers dont on pressentait l’apparition 
probable 31, ou rendre plus aisée une croissance (incrementum) 32, quantitative 
ou qualitative, qu’on envisageait comme désormais possible et souhaitable, mais 
pour laquelle les statuts anciens auraient risqué de constituer un carcan peu 
favorable. Dès lors, le passé ne faisait plus figure d’idéal indépassable, mais 
simplement de source éventuelle d’enseignements (experientia magistra rerum) 33 
pour servir le « bien commun » 34 et mieux affronter l’avenir.

On le voit, s’il n’y a pas lieu, sur le vu du petit corpus de préambules de textes 
de réforme que nous avons réuni, de créditer les maîtres français du Moyen Âge 
d’un « progressisme » qui leur aurait permis d’adapter régulièrement leur 
institution aux évolutions intellectuelles, politiques et sociales de leur temps ou, 
mieux encore, de devancer celles-ci, ce que l’histoire des universités médiévales 

29	 Notre corpus donne plusieurs occurrences de formules telles que « in melius reformare » 
(CUP,  I, no  20, CUP,  IV, no  2690, Fournier,  II, no  1362), «  ad meliorem rationis normam 
dirigere » (Fournier, II, no 1195), « pro meliori statu et regimine studii » (ibid., no 1279), etc.

30	 À dire vrai, les mots plus ambigus de la famille d’innovare ou renovare sont les plus 
fréquents dans nos textes. Il est cependant parfois explicitement question de « statuere 
de novo » (Fournier, I, no 769, Fournier, II, no 1168) ou de « nova statuta condere » (CUP, IV, 
no 2690, Fournier, II, no 1117), « promulgare » (Fournier, I, no 294) ou « addere » (Fournier, II, 
no 1279).

31	 Certaines réformes appellent à réagir contre une situation inquiétante («  super ruina 
nostre facultatis anxiantes et statui nostro precavere volentes » ; 1255, CUP, I, no 246) ou 
à faire preuve de prudence contre les éventuelles manœuvres d’individus mal intentionnés 
(« volentes omnem dissensionis materiam amputare que super hiis in futuris temporibus, 
instigante inimico homine zizaniam inter fratres, oriri posset » ; 1289, CUP, II, no 553), ce 
qui requiert une vigilance particulière (« magna quidem est adhibenda cautela, ut futuris 
periculis obviemus ut possumus » ; 1312, CUP, II, no 697) et un encadrement plus strict par 
les statuts.

32	 Cette notion de croissance se trouve par ex. dans un statut de la nation picarde prévoyant 
une nouvelle organisation de certaine fêtes religieuses « ut predictum servicium valeremus 
decetero solemnius et cum majori magistrorum multitudine exercere » (CUP,  III, no 1228). 
En  1366, la première «  réformation générale  » de l’université de Paris, promulguée sur 
ordre du pape Urbain V, le fut en vue du «  bonus status et incrementum studii  » (ibid., 
no 1319). À Montpellier en 1453, un nouveau statut est fait « pro bono, honore, augmento et 
pacificacione ejusdem universitatis » (Fournier, II, no 1153), etc.

33	 CUP, III, no 1399, CUP,  IV, no 2690 ; on trouve des formules équivalentes : « mater rerum 
experientia » (Fournier, I, no 80), « experientia frequens » (ibid., no 107), « preteriti temporis 
consideratio  » (ibid., no  108), «  prout rei evidentia et facti experientia nos reddiderunt 
retroactis temporibus certiores  » (ibid., no  167), «  facta preterita nos edocent  » (CUP,  II, 
no 554), etc.

34	 Deux statuts montpelliérains de 1425 et 1431 précisent que la réforme s’impose « presertim 
ubi bonum commune cernitur » et qu’elle doit être faite « ad effectum rei publice regimen ac 
ejus tranquillum statum » (Fournier, II, no 1105 et 1117).



508

ne manifeste d’ailleurs guère 35, on ne peut pour autant se les représenter crispés 
sur une vision strictement fixiste de l’histoire, ni leur dénier une certaine 
sensibilité à la variatio temporum, ni les croire incapables d’essayer d’imaginer, 
au moins épisodiquement, les avantages que des innovations réfléchies et des 
réformes institutionnelles judicieuses (toujours prudentes au demeurant) 36 
pourraient apporter, en dépassant le simple héritage d’un passé rituellement 
célébré, au fonctionnement pédagogique et à l’efficacité sociale de l’institution 
universitaire.

35	 Comme j’ai essayé de le montrer à propos des réformes des programmes et de la pédagogie, 
dans J. Verger, « La norme pédagogique dans les écoles et universités médiévales : stabilité 
ou évolution ? », dans E. Baumgartner, L. Harf-Lancner (dir.), Progrès, réaction et décadence 
dans l’Occident médiéval, Genève, Droz, coll. « Publications romanes et françaises », CCXXXI, 
2003, p. 157‑170.

36	 La seule réforme radicale qu’ait connue une université française au Moyen Âge, bouleversant 
complètement les structures institutionnelles, celle que le pape Pie  II, poussé par les 
théologiens, essaya d’imposer en  1459 à l’université d’Avignon, fut un échec presque 
complet (texte dans Fournier, II, no 1362 ; voir J. Verger, « L’université, la ville, les Mendiants. 
La réforme manquée de l’université d’Avignon en  1459  », dans E.  Cuozzo, V.  Déroche, 
A. Peters-Custot, V. Prigent (dir.), Puer Apuliæ. Mélanges offerts à Jean-Marie Martin, Paris, 
ACHCByz, 2008, 2 vol., t. II, p. 744‑755).



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

509

ÉCRIRE L’HISTOIRE ET RESTAURER L’HONNEUR  
AU PARLEMENT DE PARIS. À PROPOS DE LA RELIQUE  

DU CHEF DE SAINT DENIS EN 1410

Claude Gauvard 
Université Panthéon-Sorbonne

Le 19 avril 1410, le parlement de Paris réuni en Conseil rend un arrêt 
interlocutoire dans le procès que les chanoines de la cathédrale Notre-Dame 
de Paris ont engagé contre l’abbé et les moines de l’abbaye de Saint-Denis à 
propos des reliques de saint Denis. Les chanoines prétendent qu’ils possèdent 
le sommet de son chef, car le saint aurait été décalotté au niveau de la tonsure 
avant d’être décapité, alors que les moines affirment qu’ils possèdent l’intégrité 
de son corps, avec la tête entière qui a été seulement décapitée. D’où un procès 
au Parlement qui débute le 3 avril 1410, suivi par cet arrêt avant droit, une 
quinzaine de jours plus tard 1. Il est alors décidé que les deux parties produiront 
les pièces écrites dont ils souhaitent s’aider devant la cour pour satisfaire un 
complément d’information. En bonne logique procédurale, les avocats auraient 
dû ensuite présenter ces mémoires à la Grand Chambre, assortis de nouvelles 
plaidoiries, avant que la cour ne donne sa sentence définitive 2. Or, le registre 
de plaidoiries ne comporte aucune mention de la suite de ce procès pour 
l’année 1410 et il n’existe aucune trace d’un arrêt dans la série des Arrêts et jugés 
entre 1410 et 1430. Le démêlé entre le chapitre cathédral de Paris et l’abbaye de 
Saint-Denis s’est donc évaporé au plan judiciaire. Les deux protagonistes ont 
pourtant rédigé les mémoires demandés pour le complément d’enquête et ils 
indiquent clairement que le Parlement en a eu connaissance 3. Cet inachèvement 

1	 L’interprétation de ce procès a fait l’objet de deux communications au printemps 2011, l’une 
au séminaire de Robert Jacob (LAMOP) sur la rhétorique de la violence, l’autre au séminaire 
du Centre de recherches historiques de l’Université Paris VIII (dir. A.‑M. Helvétius et C. Verna). 
Que les participants soient remerciés de leurs critiques et suggestions.

2	 Pour éclaircir ce dédale, il convient de se référer maintenant à F. Hildesheimer et M. Morgat-
Bonnet, État méthodique des archives du parlement de Paris, Paris, Archives nationales, 
2011. Je les remercie des renseignements judicieux qu’elles ont pu me fournir par ailleurs.

3	 AnF, LL,  1326 pour la justification de la cathédrale Notre-Dame de Paris et LL,  362 
(anciennement LL,  465) pour l’abbaye de Saint-Denis. Ce dernier opuscule, de vingt-sept 
folios, sur parchemin et d’écriture soignée, est défini de façon très claire au verso du 



510

officiel de l’affaire, fréquent lors des procès criminels qui sont loin de se clore 
systématiquement par un arrêt définitif, est cependant plus rare quand il s’agit 
d’un procès civil comme est censé l’être celui-ci, et il convient d’en déceler les 
raisons.

La matière de ce procès, dit du chef de saint Denis, a déjà été longuement 
décrite par Henri-François Delaborde qui en a rassemblé les principales pièces 4. 
Bernard Guenée a ensuite utilisé les arguments des moines de Saint-Denis pour 
analyser les méthodes employées par les historiens du Moyen Âge quand ils 
cherchent à valider les preuves de leur récit et fondent sa vérité historique sur 
ce qui est « authentique et approuvé » 5. Il ne s’agit donc pas de reprendre ces 
différentes perspectives mais d’envisager le procès dans son contexte judiciaire 
afin d’en comprendre les enjeux et d’expliquer, si possible, pourquoi l’affaire n’a 
pas connu de règlement définitif. 

Le conflit porte sur l’authenticité de la relique que possède la cathédrale. 
Les chanoines prétendent qu’elle leur a été donnée par Philippe Auguste, en 
même temps que les cheveux de la Vierge, le bras de saint André, trois dents 
de saint Jean-Baptiste et les pierres dont fut lapidé saint Étienne, le tout ayant 
été translaté depuis Saint-Étienne-des-Grès en 1217. La cathédrale conserve 
d’ailleurs dans la pierre la mémoire de cette donation insigne : elle figure sur 
le premier bas-relief gauche du portail de la Vierge, qui supportait la statue de 
Philippe Auguste, aujourd’hui disparue et remplacée par celle d’un roi anonyme 
qu’a fait sculpter Viollet-le-Duc. Sur cette scène de consécration, une femme 
assise et voilée – Notre-Dame – reçoit d’un roi agenouillé – Philippe Auguste – 
avec une longue banderole, qui rappelle la liste de ses offrandes. La cathédrale 
a aussi inclus le souvenir de cette scène dans sa liturgie, en instituant un office 
dit de la Susception de ces reliques, le 4 décembre, qui resta en vigueur dans les 

dernier feuillet comme une « Copie de contreditz baillés en la cour par les moynes S. Denis 
pretendant avoir seuls les veritables corps et chef dudit saint Denis contre M. du chapitre qui 
pretendent avoir en leur tresor une partie dudit chef saint Denis l’Areopagite premier apostre 
des Gaules ».

4	 H.-F. Delaborde, « Le procès du chef de saint Denis en 1410 », Mémoires de la Société de 
l’Histoire de Paris et de l’Île-de-France, 11, 1884, p. 297‑409.

5	 B. Guenée, « “Authentique et approuvé”. Recherches sur les principes de la critique historique 
au Moyen Âge », dans Y. Lefrèvre (dir.), La Lexicographie du latin médiéval et ses rapports 
avec les recherches actuelles sur la civilisation du Moyen  Âge, Paris, Éditions du  CNRS, 
1981, p.  215-229, repris dans id., Politique et histoire au Moyen  Âge, Paris, Publications 
de la Sorbonne, 1981, p. 265-278 ; id., « Michel Pintoin, sa vie et son œuvre », dans éd. et 
trad. L. Bellaguet, Chronique du Religieux de Saint-Denys contenant le règne de Charles VI de 
1380 à 1422 [1839], Paris, CTHS, 1994, 3 vol., t. I, « Introduction », p. I-LXXII, repris dans id., 
Un roi et son historien. Vingt études sur le règne de Charles VI et la chronique du Religieux 
de Saint-Denis, Paris, De Boccard, coll. « Mémoires de l’Académie des inscriptions et belles-
lettres, 18 », 1999, p. 33-78, ici p. 42‑45.



511

claude gauvard     Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au parlem
ent de Paris

Bréviaires parisiens jusqu’au début du xviiie siècle 6. Quant à la statue de saint 
Denis, avant la restauration de Viollet-le-Duc qui fait figurer le personnage 
tenant sa tête entière dans ses mains, elle représentait le saint tenant son chef à 
demi-tranché, comme le précise le Mémoire écrit à la demande des chanoines 7. 
Ainsi naît un conflit à rebondissements.

Les rois, pris à témoin, se montrent plutôt soucieux de préserver le prestige de 
l’abbaye de Saint-Denis qui touche à leur propre histoire, et ils ont plusieurs fois 
ordonné silence aux chanoines de la cathédrale. Charles V est même allé plus 
loin en 1369 : il interdit aux chanoines de vénérer leur relique jugée apocryphe 
et décide qu’à Saint-Denis, la tête du saint sera portée en procession solennelle 
le 9 octobre, jour de son martyr, toutes les fois que les rois de France assisteront 
à la cérémonie 8. Le conflit reste cependant latent et il renaît avec violence en 
janvier 1406. Le duc Jean de Berry, grand amateur de reliques, en particulier 
pour orner sa Sainte-Chapelle de Bourges, souhaite se procurer un morceau de la 
calotte de saint Denis et propose aux chanoines d’échanger ce précieux fragment 
contre un reliquaire de saint Philippe, richement orné, ce que les chanoines 
acceptent. La démarche du duc de Berry prouve d’ailleurs la popularité et la 
valeur de la relique de Notre-Dame. Les moines de Saint-Denis en prennent 
ombrage, en particulier les plus jeunes d’entre eux, qui n’hésitent pas à occuper 
la nef de la cathédrale, le 18 octobre 1406. Cette voie de fait se prolonge par une 
campagne de libelles, de sermons et de processions contradictoires, à laquelle 
sont mêlés l’évêque de Paris, Pierre d’Orgemont, et le chancelier de l’Université, 
Jean Gerson, qui prennent le parti des chanoines et défendent l’authenticité 
de la relique conservée à Notre-Dame. Quant au duc de Berry, il n’hésite pas 
à témoigner devant notaire qu’en présence de son chapelain, il a introduit un 
fétu de paille dans le crâne conservé à Saint-Denis et qu’il n’a rencontré aucune 
résistance, signe qu’il manque bien le sommet du chef du saint…

L’affaire se joue désormais au conseil du roi que l’on sait assailli de requêtes 
contradictoires en cette période de guerre civile. Il est possible que l’influence 
du duc d’Orléans ait, dans un premier temps, joué en faveur des moines de 
Saint-Denis. L’abbé Philippe de Villette, dont les sentiments pro-orléanais 
ont été constants 9, lui aurait écrit, sans doute à l’automne 1406 pour obtenir 
son soutien, comme le suggère d’ailleurs le chroniqueur de Saint-Denis, 

6	 H.-F. Delaborde, « Le procès », art. cit., p. 325, 363‑367.
7	 AnF, LL, 1326, fol. 4‑4v.
8	 H.-F. Delaborde, « Le procès », art. cit., p. 303‑304.
9	 Sur Philippe de Villette, voir T.  Sullivan, Benedictine Monks at the University of Paris ad 

1229‑1500: A Bibliographical Register, Leyden/New York/Köln, Brill, 1995, notice  659. Je 
remercie Hélène Millet de cette référence qui fait le point sur un personnage par ailleurs 
assez discret quoique influent.



512

Michel Pintoin 10. Par deux fois, le 24 novembre puis le 15 décembre, le roi 
interdit de discuter sur le sujet, oralement ou par écrit. Mais, en 1407, à une 
date impossible à préciser, les chanoines ont connaissance d’écriteaux posés 
sur les piliers de la nef de Saint-Denis, qui font état des erreurs « anciennes 
et nouvelles » qu’ont commises les chanoines à propos des reliques du saint, 
le plus infamant étant celui qui était situé sur le pilier à proximité de l’autel 
des martyrs, car il comportait la mention : Auferat Deus velamen erroris de 
cordibus eorum, à savoir les termes mêmes de la prière faite le Vendredi Saint 
à propos des juifs, ce que ne manquent pas de faire valoir les chanoines  11. 
Les moines se défendent en arguant de l’ancienneté de ces tableaux. Ils 
font remonter leur origine à l’année 1191, à un moment où les chanoines 
auraient déjà prétendu posséder le crâne de saint Denis et où la reine, en 
l’absence du roi Philippe parti à la croisade, pour les contrer et « détruire 
cette erreur nouvelle », aurait fait exposer la tête du saint pendant un an 12. 
Pour les moines, la rivalité serait donc antérieure à la donation de 1217 et 
l’enjeu porterait sur le crâne entier du saint. Ce que nient les chanoines qui 
s’en tiennent à la donation du sommet du crâne faite par Philippe Auguste 
à partir des reliques de Saint-Étienne-des-Grès et expliquent qu’il n’y a pas 
pu avoir de contentieux avant cette date puisque les reliques étaient restées 
cachées et que « nul homs vivant n’en povoit riens savoir » 13. Les chanoines 
prétendent donc que ces tableaux sont récents et que frère Cabu, un jeune 
moine qui faisait figure de meneur, aurait même « brouillé et noirci » l’un 
d’entre eux « pour cuidier monstrer qu’il soit fait et escript de tres ancien 
temps » 14.

Pendant deux ans, la querelle semble s’être calmée. Après la mort du duc 
d’Orléans, le 23 novembre 1407, l’abbaye de Saint-Denis est sans doute moins 
écoutée au Conseil du roi ; quant au duc de Bourgogne, il peut compter sur 
l’appui d’une grande partie du chapitre cathédral et réciproquement. La guerre 
civile se précise, mais, en 1409‑1410, les Armagnacs n’ont pas encore soudé 
leurs forces contre les Bourguignons, ce qu’ils feront au traité de Gien, le 
15 avril 1410, au moment même du procès, avant de procéder à une nouvelle 
paix à Bicêtre, le 2 novembre 1410. Les querelles de petite envergure ont encore 
leur place sur l’échiquier parisien et, entre les deux établissements religieux, la 
situation s’envenime : le 6 mars 1410, le roi, cédant à la requête des chanoines, 
demande que les tableaux infamants soient apportés à la cour de Parlement. Ce 

10	 Chronique du religieux de Saint-Denys, op. cit., vol. 2, t. III, chap. XIII, p. 446‑447.
11	 AnF, X1a 4788, fol. 453v.
12	 Chronique du religieux de Saint-Denys, op. cit., p. 440‑443.
13	 AnF, LL, 1326, fol. 22v et H.-F. Delaborde, « Le procès », art. cit., p. 391.
14	 Ibid., fol. 19v et H.-F. Delaborde, ibid., p. 315.



513

claude gauvard     Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au parlem
ent de Paris

qui est fait, non sans que les huissiers du Parlement aient été malmenés, si bien 
que cinq moines sont emprisonnés à la Conciergerie au moment où commence 
le procès.

Pour les deux parties, l’authenticité des reliques de saint Denis est une question 
d’honneur. Elles se prétendent injuriées, se plaignent de leur réputation 
entamée 15, et disent subir un lourd « préjudice » 16. Ainsi se définit, de façon 
parfaitement consciente de la part des dignitaires, ce qui constitue l’honneur 
d’un établissement religieux à l’aube du xve siècle. Il est fondé sur la valeur des 
biens que possèdent les protagonistes, sur l’importance de leurs reliques, à la fois 
quantitative et qualitative, et sur la façon dont rayonne cet établissement dans 
et hors du royaume. Le mémoire de Saint-Denis s’attache à définir l’honneur de 
l’abbaye par quatre causes : sa fondation prestigieuse, sa « divine dedication », les 
« precieux et glorieux benefices » que saint Denis a faits aux rois et la « reverence 
et devotion des rois de France, de leur peuple et des etrangers de tous temps » 17. 
L’abbaye, liée à Dieu, à son saint fondateur et aux rois de France dispose d’un 
capital d’honneur qui s’impose en soi, mais il est aussi nécessaire d’affirmer, 
après chaque argument, que cet honneur existe aux yeux des autres. La formule 
juridique « Item et est chose notoire » est régulièrement employée, même quand 
il s’agit d’un prestige qui s’impose à l’évidence, par exemple pour la troisième 
cause relative à l’action du saint sur les rois :

La tierce cause si est honneur dudit glorieux martir saint Denis en l’onneur 
duquel elle est fondee car il est patron de ce royaulme et y a porté la foy Notre 
Seigneur et converti le roy et tout son peuple. Et est especial protecteur et garde 
du royaume […]. Item et est chose notoire 18.

La preuve d’honneur ne peut se passer de la réputation qui colle à l’image de 
l’établissement, de la même façon que s’il s’agissait d’une fama personae. Or 
cette réputation est fragile. Il faut donc prouver sa durée au cours du temps 
et empêcher que son capital soit entamé. C’est ce qu’explique très bien la 
quatrième cause défendue par les moines de Saint-Denis quand ils parlent de la 
dévotion que les fidèles manifestent à leur église : 

[…] Devotion que les roys de France et leur peuple et aussi les etrangers ont 
tousjours eue a la dicte esglise comme il est chose notoire, a laquelle devotion 

15	 Michel Pintoin évoque les excecrandas injurias et parle de denigracionem fame, Chronique 
du religieux de Saint-Denys, op. cit., p. 446‑447.

16	 AnF, LL, 362, fol. 1, pour Saint-Denis.
17	 Ibid.
18	 Ibid, fol. 1v.



514

on doit exiter le Roy, ceulx de son sang et le peuple et non mie diminuer leur 
dicte devotion ne donner occasion de tituber in detrimentum eorum et in 
diminucionem honoris dicte ecclesie et reverentie dicti gloriosi martiris, laquelle 
chose fait moult a noter en ceste matiere […] 19.

Il importe donc que cette réputation soit aussi large que possible dans l’espace et 
dans le temps, et reste indemne de toute tache. Il en va de l’honneur de l’abbaye 
et du salut du peuple qui la fréquente et qui participe à cette gloire. C’est par 
là que commence le mémoire de Saint-Denis, avant même de s’attaquer aux 
problèmes que soulève la vérité de la relique de leur saint patron. En face, le 
chapitre de Notre-Dame ne procède pas autrement. Il insiste sur le caractère 
remarquable de la relique en sa possession. Il ne s’agit pas seulement du chef 
qui constitue pourtant la partie la plus noble du corps d’un saint, mais du 
sommet de son crâne, à savoir « la couronne de la tête que l’onction du saint 
chrême avait consacrée à Dieu », comme l’écrit Jean de Salisbury à propos de 
Thomas Becket 20. Le petit mémoire que les chanoines ont préparé en amont 
du procès pour servir au plaidoyer du 3 avril et que Delaborde a pu étudier, 
décrit d’ailleurs clairement la signification de ce martyre imposé à saint Denis en 
faisant référence au supplice subi par l’archevêque de Cantorbéry dont le culte 
s’est rapidement propagé après son assassinat en 1170 :

Quant saint Denis fut decollé avec ses compaignons, on li copa le test par-dessus 
comme une coronne et peut estre que ce fut pour li faire plus de tourmens […] 
ou ce fut ou contempt de l’ordre de prestrise comme on fit a saint Thomas de 
Conturbie 21.

L’argument, étayé par cette référence exemplaire et par les représentations de 
saint Denis tenant sa couronne en ses mains en « plusieurs painctures et ymaiges 
lesquelx furent ordonnees par grans clers et par saiges gens », ne suffit cependant 
pas à asseoir totalement l’honneur que procure la relique. Il convient aussi de 
faire appel au notoire que suppose la mémoire commune : on a toujours cru que 
la relique de Notre-Dame était un fragment du chef de saint Denis et il n’est 
« point vraysemblauble ne recevauble de dire que tant de gens aient erré » 22. 
Dans ces conditions, le contenu des tableaux affichés dans l’église de Saint-

19	 AnF, LL, fol. 2.
20	 Jean de Salisbury, Ex inesperanto, lettre citée par M.  Aurell, «  Le meurtre de Thomas 

Becket  », dans N.  Fryde, D.  Reitz  (dir.), Bischofsmord im Mittelalter-Murder of Bishops, 
Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 2003, p. 204. Je remercie Anne Wagner de m’avoir fait 
part de cette référence.

21	 H.‑F. Delaborde, « Le procès », art. cit., p. 325.
22	 Ibid., p. 326.



515

claude gauvard     Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au parlem
ent de Paris

Denis est perçu non seulement comme injurieux mais comme « diffamatoire », 
et « deussent avoir les religieux grant honte » de produire leurs témoignages » 23. 

Justifié par l’épaisseur du passé, dilaté au-delà des frontières du royaume, 
soutenu de part et d’autre par la lignée des rois, l’honneur des deux établissements 
s’affirme dans la démesure et la violence ne fait que mettre à jour les ressorts de 
cet honneur exacerbé. Les jeunes moines de Saint-Denis, comme dans toutes 
les communautés d’habitants, en sont très naturellement les fers de lance. Face 
à eux, les chanoines, sans doute plus rassis, préfèrent la chicane. Ils se font 
demandeurs au Parlement, vite rejoints par le procureur du roi qui prend leur 
parti. Quels arguments sont alors employés au Parlement pour tenter de régler 
le conflit et réparer l’honneur blessé des deux établissements ecclésiastiques ? 

Le procès n’est pas perçu d’emblée comme la meilleure solution, car il porte 
l’affaire sur la place publique, risque de nuire au prestige des deux établissements 
et de semer le doute dans l’esprit des fidèles. Pour l’éviter, Jean Gerson tente 
une conciliation en écrivant à l’abbé de Saint-Denis, Philippe de Villette, le 
8 octobre 1408. Il vaut mieux s’entendre, écrit le théologien que de provoquer 
le « scandale ». Et il incite l’abbé à dépendre le tableau pour régler le différend 
à l’amiable. Cela ne peut pas, dit-il, attenter à l’honneur de l’abbaye que de 
procéder à cet acte de conciliation ; au contraire, toute persistance conduira au 
tribunal, aux dépens de l’honneur des protagonistes et, se référant à saint Paul, 
il écrit : « Si esca scandalizat fratrem meum, affirmat Apostolus, non manducabo 
carner in aeternum » 24. Mais Gerson échoue et l’affaire arrive effectivement au 
Parlement pour être traitée au civil. Elle y est considérée comme extraordinaire 
au point que le greffier, Nicolas de Baye, marque le début de la première 
plaidoirie, le 3 avril, par un dessin en marge, figurant une main droite pointant 
son index sur le début de l’affaire 25. C’est le signe de l’importance du débat. 
La séance commence cependant tout à fait normalement par la plaidoirie des 
demandeurs, donc des chanoines de la cathédrale. Ces derniers, comme on l’a 
dit précédemment, ont pris soin de fournir à leur avocat un petit mémoire d’une 
longueur de huit folios 26. Plus de la moitié sont consacrés à prouver la vérité 
de la relique en utilisant des références historiques, le tout lié au prestige de la 
cathédrale de Paris. Le reste porte sur le contenu des tableaux et raconte la scène 
qui a mis en péril les officiers envoyés par le Parlement à la demande du roi. C’est 
dire que les chanoines privilégient, en tête de leur raisonnement, les arguments 

23	 AnF, LL, 1326, fol. 39v, et H.‑F. Delaborde, ibid., p. 398.
24	 Jean Gerson, Œuvres complètes, t.  II, L’Œuvre épistolaire, éd.  P.  Glorieux, Paris/Tournai/

Rome, Desclée & Cie, 1960, p. 104‑105.
25	 AnF, X1a 4788, fol. 453, en bas de page.
26	 Voir supra, n. 21.



516

historiques. En face, les moines de Saint-Denis ont aussi préparé leurs armes. 
Comme l’a montré Bernard Guenée, leur démonstration se veut fondée sur la 
critique historique que savait si bien manier l’abbaye 27. La question est alors de 
savoir ce que deviennent ces arguments quand ils sont utilisés par les gens du 
Parlement, avocats et procureur du roi.

La plaidoirie de l’avocat des chanoines, qui ouvre le procès, est très différente 
du mémoire initial qui a été fourni par la cathédrale : elle expédie en quelques 
lignes les considérations historiques et liturgiques et les transforme en une sorte 
de déclinaison d’identité où se résume l’honneur de la cathédrale : « Dient 
Paris que l’eglise de Paris est la mere eglise de ceste eveschié, a [esté] du roy et 
des royaulx moult noblement fondee et royaument, et dotee de moult beaux 
reliquiaires […] » 28.

Puis la plaidoirie se focalise ensuite longuement sur les injures faites aux 
chanoines et à la cour, en décrivant le contenu des faits qui ont accompagné 
l’action des huissiers du Parlement que le roi a envoyés par deux fois, en vain, 
pour s’emparer des tableaux: Lors de la première tentative, le 8 mars, le récit 
transforme la scène en une sorte de combat qui se termine par une blessure à 
sang. L’huissier commence par faire face aux

religieux et valles armes qui lui dirent s’il estoit venu ambler les reliques de Saint 
Deniz et que qui eust ce aparceu l’en l’eust tué tout mort et autrement que pas 
n’emporteroit ledit tableau et fu en moult grant peril car aloient et venoient 
moinnes de devers l’abbaye armez.

Puis la bagarre se précise, accompagnée de propos injurieux :

et po apres fu sonnee la cloche d’effroy et disoient lesdiz moinnes quil estoient 
estrangiers et y estoient venu embler le chef saint Deniz, puiz furent closes les 
portes de la ville […] et la survint un compaignon a tout une dague qui blessa 
l’huissier qui du prevost [de Saint-Denis] ne peut avoir ayde mais lui dirent que 
s’il fust en l’eglise l’en lui feroit ou eust fait boire de l’eaue de l’esglise qui guerit 
des fievres et outre ses choses leur fu osté ledit tableau […] 29.

Et l’avocat d’imaginer comment le tableau fut rependu « et ancor un autre et 
les attacherent a grans crampons de fer in contemptu promissorum et dirent et se 
jurerent que avant se lairoient morir que laissassent emporter ledit tableau » 30. 
La seconde fois, le 18 mars, la scène se répète avec des accents tragiques. Là 

27	 Voir supra, n. 5.
28	 AnF, X1 a 4788, fol. 453.
29	 AnF, X1a 4788, fol. 453v.
30	 Ibid., fol. 453v-454.



517

claude gauvard     Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au parlem
ent de Paris

surviennent des « moinnes juesnes armez pour resister de fait » et les trois 
huissiers envoyés par le Parlement aperçoivent des

pierres estant en haut es botes pour giter et se vindrent aucuns des moinnes 
contre le piller, les autres disoient quilx pouvoient bien avoir des miches de 
l’abbaye, les autres qu’il y pourroit bien avoir du sanc respendu 31.

Ces scènes de violence à la limite du sacrilège et de la désobéissance aux ordres 
royaux s’inscrivent dans une tragédie de déshonneur qui nécessite d’être vengée. 
Le schéma est identique à celui d’une procédure criminelle traitant de rixes qui 
se terminent éventuellement dans le sang pour restaurer un honneur blessé. 
L’avocat, par son discours, focalise le regard des juges sur les faits injurieux aux 
dépens des assises historiques de l’authenticité de la relique que comportait le 
Mémoire des chanoines. Et c’est encore son discours qui, en développant une 
justice rêvée, tente de satisfaire le demandeur en requérant une succession de 
peines plus impossibles les unes que les autres, à commencer par le fait que 
« lesdiz tableaux comme libelles diffamatoires de l’eglise de Paris, du roy, de 
son sanc et du pueple soient cassez et dessirez » 32. Quant au procureur du roi, 
qui s’adjoint aux chanoines, il ne fait qu’accroître ces conclusions dans leur 
impossible réalisation : amendes profitables au montant exorbitant – plus de 
vingt mille livres ! – amende honorable, prison fermée, le tout sur fond de 
menace de confiscations de biens à prendre sur le temporel de l’abbaye qui, de ce 
fait, serait entièrement responsable. Les réparations symboliques prennent aussi 
la première place et elles sont tout autant impossibles à tenir : « et la cloche qui 
fut sonnee soit refondue et autrement nommee, au moins en soit osté le batail 
et ne sonne decy a V ans en signe de reparacion de la rebellion » 33.

Cette rhétorique de la peine est inhabituelle au civil, alors qu’elle est fréquente 
au criminel et participe à la résolution du conflit, une résolution qui se joue 
en grande partie au tribunal, grâce à ces échanges verbaux 34. Il s’agit, en fait, 
de focaliser l’attention sur le préjudice subi par les chanoines et de faire du 
Parlement le lieu où se gère l’honneur. L’avocat des chanoines et le procureur 
du roi ont donc porté l’affaire sur leur terrain, celui d’un délit que les arcanes 
de la procédure doivent leur permettre de réparer. Ils parlent de renommée et 

31	 AnF, X1a 4788, fol. 454.
32	 Ibid.
33	 Ibid.
34	 Sur l’analyse de ces procédés en matière criminelle, je me permets de renvoyer à C. Gauvard, 

« Rituels et voix vive des avocats au Parlement de Paris dans les causes criminelles, à la 
fin du Moyen Âge », dans R. Schulze (dir.), Symbolische Kommunikation vor Gericht in der 
Frühen Neuzeit, Berlin, Duncker et Humblot, 2006, p. 73‑93.



518

de désobéissance, et pour cela ils usent de toutes les subtilités de la rhétorique 
de la violence qu’ils dominent parfaitement. 

Face à ces arguments, les avocats de l’abbaye de Saint-Denis choisissent un 
autre mode d’action, celui de la vérité des preuves historiques. Leur plaidoirie 
est longue et prouve, effectivement, la qualité de leur analyse d’historiens. Elle 
renvoie à l’œuvre de Rigord et aux nombreuses autres chroniques écrites à 
l’abbaye ou possédées par elle. Elle insiste en particulier sur l’ostension de 1191, 
qui dura un an, et « fu ad removendum errorem canonicorum Parisiensium 
comme appert par les libraries et croniques des rois et autres escriptures 35 ». 
Mais ces arguments peuvent-ils convaincre les juges ? Les gens du Parlement 
ne sont pas des clercs rompus à l’érudition, même s’ils possèdent une bonne 
culture historique et religieuse 36. Surtout, ce type de réponse s’inscrit mal 
dans la procédure normale de la cour et dans son savoir-faire qui leur permet 
habituellement de traiter des possessions, des héritages, voire des paroles ou 
des gestes injurieux. La question est bien de savoir quelle place les preuves 
historiques peuvent occuper en justice en ce début du xve siècle : elles se révèlent 
en fait inefficaces pour restaurer l’honneur blessé.

Ce procès montre qu’écrire l’histoire n’est guère compatible avec le fait de 
débattre de l’honneur au tribunal, même au Parlement. Les avocats ont utilisé 
deux voies très différentes pour défendre les établissements religieux concernés : 
l’une a traité de l’injure, de la rixe, voire de la désobéissance – toutes choses 
que les gens de justice maîtrisent parfaitement –  l’autre de la vérité historique 
dont dépend l’authenticité des reliques, un domaine où la justice n’est pas très 
à l’aise. Très habilement, les moines de Saint-Denis ont amené le Parlement 
sur ce terrain, au point de tenter de trouver un compromis entre les deux 
voies en disant, dans leur Mémoire final, que les tableaux accrochés dans leur 
basilique ne pouvaient pas être injurieux puisqu’ils disaient la vérité, une vérité 
qui était démontrée par ailleurs dans leurs chroniques 37… Mais, entre le juge 
et l’historien, qui a gagné ? Les moines n’ont pas réussi à emporter l’adhésion 
des juges. Ils les ont, au plus, paralysés dans leur décision puisque ces derniers 
n’ont pas prononcé de jugement définitif. Entre le juge et l’historien, il y a 
pourtant bien des points communs quand il s’agit de rechercher la vérité par 

35	 AnF, X1a 4788, fol. 455.
36	 Sur le contenu de leurs lectures, voir F. Autrand, « Culture et mentalité. Les librairies des 

gens du Parlement au temps de Charles VI », Annales ESC, 5, 1973, p. 1219‑1244.
37	 « Il importe que les choses anciennes apperent par tableaux et par escriptures auctentiques 

et ne doit on pas dire qu’elles soient injurieuses puis qu’elles contiennent verité et que pour 
la monstrer et autre scrupule et pour conduire bon chemin et seur elles sont mises », AnF, 
LL, 362, fol. 17v.



519

claude gauvard     Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au parlem
ent de Paris

des preuves authentiques, mais en ce début du xve siècle, le Parlement n’a 
pas pu ou n’a pas voulu se faire historien. Un arrêt interlocutoire s’est donc 
imposé, les cinq moines emprisonnés ont été renvoyés dans leur monastère et 
les mémoires complémentaires demandés qui, de part et d’autre, prétendaient 
atteindre la vérité en se servant d’arguments de la critique historique, n’ont pas 
produit l’effet escompté. L’occupation de l’abbaye de Saint-Denis en 1411, les 
massacres de 1418 et la mort de Philippe de Villette qui a suivi de près, ont 
vite contribué à remettre l’affaire à sa juste place. A-t-elle d’ailleurs fait tant de 
bruit ? Ces quelques plaidoiries ont-elles provoqué le scandale que redoutait 
Gerson ? Le greffier Nicolas de Baye ne fait pas d’autre commentaire que cet 
index tendu en bas de page et rien ne transpire de ses impressions sous forme 
de notes alimentant son « journal ». À l’extérieur du tribunal, le Bourgeois de 
Paris, pourtant proche du chapitre de Notre-Dame de Paris, reste muet sur 
le conflit. Seul, comme on l’a vu, Michel Pintoin commente abondamment 
l’affaire, mais il ne quitte guère le monastère de Saint-Denis. On ne peut donc 
pas dire que l’affaire s’est répandue dans l’espace public. Ce silence en dit long 
sur le prestige des deux établissements religieux dont l’honneur a été préservé 
des méfaits de la rumeur. Sous sa forme extériorisée qui prend le visage de la 
renommée, ce différend n’a pas empêché les fidèles de vénérer les reliques du 
saint et de participer aux processions, aussi bien à Saint-Denis qu’à Paris, même 
si les dignitaires des deux maisons ont continué à se quereller à ce sujet jusqu’au 
xviiie siècle.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

521

DE LA QUERELLA À LA CONCORDIA.  
TRANSACTION ENTRE LE PRIEUR GARNIER DE SAINT-FLOUR 
ET LE SEIGNEUR PIERRE DE BREZONS (11 FÉVRIER 1295 n.st.)

Albert Rigaudière
Université Panthéon-Assas Paris II

Les quelque deux cents actes rassemblés dans le cartulaire du prieuré clunisien 
de Saint-Flour depuis sa fondation qui encadre l’An mil, jusqu’à sa sécularisation 
en 1476, valent en bien des points écriture de son histoire 1. Une histoire assez 
sûre au moins jusqu’à l’orée des années 1300 mais dont, trop peu habitué à 
ces siècles, il ne m’est guère donné de vérifier l’authenticité et le sérieux. C’est 
dire que ces quelques lignes ne sauraient être une contribution à une étude de 
l’écriture de l’histoire, mais bien davantage l’occasion de relire une histoire. Celle 
de l’amitié qui me lie à leur dédicataire depuis les années de nos études et dont 
les pages ne sont jamais restées en panne d’écriture dans le livre du temps. C’est 
seulement à ce titre que je m’autorise à lui conter comment, dans le courant 
de l’année 1295 – et au terme d’interminables tensions – le prieur Garnier en 
charge depuis l’an 1284/1285 du prieuré de Saint-Flour et le seigneur Pierre de 
Brezons son vassal décidèrent d’écrire en commun une page de leur histoire.

Elle s’enracine loin dans le passé, dès les décennies qui suivirent la fondation 
du monastère par le clerc Eustorgius sur le mont Indiciacus, à l’extrémité nord 
du plateau volcanique qui devait admirablement servir le développement 
le la future villa Sancti Flori sur ce site aussi défensif qu’il était convoité. 
Dès avant l’an 999, Eustorgius fit don à Cluny du monastère et de son église 
destinée à abriter le corps de saint Flour. Enjeu de violents conflits féodaux, 
le monastère fut rapidement détruit et presque immédiatement reconstruit, 
vers les années 1024‑1025, par Amblard de Brezons, membre de la puissante 
famille de milites qu’étaient les Brezons. Vassal du seigneur de Nonette 2 lui 

1	 M.  Boudet, Cartulaire du prieuré de Saint-Flour, Monaco, Imprimerie de Monaco, 1910. 
Précédées d’une imposante « Introduction » de 322 pages numérotées en chiffres romains, 
les 495 pages de documents (chacun étant aussi affecté d’un chiffre romain), suivies de très 
utiles indices, constituent un précieux instrument de travail en dépit de transcriptions qui 
seraient souvent à revoir dans le détail (désormais : Cartulaire).

2	 Dép. Puy de Dôme, arr. Issoire, cant. Saint-Germain-Lembron.



522

aussi prénommé Amblard, Amblard de Brezons avait reçu de lui en fief les 
terres de Saint-Flour et des environs 3. Cette position permit à ses successeurs 
de doter généreusement le nouveau prieuré auquel Amblard II de Bezons 
abandonna, entre autres, ses prieuré et église de Brezons 4 sis à une quarantaine 
de kilomètres à l’ouest de Saint-Flour, avec toutes leurs dépendances qui 
entrèrent alors, comme tant d’autres églises et terres de Planèze dans la 
mouvance du prieuré sanflorain 5. Tel fut le sort aussi des terres et du prieuré 
du petit village voisin de Cézens 6, lui aussi dépendant du fief des Brezons 
et distant d’une vingtaine de kilomètres du prieuré sanflorain. Nombreux 
furent les autres seigneurs de Planèze qui, pris dans cet élan de générosité, 
multiplièrent en sa faveur leurs dotations. Son prieur devint un seigneur si 
puissant que la plupart des donateurs finirent par se reconnaître ses feudataires, 
à l’instar de ce qu’avaient fait les premiers Brezons au plus tard en 1025 7. 
Évolution favorable au prieuré qui se poursuivit pendant plus d’un siècle 
et demi, mais qui fut en même temps source de tensions permanentes entre 
le prieur et ses innombrables vassaux comme l’atteste, parmi tant d’autres, 
l’accord qu’il conclut le 11 février 1295 avec Pierre, seigneur de Brezons 
au sujet de leurs droits respectifs sur les terres de Brezons et de Cézens 8. 
Zone avancée vers l’ouest de l’emprise géopolitique du prieur, la seigneurie 
de Brezons et son château qui dominent en son côté est la rivière Brezons 
et permettent d’en contrôler la vallée, étaient devenus un lieu d’intense 
compétition qui ouvrait la voie vers le proche Carladez et le plus lointain 
Rouergue, tandis que Cézens, plus à l’intérieur des terres, offrait une bonne 
position de repli. Rien de surprenant alors que les conflits pour le contrôle de 
ces deux pôles n’aient cessé de se multiplier pendant des décennies pour ne 
prendre fin qu’avec l’accord de 1295. Habile négociateur, le prieur Garnier 
réussit à y imposer largement ses vues et son pouvoir. Circonscrire l’objet du 
conflit dans le temps et la géographie, maîtriser l’espace et inventorier les 
droits de chacun furent ses trois préoccupations dominantes.

3	 Cartulaire, p.  CLXXVII-CXCII où est retracée en détail l’histoire particulièrement 
embrouillée de la fondation. Pour un bref et clair résumé de ce récit, voir G.  Fournier, 
Le Peuplement rural en Basse-Auvergne durant le haut Moyen  Âge, Paris, PUF, 1962, 
p. 570‑573.

4	 Dép. Cantal, arr. Saint-Flour, cant. Pierrefort.
5	 Cartulaire, VI, 11.
6	 Dép. Cantal, arr. Saint-Flour, cant. Pierrefort.
7	 Cartulaire, VI, 5, 6, et 9.
8	 Ibid., document CLXV, entièrement publié p. 374-387 et réparti en 24 articles. Désormais : 

Accord, suivi du no de l’article.



523

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

CIRCONSCRIRE

Au terme de longues négociations, l’accord est conclu sous l’autorité de 
Guillaume de la Halle, garde du sceau royal en Auvergne, puis rédigé par maître 
Raymond Boyer clerc de la cour de Riom et notaire juré, dûment commis à 
recevoir les dires des parties qui comparaissent en personne. Au premier rang 
d’entre elles, le prieur Garnier qui se dit humilis prior est néanmoins assisté de la 
major et sanior pars de l’assemblée de son prieuré et entouré de Géraud, son prieur 
de Brezons. Cette forte délégation contraste quelque peu avec la seule présence 
de Pierre de Brezons qui, comme en contre poids, est gratifié de la qualification 
de potens vir et nobilis dominus. Il est rappelé avec insistance qu’une profonde 
contentio, querella seu questio oppose depuis longtemps les deux parties et qu’elle 
ne peut trouver solution qu’au terme d’une concordia dont une ordinatio – le terme 
à connotation fortement normative vaut d’être souligné – révèlera le contenu. 
Contenu amplement résumé en treize termes si lourds de sens qu’ils en disent 
long sur les intentions du prieur, avant même que ne soient exposés les termes du 
conflit 9. On y vient aussitôt. Et de manière parfaitement tranchée.

Le seigneur de Brezons soutient que le castrum de Montréal 10 en cours de 
construction sur ses terres depuis 1267, à frais partagés entre le prieur, les 
consuls et la communitas des habitants 11, à quelques kilomètres au nord-
ouest de Brezons sur l’autre rive de sa rivière, relève de sa haute et basse 
justice. Revendication identique qu’il émet aussi pour la villa de Cézens et ses 
appartenances. Ce que contestent en bloc le prieur et ceux de son prieuré qui 
l’entourent, affirmant au contraire qu’ils en ont la pleine maîtrise, tout comme 
celle des revenus levés sur les terres nouvellement mises en culture (novalia). De 
même pour les décimes qu’ils disent avoir de tout temps perçues sur les terres 
de ces paroisses. Affirmation que réfute à son tour le seigneur en assurant que 
tous ces revenus lui appartiennent. La discorde (discordia) s’envenime encore à 

9	 Accord, préambule. Le notaire R. Boyer se dit effectivement commis à entendre et recevoir les 
«  confessiones, recognitiones, donationes, permutationes, obligationes, quictationes, 
cessiones, venditiones, protestationes, denunciationes, pacta, juramenta et quascumque 
conventiones ». Une telle énumération n’est pas vaine mais donnée en quelque sorte à titre 
conservatoire. Garnier a souhaité tout prévoir et faire en sorte qu’aucune solution destinée 
à vider le conflit ne soit exclue au départ. Presque toutes celles qui étaient énoncées et 
présentées comme possibles se retrouvent dans le contenu de l’accord. Même si elles n’y 
sont pas une nouvelle fois toutes expressément mentionnées, elles n’en sont pas moins 
mises en œuvre pour gommer tous les points litigieux qui avaient été l’occasion de profonds 
et nombreux désaccords « multas altercationes et multa litigia » avant que les parties ne 
parviennent à sceller un accord définitif « dictae partes tractaverunt ».

10	 Dép. Cantal, arr. Saint-Flour, cant. Pierrefort, com. Brezons.
11	 Cartulaire, LIV, où le « castrum » est qualifié de « fortalicium » et où il est rappelé que le 

prieur mit à contribution « consules et communitatem ville Sanct Flori ».



524

propos de l’accensement qui a été fait de l’affar dépendant de Montréal 12 ainsi 
que des droits que prétend avoir le prieur sur l’affar de Cézens qu’il affirme 
posséder en demi-propriété 13.

Afin de pouvoir fixer sur le terrain les prétentions de chacun, il est procédé à 
une délimitation très précise des secteurs que le prieur soutient avoir toujours 
contrôlés. Cette précision remarquable ne permet cependant pas de restituer 
avec toute l’exactitude souhaitable les limites des terres prieurales (terrae 
et possessiones) dans la mesure où des éléments naturels, arbres et pierres en 
particulier, champs aussi qui figuraient le paysage d’alors, sont utilisés pour 
servir de bornes. Néanmoins, la mention de divers repères qui subsistent et 
de plusieurs lieux-dits permet de se faire une idée de l’aire géographique sur 
laquelle le prieur exerçait sa suzeraineté. La porte de l’église du prieuré de 
Brezons constitue le point départ d’une limite qui se prolonge en direction 
d’une grosse pierre jusqu’à la porte du cimetière. De là, on quitte le bourg 
pour suivre la crête qui domine la rivière Brezons jusqu’à la maison forte 
(domum) de La Boyle à moins de deux kilomètres vers le nord, près de laquelle 
un poirier fait borne avec les terres du damoiseau Pierre Vascon. Atteinte cette 
extrême pointe nord qu’est La Boyle 14, on revient par le sud vers la place du 
cimetière de Brezons jusqu’à la grande voie (magna via) qu’il est bien malaisé 
de situer exactement, mais dont il est dit qu’elle conduit jusqu’au Meynial 15 
(Lo Meynil), hameau situé tout près du Brezons, sur sa rive est, à un peu plus 
d’un kilomètre de Pierrefort et qui semble bien marquer la limite sud des terres 
du prieur. La ligne de retour vers Brezons est moins nette. Longeant la via 
magna, elle file à nouveau en ligne droite le long des eaux du Brezons avant de 
les rejoindre 16. Difficiles à restituer avec exactitude dans leurs marges, ces limites 
constituent néanmoins des marqueurs très pointus destinés à fixer les secteurs 
extrêmes nord/sud de la zone placée sous le dominiun du prieur à qui aucune 
terre ne devait échapper depuis la maison forte de La Boyle jusqu’au hameau 

12	 Le terme «  affar  », couramment utilisé dans les textes auvergnats de l’époque paraît 
désigner un ensemble de biens situés dans un même finage, voir L. Bouyssou, « Étude sur 
la vie rurale en Haute-Auvergne. La région d’Aurillac au xve  siècle  », Revue de la Haute-
Auvergne, 31, 1939-1945, p. 101-154, ici p. 122-124 et A. Rigaudière, L’Assiette de l’impôt 
direct à la fin du xive siècle. Le livre d’estimes des consuls de Saint-Flour pour les années 
1380‑1385, Paris, PUF, 1977, p. 60‑62.

13	 Accord, préambule. Le terme de proprietas ainsi utilisé et sur lequel on reviendra vaut d’être 
noté.

14	 Dép. Cantal, arr. Saint-Flour, cant. Pierrefort, com. Brezons.
15	 Dép. Cantal, arr. Saint-Flour, cant. et com. Pierrefort.
16	 La mention « usque ad cursum aquae veteris » n’est pas sans poser de problème. Faut-il voir 

dans « aqua vetus » une zone d’eaux dormantes ou impropres à la consommation, ce que 
contredit « cursus ». La mention « descendit […] usque ad aquam » est plus claire et laisse à 
penser qu’il s’agit bien de la rivière Brezons.



525

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

du Meynial. Curieusement, ce n’est pas le terme de dominium qui est utilisé, 
mais l’expression assez surprenante pour l’époque de plena proprietas. Elle ne 
saurait cependant être prise dans son sens romain ou moderne dans la mesure 
où certaines de ces terres on le verra, sont concédées, ce qui en fait des terres 
dont la plena proprietas échappe de fait en partie au prieur qui n’en conserve 
alors que le dominium, ici maladroitement qualifié de plena proprietas 17. Abus 
de langage, peut-être, d’un notaire qui voulait paraître plus savant qu’il n’était 
ou qui, complice du prieur, était de connivence avec lui pour en faire le seul 
maître dans cette partie de la vallée du Brezons si importante pour la cohésion 
de sa seigneurie 18.

MAÎTRISER

Face à la pression du prieur Garnier et de tous ceux qui l’entouraient 
activement, en particulier le prieur de l’église de Brezons, Pierre de Brezons 
doit réduire ses prétentions. Contraint d’accepter de répondre aux obligations 
que lui impose la défense de cette zone de passage vers le Carladez, il doit aussi 
admettre que soit reconnue au prieur une prééminence absolue dans l’exercice 
des droits de justice.

Soucieux de voir s’ériger un cordon défensif matérialisé, visible dans le paysage 
et efficace sur le terrain, Garnier souhaite pouvoir user partout de son droit de 
construire maisons fortes, châteaux et forteresses (domus, castrum, fortalicium) 19, 
tout en obligeant Pierre de Brezons à assumer l’essentiel de cette charge. Points 

17	 Il est néanmoins important d’insister sur cette utilisation très précoce de l’expression 
plena proprietas. Le mot proprietas dans son sens classique, bien souvent mal employé 
et mal compris, ne paraît devenir courant que dans la seconde moitié du xive siècle. Ainsi 
J. d’Ableiges, Le Grand Coutumier de France, Éd. Labouley et R. Dareste, Paris, A. Durand 
et Pedone-Lauriel, 1868, en use souvent avec des sens très divers. Au Liv. II, chap. XXXVI 
dont le titre est «  De propriété  », il est essentiellement question de revendication de 
propriété. Au Liv. III, chap. III, il est traité de la « Manière de procéder en cas de héritage 
et de propriété », tandis que le chap. XLVII a pour titre « Touchant droict de propriété sur 
une vigne  » et qu’au chap.  L est évoqué le «  vray seigneur possesseur et propiétaire  ». 
J. Brissaud, Manuel d’histoire du droit privé, Paris, 1910, p. 242, n. 3, note que « “proprietas, 
dominium, Dominium, dominus” s’appliquent aussi bien à la seigneurie qu’à la propriété ».

18	 Accord, XXIV.
19	 Ces trois termes, régulièrement utilisés pour qualifier les constructions de maisons fortes, 

de châteaux voire de forteresses déjà réalisés ou à venir ne paraissent pas avoir un sens 
très différent. À plusieurs reprises employés l’un pour l’autre dans le texte de cet accord, 
ils veulent souvent désigner une même réalité. Il y a là une donnée générale comme l’a 
bien montré B. Phalip, Seigneurs et bâtisseurs. Le château et l’habitat seigneurial en Haute-
Auvergne et Brivadois entre le xie et le xve siècle, Clermont-Ferrand, Institut d’études du Massif 
central, 1993, p. 55-57 : « En Haute-Auvergne ou en Brivadois, il semble n’exister aucune 
différence structurelle entre un “oppidum”, un “castellum” ou encore un “castrum”».



526

forts de cette organisation de la défense par la mise en place de forteresses nouvelles 
ou par la restauration de celles qui existent, Montréal et Cézens cristallisent 
toutes les ambitions. Il est finalement décidé que Pierre de Brezons aura la 
maîtrise de la tour (turris) de Montréal terminée et couverte en totalité et qu’il 
pourra néanmoins s’il le souhaite la surélever mais à condition d’y construire, à 
la requête du prieur ou de ses successeurs, une maison forte adjacente (domus 
continens), longue de dix brasses et haute de deux étages 20. Là ne s’arrête pas la 
contrainte qui lui est imposée. Sur son affar de Montréal, il sera tenu d’installer 
cinq hommes et leur famille qui y feront feu de manière séparée, ce qui leur 
interdisait à l’avance toute pratique de vie communautaire pourtant si courante 
en ces lieux. Et afin de bien prouver qu’ils y ont élu définitivement domicile, 
ils devront y faire obligatoirement leurs pâques (facere residentiam paschalem) 21. 
Plus lourde encore est sûrement l’obligation impérieuse faite (debet facere) à 
Pierre de Brezons de procéder, toujours à la requête immédiate du prieur, à la 
construction d’une nouvelle maison forte (domus fortis) de trois étages à Cézens. 
Construction pour laquelle il ne peut espérer du prieur qu’une bien modeste 
participation de vingt livres dont la date de paiement demeure fort incertaine 
dans la mesure où il est stipulé que ce versement peut éventuellement bénéficier 
aux héritiers de Pierre de Brezons, alors qu’il doit lui-même conduire à son terme 
cette construction en collaboration avec le seul prieur actuel (qui nunc est) 22. 
Prieur qui prend grand soin de se réserver le droit de construire lui aussi en ce 
lieu de Cézens une maison avec cheminée et à usage d’habitation (domum […] 
ad opus caminatae) 23, juste à côté de l’église en s’y ménageant l’usage exclusif d’un 
jardin et d’un pré de trois setérées moyennant le versement d’un modeste cens 
annuel d’un chapon 24. Maître du bâti défensif tant à Montréal qu’à Cézens, ce 
qui l’autorise à veiller de près à la sécurité extérieure de la seigneurie, Garnier se 
veut tout aussi vigilant pour tout ce qui concerne son ordre intérieur.

Voilà qui explique son âpreté à défendre ses droits pour tout ce qui touche 
à l’exercice et au contrôle de la justice, aussi bien pour lui-même que pour les 
prieurs de ses églises de Brezons et de Cézens. La précision et le luxe de détails 
avec lesquels sont rédigées toutes ces dispositions traduisent, tout à la fois, 
l’enjeu que représentait la justice et l’extrême complexité qui dominait son 

20	 Accord, II.
21	 Ibid., III.
22	 Ibid., IV.
23	 Le terme utilisé est celui de « caminata » que M. Boudet, Cartulaire, p. 376, transcrit de 

manière erronée par « cammata », alors que pour un texte de 1280 concernant le couvent 
de Chaudesaïgues en 1280, il a bien transcrit et à juste titre ce même terme par « caminata » 
(p. 264) qu’il traduit de manière imagée et assez juste par « cheminade » (p. 261).

24	 Accord, I.



527

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

fonctionnement dans le cadre d’une seigneurie pourtant relativement modeste. 
Afin de bien poser le principe de sa position dominante en la matière, Garnier 
précise avant tout autre disposition que si quelque membre de sa familia, 
entendez de son entourage au sens le plus large – parents, serviteurs, familiers 
et amis 25 – vient à commettre un délit ou à forfaire gravement à l’occasion 
d’un séjour sur l’affar de Montréal, alors c’est bien lui prieur de Saint-Flour 
qui, en personne ou par l’entremise de son bailli ou de son juge, conserve 
toute compétence pour connaître (cognitio) ou condamner (adjudicatio seu 
condemnatio) le prévenu, quelle que soit la gravité du délit ou du crime. En 
réalité, il n’y avait là qu’affirmation de principe qui buttait immédiatement sur 
la compétence toujours limitée des juridictions ecclésiastiques dans l’exercice 
de la haute justice, en particulier dans le domaine pénal aussi souvent que des 
condamnations à la peine capitale étaient prononcées et devaient être exécutées. 
C’est pourquoi suit immédiatement une longue liste de restrictions. Plus lourde 
que d’habitude, elle prévoit le renoncement à sa compétence par le prieur dans 
cinq cas précis, condamnation à mort, fustigation, bannissement, mutilation de 
membre et mise au poteau 26. Autant de cas qui appellent en relais la compétence 
du seigneur de Brezons, alors habilité à procéder à l’exécution de la sentence 
rendue par le prieur lui-même ou son bailli. Cette situation autorise en même 
temps Pierre de Brezons à dresser des fourches patibulaires en cas de besoin 27. 
Solution identique est retenue pour les membres de la familia du prieur de 
Cézens dont l’exécution des décisions qu’il rend et qui emportent recours au 
bras séculier doivent être une nouvelle fois remises à la main du seigneur, habilité 
là aussi à faire tenir ses fourches, mais exclusivement dans les limites (fines) des 
terres de Cézens et obligatoirement sur le fief du prieur 28.

Cœur de cette zone ouest de la seigneurie du prieur sanflorain et haut lieu 
d’exercice du pouvoir, le prieuré de Brezons et sa justice font l’objet d’une 
attention toute particulière. C’est pourquoi au prieur de Brezons lui-même, 
à ses successeurs et, mieux encore, au bénéfice du prieuré considéré comme 
une personne morale, est reconnue toute forme de justice (omnimodam 
jurisdictionem), y compris la basse justice et le merum imperium 29 sur tous ses 

25	 Sur ce point capital, voir C. Gauvard, « De grace especial ». Crime, État et société en France 
à la fin du Moyen Âge, Paris, Publications de la Sorbonne, 1991, 2 vol., p. 612‑662.

26	 Accord, X  : «  excepta executione ultimi supplicii, fustigatione, bannitione, membri 
mutilatione et postellatione ».

27	 Ibid.
28	 Ibid., XI.
29	 Sur cette difficile question du merum imperium, G. Giordanengo, Le Droit féodal dans les 

pays de droit écrit. L’exemple de la Provence et du Dauphiné xiie‑début xive siècle, Rome, 
École française de Rome, 1998, p. 145-152, apporte une clarification décisive aux champs 
d’application respectifs du « merum » et du « mixtum imperium ».



528

hommes et où qu’ils résident sur ses terres 30. C’était lui attribuer un droit de 
justice plein et entier, incluant tout à la fois haute, moyenne et basse justice 31. Et 
comme pour mieux assurer encore ce triple pouvoir de dire le droit, l’interpréter 
et l’appliquer, il est bien précisé que le prieur doit avoir tout à la fois connaissance 
(cognitio) de tous les crimes et délits, compétence pour les sanctionner (punitio) 
et assurer l’exécution des peines prononcées (executio). Mais une nouvelle fois 
et aussi souvent qu’interviennent des condamnations dont l’exécution doit 
relever de la justice séculière, compétence est donnée au seigneur de Brezons, 
mais à condition qu’il instrumente en limite de la châtellenie (juxta castellania) 
de Montréal, c’est-à-dire sur les terres du prieur. Il était en outre stipulé que 
toutes ces condamnations devaient être prononcées par le bailli du prieur et 
dûment appelé au préalable, par ce même bailli, le seigneur de Brezons ou son 
bailli là où le seigneur pourrait se trouver. Le bailli seigneurial viendrait-il à ne 
pas se présenter ou à se montrer négligent après trois sommations à un jour 
d’intervalle ? Alors, que le prieur de Brezons juge lui-même et qu’il demande 
exécution du jugement là où il lui plaira, mais à condition que le seigneur n’en 
subisse aucun préjudice. Est-ce au prieur de Brezons ou à quelqu’un de son 
entourage qu’incombe une quelconque négligence ? Alors le seigneur de Brezons 
peut, après avoir procédé à trois sommations, juger lui-même le délinquant et 
demander à pouvoir procéder à l’exécution de ce jugement, à condition que 
cela ne soit pas préjudiciable au prieur à l’avenir dans des situations semblables. 
Solutions extrêmes pour lesquelles l’accord prévoit qu’elles ne sauraient être 
envisagées si les excès à sanctionner s’étaient produits dans la maison ou la 
« cheminade » du prieur, ou si les délinquants faisaient partie de la familia de ce 
même prieur de Brezons. Alors, il conviendrait d’appliquer les règles retenues 
et déjà mentionnées pour les affaires du même type survenues dans l’affar de 
Montréal ou sur les terres de Cézens 32.

Tant le point fort que constituait le lieu de Brezons pour la défense de la 
seigneurie que le symbole de pouvoir qu’il était depuis longtemps devenu pour 
le prieuré sanflorain interdisaient que puissent y être plantées des fourches 
patibulaires par le seigneur. Interdiction expresse lui fut effectivement faite. 
Seule autorisation d’y avoir un poteau lui fut donnée, limitée aux jours de 

30	 Accord, XIII.
31	 Les réflexions sur ce thème de la haute, moyenne et basse justice ne manquent pas. Pour 

une synthèse un peu ancienne mais lumineuse, R. Villers, Cours d’histoire des institutions 
politiques et administratives du Moyen  Âge et des Temps modernes (La justice), Paris, 
Les cours de droit, 1963-1964, p. 39-55. Pour un exposé de la question par un juriste du 
droit commun médiéval, A.I. Ferreiros éd., « Et merum et mixtum et bassa jurisdiccio tres 
sunt species jurisdiccionis diverse », Cuadernos de Historia del Derecho, vol. extra, 2010, 
p. 239‑253.

32	 Accord, XIII.



529

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

foire et de marché. Pis encore, la pose en fut sévèrement réglementée puisque 
ce poteau ne devait en aucun cas défigurer la perspective de l’église, planté 
qu’il devait être sur un de ses côtés et à au moins un jet de pierre 33. Et comme 
pour mieux affirmer l’incontestable supériorité judiciaire du prieur Garnier, 
il est rappelé avec insistance que Pierre de Brezons ne peut en aucun cas tenir 
ses assises (assisias) ni dans l’église de Brezons, ni dans son cimetière et pas 
davantage à Cézenc ou nulle part ailleurs sur les terres (propriatibus) du prieur 34. 
À n’en pas douter, la main de Garnier était présente à Brezons partout où elle 
pouvait l’être, le plus souvent par l’entremise de son prieur, ce qui entraînait 
obligatoirement un certain éclatement de la puissance prieurale. Garnier en 
avait tellement conscience qu’il profita de cet accord pour imposer un véritable 
inventaire de ses droits.

INVENTORIER

Un inventaire qui se voulait en même temps une manière de reprise en main 
des pouvoirs et des droits que les prieurs successifs avaient parfois un peu laissés 
en jachère. Pour ce faire, Garnier sait habilement jouer de sa position de seigneur 
féodal, tout en usant au mieux des innombrables droits seigneuriaux attachés 
au prieuré.

Cette position de seigneur féodal est affirmée avec beaucoup de force, aussi 
bien pour le castrum de Montréal que pour la moitié de la villa de Cézens 
et sa maison forte dont il est dit que le seigneur de Brezons les tient en fief 
(in feudum) du seigneur-prieur (domino priore) de Saint-Flour, alors même 
qu’il avait été rappelé dès les premiers termes de l’accord que ces deux points 
forts de la contestation restaient in proprietate du seigneur de Brezons 35. Il y 
aurait là situation quelque peu troublante si on donnait au terme proprietas 
son sens moderne. Une nouvelle fois, son usage est spécifique et tout différent 
du précédent puisqu’il s’agit simplement de garantir à Pierre de Brezons 
son domaine utile, ici qualifié de proprietas, aussi longtemps que durera 
la concession de fief. Fief pour lequel il doit faire au prieur reconnaissance, 
hommage et fidélité avec prestation de serment 36, comme il est de coutume 
à chaque mutation de vassal ou de seigneur, obligation toujours observée du 

33	 Ibid., XIX.
34	 Ibid., XXI. Cette nouvelle utilisation du terme proprietas est à relever. Cette fois ci avec les 

sens relativement neutre de « terres » ou « domaines ».
35	 Ibid., I.
36	 Sur le lien étroit entre castrum et serment de fidélité, voir H.  Débax, La Féodalité 

languedocienne. xie‑xiie  siècles. Serments, hommages et fiefs dans le Languedoc des 
Trenclavel, Toulouse, PUM, 2003, ici p. 157-162 (le castrum des fidélités).



530

temps des précédents prieurs et dont il convient de rapporter la preuve chaque 
fois qu’elle est effectivement accomplie 37. Qu’il s’agisse du castrum de Montréal 
ou de la domus fortis de Cézens, tous deux doivent à tout instant pouvoir être 
rendus au seigneur qu’il soit iratus ou pacatus, c’est-à-dire en paix ou en guerre 38. 
Cette clause de restitution, lumineusement analysée par Hélène Débax, « est 
loin d’être une formule figée ou insignifiante » dans la mesure où elle impose 
au vassal une obligation de restitution inconditionnelle et « à merci » de son 
fief-castrum 39. Le prieur est si fondamentalement attaché à cette obligation qu’il 
en précise encore la portée et le contenu à une autre occasion dans le cadre de ce 
même accord. Revenant sur son droit et celui de ses prédécesseurs de séjourner 
à plaisir (quamdiu voluerint) dans le castrum et la domus de Montréal, il rappelle 
avec quelque insistance que le seigneur de Brezons, tout comme ses successeurs, 
sont à cette occasion tenus de les rendre et de les libérer (reddere et deliberare) sur 
simple demande formulée par lettres scellées du sceau du prieur 40.

Forgé au coin des obligations les plus classiques des contraintes féodales, cet 
accord vise aussi tout naturellement les hommes du seigneur de Brezons qui 
vivent sur ses terres de Montréal et de Cézens. Tous sont tenus de répondre, une 
ou plusieurs fois par an, au moindre mandement (mandamentum) du prieur ou 
de l’un de ses messagers, de se rendre auprès de lui afin d’assurer la protection de 
sa personne et des terres du prieuré (pro tuitione personae suae et terrae prioratus), 
comme le font régulièrement les hommes du prieur (homines proprii). En cas 
de refus, il appartient alors au seigneur de Brezons de les contraindre par tous 
les moyens, ce à quoi il est obligatoirement tenu. Comme il doit aussi, chaque 
année, porter au prieur douze livres tournois payables en deux termes et à part 
égale, le lendemain de chacune des deux foires qui se tiennent dans la villa 
Sancti Flori 41, le neuf novembre et le premier juin. L’insistance avec laquelle le 
prieur évoque le caractère impérieux du paiement de cette redevance portable 
due par le seigneur et ses successeurs (debent et tenentur deferre apud Sanctum 
Florum, in domo dicti prioris) explique toutes les garanties dont il s’efforce de 

37	 Ibid., VI : « facere recognitionem et homatgium et fidelitatem prestare cum juramento, ut 
prout moris est, dicto domino Sancti Flori, in mutatione domini et vassalli  ». La formule 
«  mutante domino et vassalo  » est parfaitement conforme à la pratique auvergnate et 
elle devient au xive siècle une clause de droit commun. Sur ce point et sur la prestation de 
« foy » et hommage en général en Auvergne, R. Monboisse, L’Ordre féodal des « Montagnes 
d’Auvergne » du xiie au xve siècle, Aurillac, Impr. Moderne,1966, p. 103‑110.

38	 Accord, VI  : «  Quod castrum dicti Montis Regalis et dictam domum fortem de Cezens, 
dictus dominus de Brezons et heredes ipsius, seu successores, teneantur reddere iratus et 
pacatus, irati et pacati, dicto domino priori Sancti Flori et aliis prioribus […] ».

39	 H. Débax, La Féodalité languedocienne, op. cit., p. 202‑203. 

40	 Accord, VIII.
41	 L’expression est à souligner tant elle veut signifier l’importance prise par l’agglomération 

en ces dernières décennies du xiiie siècle.



531

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

l’entourer. À la moindre interruption de paiement, le seigneur de Brezons sera 
taxé d’une amende de vingt sous. Au cas où d’autres difficultés viendraient à 
s’élever si lui-même ou un de ses représentants n’interviennent pas pour les 
aplanir, il reste néanmoins tenu de déposer directement les sommes litigieuses 
entre les mains du doyen lui-même et de son juge ou celles de ses agents chargés 
de la perception de la leyde 42.

Le droit de gîte du prieur et de ses hommes, qu’il s’exerce sur les forteresses, 
châteaux, maisons fortes ou simples maisons destinées à l’habitation (caminatae) 
est rappelé à plusieurs reprises et souvent assorti de contraintes diverses alors 
imposées au seigneur de Brezons en sa qualité de vassal. Le prieur se plaît 
toujours à insister sur la faculté qu’il a d’exercer ce droit à tout moment et dans 
les conditions qu’il est le seul à déterminer 43. C’est le plus souvent l’obligation 
de procurer au prieur et à sa suite, bois de chauffage et bois d’œuvre qui est mise 
en avant. C’est vrai pour la maison forte de Cézens aussi qualifiée de caminata 
où, à chacune des ses venues, le prieur doit pouvoir librement s’approvisionner 
en bois de chauffage dans les forêts du seigneur de Brezons, droit qui ne saurait 
souffrir la moindre contestation (sine contradictione) 44. Il en va de même au 
château de Montréal dont les bois sont aussi mis à contribution gratuitement 
(franco modo et sine aliquo onere) à l’occasion de tous les séjours du prieur 45. 
Sur les terres de Brezons, la situation est plus complexe dans la mesure où le 
prieur de Brezons et ses hommes, résidents en quelque sorte permanents, sont 
autorisés à couper régulièrement du bois dans les forêts du seigneur de Brezons, 
qu’il s’agisse de bois de chauffage ou de bois destiné à la construction 46. Cela 
n’empêchait pas pour autant au prieur de Saint-Flour d’user des mêmes droits 
lors de ses séjours et de disposer lui aussi de bois de chauffage et de bois d’œuvre, à 
condition cependant de respecter les interdictions de coupe que pouvait décider 
le seigneur de Brezons à l’endroit de ses hommes, avec obligation toutefois pour 
lui d’indiquer de nouvelles zones à déboiser. Se sentant sans doute très menacé 
dans la libre disposition de ses droits sur ses propres bois, il fait introduire 
dans l’accord une clause par laquelle il se réserve le droit de pouvoir en vendre 
librement 47. Mieux encore, une véritable police de ces mêmes bois est mise en 
place. Confiée à des gardes du seigneur, elle permet de prévenir tout auteur de 

42	 Accord, XII.
43	 Par exemple Accord, V : « [Conventum et ordinatum fuit] quod dictus dominus prior Sancti 

Flori et habitans seu habitantes in dicta caminata seu habitaturi in dicta caminata possit et 
debeat », ou encore, ibid., VIII : « Et quod dictus prior Sancti Flori quicumque fuerit, quamdiu 
placuerit, ibidem morari possit […] ».

44	 Accord, V.
45	 Ibid., VIII.
46	 Ibid., XIV
47	 Ibid., XV.



532

coupe irrégulière qui doit être aussitôt livré au juge seigneurial compétent pour 
infliger une amende forfaitaire de sept sous, toujours susceptible d’être majorée 
en fonction de la valeur du bois illégalement coupé si elle lui est supérieure 48.

Ce droit sur les bois pour tous ceux qui bénéficient des avantages du doit 
de gîte se doublait aussi, au moins sur les terres de Brezons, tant au profit du 
prieur sanflorain que de son prieur de Brezons, d’un droit de dépaissance sur 
les pâturages du seigneur de Brezons. Identique à celui dont jouissaient ses 
hommes, ce droit ne devait en aucun cas devenir une coutume sans contrepartie 
au bénéfice de ceux des deux prieurs. Voilà pourquoi il était assorti du versement 
annuel, à la saint Michel, d’un cens à valeur purement récognitive d’une carte 
d’avoine par feu, étant bien entendu que le seigneur de Brezons ne pouvait 
prétendre acquérir sur les bénéficiaires de ce droit de dépaissance aucun autre 
droit, qu’il s’agisse d’un droit de justice ou d’un droit à un service quelconque 49. 
À cette amputation de ses droits sur ses pâturages et ses bois, le seigneur de 
Brezons était aussi contraint d’ajouter une réglementation minutieuse des 
espaces du village et de ses environs immédiats dont il n’était plus le maître. La 
place qui se trouvait devant le cimetière devait rester publique (publica), entendez 
ouverte à tous les sujets de l’ensemble de la seigneurie du prieur sanflorain, 
même si elle devait avant tout servir aux hommes du prieur de Brezons à battre 
leurs blés. Il était en outre prévu qu’avec ceux du prieur sanflorain, ils pouvaient 
aussi récolter, stocker et battre les blés sur toute l’étendue des terres du seigneur 
de Brezons, qu’elles soient en état d’être cultivées ou non et quelles que soient 
les paroisses concernées. À condition – mais n’était-ce pas une ultime clause 
de style ? – que le seigneur n’ait à en subir aucun dommage. Un dernier point 
litigieux important au cœur d’une seigneurie rurale, l’utilisation de l’eau, était 
réglé à l’amiable et au mieux des intérêts de chacun. À Pierre de Brezons était 
reconnu le droit d’irriguer ses prairies en utilisant les eaux en provenance des 
terres du prieur, à condition d’en user en temps opportun et sans dommage pour 
le prieur et ses hommes auxquels était reconnu un droit strictement identique 
à partir des terres (proprietas) du seigneur 50. Enfin était confirmé en faveur du 
prieur de Brezons et de ses hommes le droit de pêcher dans la rivière Brezons, 
depuis le mas de Farreyre jusqu’au village de Brezons 51.

Ainsi prenait fin, au terme de longues tractations, un conflit dont le seigneur-
prieur avait géré la solution en utilisant souvent un vocabulaire trompeur, sans 

48	 Ibid., XVIII.
49	 Ibid., XVI.
50	 Ibid., XXIX.
51	 Ibid., XVII.



533

albert rigaudière    D
e la querella à la concord

ia

doute pour laisser à penser que les deux parties avaient été en permanence 
placées sur un pied d’égalité. Même s’il est répété qu’elles ont négocié pour 
trouver un terrain d’entente (tractaverunt) et qu’elles se sont mises d’accord à 
l’amiable (amicabiliter inter se concordasse), la réalité du discours est tout autre. 
Le nombre de fois où revient l’expression conventum et ordinatum fuit inter partes 
pour présenter des décisions avant tout favorables au prieur laisse à penser que 
son ordinatio l’a toujours emporté sur la convenientia des parties. Et le contenu 
de l’ordinatio dont il est fait mention juste avant les formules finales l’emporte 
de toute évidence sur la philosophie de la concordia qui lui est immédiatement 
juxtaposée. Comme pour donner encore au dernier moment l’illusion d’une 
entente parfaite retrouvée. Certes, les parties jurent d’un même serment de 
respecter leurs obligations et chacune s’engage aussi à verser une même amende 
de cent marcs d’argent en cas de violation de la parole donnée, amende à payer 
par moitié à la partie adverse et par moitié au roi. Chacune souscrit aussi la 
même et longue liste de renonciations. Mais les engagements que prennent, 
au terme de cet accord, le prieur Garnier et Pierre de Brezons ne sont ni de 
même nature, ni de même poids. Tout seigneur qu’il est, Pierre se reconnaît 
vassal de Garnier sans contrepartie notoire apportée aux rudes conditions qui 
lui sont dictées. Et Garnier a de plus la grande habileté de confier tout litige 
éventuel à venir aux bons soins du roi qu’il appelle à son secours. Il le fait en 
imposant à Pierre de Brezons l’intervention d’un notaire royal pour rédiger et 
sceller cet accord sur lequel le sceau de la chancellerie royale valait, pour l’avenir, 
attribution automatique de compétence des contentieux qui pouvaient naître 
autour de son application. Le pouvoir royal était là désormais, comme appelé 
par le seigneur-prieur pour l’aider à discipliner des vassaux parfois rebelles, mais 
aussi à faire en quelque sorte contrepoids à l’influence chaque jour grandissante, 
dans la vie de la cité, de l’universitas Sancti Flori et de ses burgenses, eux-aussi ses 
vassaux. Une nouvelle page d’histoire.



534

Zones d’influence du prieur avec limites approximatives de ses fiefs



QUATRIÈME PARTIE

Écrire l’histoire : méthodes et outils  
de l’historien du xxie siècle





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

537

LA LIGNÉE DE MARTIAL.  
LISTE ÉPISCOPALE ET MÉMOIRE DU PASSÉ

Jean-Pierre Poly 
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

And did Those feet in ancient time

Walk upon England’s mountains green ?[…]

And was Jerusalem build here,

Among these dark satanic mills ?

Bring me my bow of burning gold,

Bring me my arrow of desire,

Bring me my spear: o clouds unfold !

Bring me my chariot of fire 1 ! 

Le xie siècle paraît un temps déraisonnable. Une culture populaire fort 
ancienne, qui n’avait que peu à voir avec celle des auteurs antiques, se manifesta 
alors dans les écrits des lettrés 2. Cette poussée de l’imaginaire se fraya même un 
chemin dans un type de document où on ne l’attendait guère, la liste épiscopale 
qui, à l’image des vieux fastes consulaires par lesquels on avait compté le temps 
de l’Empire, établissait dans chaque cité la succession légitime des prélats 3. La 
chronologie des règnes, qui avait remplacé les années consulaires, était au fil 
du temps devenue moins sûre et les règnes eux-mêmes chancelaient. Quand 
vint l’an mil, les moines et les clercs restés fidèles à la bonne nouvelle étaient 

1	 «  Ces pieds au temps jadis ont-ils marché dans nos vertes montagnes  ? […]. Elle était là, 
Jérusalem, parmi ces noires fabriques du Diable ? À moi mon arc fait d’or qui flambe, À moi 
ma flèche de désir, Et mon épée, nuages ouvrez-vous, À moi mon chariot de feu. », W. Blake, 
Milton. Preface (1804), éd. E.R.D. Maclagan et A.G.B. Russel, The Prophetic Books of William 
Blake. Milton, London, H.A. Bullen, 1907, p. 2.

2	 On reconnaît la perspective de Jacques Le Goff, avec son emblématique étude sur le dragon 
de saint Marcel dans «  Culture ecclésiastique et culture folklorique au Moyen  Âge, saint 
Marcel de Paris et le dragon », dans id., Pour un autre Moyen Âge. Temps, travail et culture en 
Occident, Paris, Gallimard, 1977, p. 236‑279.

3	 Voir la réutilisation des diptyques consulaires par les clercs à Limoges infra. À Bourges voir 
L. Duchesne, Fastes épiscopaux de l’ancienne Gaule, Paris, Thorin et fils, 1915, 3 vol., t.  II, 
p. 21 (désormais abrégé FE).



538

las de ne plus compter que sur eux-mêmes. Bon gré mal gré, ils s’engagèrent 
dans les luttes du siècle 4. Dans les scriptoria des églises majeures, les plus savants 
se mirent au travail pour écrire ou réécrire des listes épiscopales qui fussent 
continues, sans vacances ni déviances, et complètes, remontant jusqu’aux 
apôtres, jusqu’à ce Pierre sur lequel l’Église, selon un calembour qui devait 
durer, avait été bâtie. Une fois rédigées, les listes devinrent paroles d’Évangile, 
même si, dès leur rédaction, les critiques n’avaient pas manqué 5.

Bien plus tard, quand l’histoire commença à s’écrire comme nous l’écrivons 
encore, quand la prodigieuse aventure des Bollandistes eut construit ce 
monument que sont les Acta sanctorum, vint Monseigneur Louis Duchesne. 
Il osa s’attaquer aux vieilles listes pour en dénoncer la fausseté et en proposer 
d’autres censées plus conformes à la réalité historique. Les réactions furent 
vives. Occupé à les combattre, Duchesne ne prit pas garde à ce qu’il écartait 
en n’envisageant les créations du passé que pour en démontrer la fausseté 6. Les 
historiens sont aujourd’hui plus relativistes : « dans leur travail rédactionnel, 
les hagiographes étaient des écrivains comme les autres, réceptifs aux modes 
de leur temps » 7. Mode est ici un peu faible : les fantasmes forgés au xie siècle 
avaient leur vérité profonde, qui exprimait les combats incertains et les espoirs 
de leur époque.

Nous offrons à Michel Sot, une étude dans un domaine qu’il a lui-même 
fréquenté, l’examen de la liste épiscopale de Limoges. Au début de l’épiscopat 
de Jourdain en 1022, elle comptait trente-sept noms 8. Quelques années après, 

4	 « On considérait que les textes contenant la mémoire du passé pouvaient aider à ce grand 
œuvre dont les abbayes étaient alors les ateliers, à la construction du royaume de Dieu », 
G. Duby, L’An Mil, Paris, Gallimard, 1980, p. 20.

5	 Sur l’apostolicité de saint Denis soutenue par Hilduin, critiquée par les Genovéfains, voir 
M. Heinzelmann, « L’exemple de la tradition manuscrite des Vies de sainte Geneviève », 
dans M.  Heinzelmann (dir.), Manuscrits hagiographiques et travail des hagiographes, 
Sigmaringen, J. Thorbecke, coll. « Beihefte der Francia, 24 », 1992, p. 9 ; sur celle de Martial 
soutenue par Adémar de Chabannes, critiquée par Benoît de Cluse, voir R. Landes, Relics, 
Apocalypse and the Deceits of History. Ademar of Chabannes. 989‑1034, Cambridge (Mass.)/
London, Harvard UP, 1995, p. 228 ; sur la découverte de la tête du Baptiste critiquée par 
Adémar, Chronique 3, 56, éd. J. Chavanon, Paris, A. Picard et fils, 1897, p. 179 (éd. P. Bourgain, 
Turnhout, Brepols, 1999, non vidi)  ; sur l’apostolicité des martyrs de Sens Savinien et 
Potentien, voir FE, II, p. 310.

6	 Il le fait par exemple en FE, II, p. 103, pour ce qu’il appelle « les légendes d’Aquitaine ».
7	 F.  Dolbeau, «  Les hagiographes au travail  : collecte et traitement des documents écrits 

(ixe‑xiie  siècles)  », dans M.  Heinzelmann  (dir.), Manuscrits hagiographiques et travail des 
hagiographes, Sigmaringen, J. Thorbeke, 1992, p. 49-76, ici p. 49 ; P. A. Sigal, « Le travail des 
hagiographes aux ixe‑xiie s. », Francia, 15, 1987, p. 149.

8	 Une lettre de l’évêque Jourdain à Benoît VIII (PL, 141, col. 1158) énumère quatre premiers 
noms d’évêques et le rang de Jourdain, 37e après Martial, ce qui permet de présumer les 
noms d’une première liste telle qu’elle était à son ordination, FE,  II p.  47  : voir ici notre 
annexe (liste anonyme). Une deuxième version est une reprise augmentée par Adémar 



539

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

grâce à Adémar de Chabannes, elle en avait quarante-quatre 9. Deux siècles plus 
tard Bernard Itier, en la rectifiant, fit en sorte de rester au même chiffre. La liste 
fixée, il n’y eut plus qu’à la tenir à jour 10. Les rédacteurs avaient écrit le passé à 
partir de ce qu’avaient laissé les siècles précédant. En considérant le matériau 
qui nous est parvenu et les remplois qu’ils en firent, nous distinguerons trois 
étapes : leur passé immédiat, les temps carolingiens et post-carolingiens, quand 
une noblesse unifiée avait commencé à se forger (I) ; leur passé médiat, post-
antique, où une noblesse encore romaine, vaguement sentie comme ancestrale, 
avait tenu l’Église (II) ; leur passé fondateur, quand l’Église, à la fin de l’Empire, 
s’était établie à travers des luttes que les rédacteurs ignoraient ou préféraient 
oublier (III).

L’UNIFICATION DE LA NOBLESSE

Dans cette première période, de ca 770 à 1022, douze évêques s’étaient 
succédé durant 250 ans, une succession qui semble complète malgré la durée 
moyenne assez élevée des épiscopats. Que nous dit cette partie de la liste, 
et comment les rédacteurs la réécrivirent-ils ? Aux yeux des modernes, s’y 
manifeste un phénomène remarqué, la germanisation de l’onomastique 
épiscopale. Les noms germaniques sont devenus majoritaires, 10 sur 12. 
On a vu dans ce phénomène la marque d’une emprise franque sur le Midi, 
avec les changements culturels que cela supposait 11. À y regarder de près, le 
phénomène est plus complexe. Les trois derniers noms de la liste, Hildgar, 
Hildwin, Gerald, sont certes germaniques. Ce sont ceux de trois cadets de la 
famille vicomtale de Limoges, rameau d’une famille franque, celle d’Hilduin 
abbé de Saint-Denis et du comte Gerold 12. Mais une fois à Limoges, les 

(annexe  col.  2) complétée jusqu’à Géraud  II (1140‑1177)  ; les noms n’ont pas de durée 
d’épiscopat indiquée, sauf Géraud (1012‑1022) et peut-être Jourdain (1023‑1051/1052  ; 
transférée par Adémar en tête de liste, à l’épiscopat de Martial ?) ; ces durées ont dû être 
reprises à la première liste, faite sous l’épiscopat de Géraud, mise à jour à la mort de 
Jourdain.

9	 Le rôle d’Adémar, et la situation politique et sociale du Limousin à l’époque ont été 
remarquablement étudiés par R. Landes, Relics, Apocalypse, op. cit.

10	 La version de Bernard Itier reproduit une liste reprise d’Adémar tenue jusqu’au prévôt 
Guillaume  ; elle porte ensuite les dates d’épiscopat (sauf pour deux évêques) jusqu’à 
Bernard de Savenne (1219‑22  juillet 1226)  ; elle fut complétée jusqu’à Guillaume du Puy 
(1235), puis jusqu’à Gilbert de Malemort (1275‑1294). Voir ici notre annexe col. 3.

11	 M. Rouche, L’Aquitaine des Wisigoths aux Arabes, naissance d’une région (418‑781), Paris, 
ÉHÉSS/J. Touzot, p. 177‑182.

12	 Ch.  Settipani, La Noblesse du Midi carolingien. Études sur quelques grandes familles 
d’Aquitaine et du Languedoc du ixe au xie siècles, Oxford, Prosopographica et genealogica, 
2004, p. 193-195, 266, résume la bibliographie.



540

alliances de la famille n’étaient pas forcément franques, comme le montrent 
les deux noms précédant : Ebolus est passé à la fin du siècle chez les comtes 
de Poitiers malgré leur origine franque mais était porté à Limoges bien plus 
tôt avec Ebbo/Ebulus, quelques places en amont de la liste et un autre Ebulus 
à son début 13 ; Turpion, des sires d’Aubusson, est déjà attesté dans la famille 
des comtes d’Angoulême, éteinte et remplacée après 866 par un rameau de 
la parentèle d’Hilduin de Saint-Denis, mais dès la fin du ve siècle est porté 
par un tribun qui demeurait entre Clermont et Toulouse 14. L’idéal culturel 
de l’évêque Turpion n’avait rien de germanique. La Vie de Géraud d’Aurillac, 
écrite pour lui par l’abbé Odon de Cluny, fils d’un noble qui connaissait « les 
lois de Justinien », affirme que Géraud, descendant d’Aredius de Limoges et 
de Césaire d’Arles, observait le droit romain 15. 

Non seulement la germanisation onomastique peut s’accommoder de la 
romanité, mais elle ne se confond pas avec la francisation. L’évêque OdWacar 
porte un nom saxon qui était au ve siècle celui d’un roi-pirate des îles de la Loire 
et des pays d’Herbauge et de Mauge 16. Il semble qu’il soit un descendant de cet 
« Odo premier roi d’Aquitaine », le duc indépendant de ce nom (ca 700‑735), 
lui-même fils d’un *RaginMund « comte de Limoges » 17. Le prédécesseur 
d’Odoacre se nommait *RaginBerht. En 779, Charlemagne mit à la tête d’un 
royaume d’Aquitaine prétendu autonome son jeune fils Louis 18. Raginbert 
devint le chapelain de celui-ci et remplaça sur le siège épiscopal Ebbo/Ebulus 

13	 L’hypocoristique est porté par Ebo bituricus, fondateur de Déols, voir Adémar, Chron. 3, 21, 
éd. J. Chavanon, p. 141.

14	 L. Auzias, L’Aquitaine carolingienne, 778‑987, Toulouse, E. Privat, 1937, rééd. Pau, Princi 
Negue, 2003, p. 164.

15	 J. Schneider, « Aspects de la société dans l’Aquitaine carolingienne d’après la Vita Geraldi 
Aureliacensis  », CRAI, 1973, p.  9. Justinien est ici celui des novelles de l’Epitome Juliani. 
Le Turpin légendaire, inspiré de Tilpin de Reims, relève en revanche de la culture et de la 
politique de l’aristocratie du Nord de la France, voir G.M.  Spiegel, Romancing the Past. 
The Rise of Vernacular Prose Historiography in Thirteenth-Century France, Berkeley/Los 
Angeles/London, California UP, 1993, chap. II.

16	 Grégoire de Tours, Decem Libri  II, 18-19. C’est le nom du roi des Skyres, général en Italie 
en 476-493, voir A.H.M. Jones, J.R. Martindale, Prosopography of the Later Roman Empire, 
Cambridge, Cambridge UP, 1971-1992, 4 vol., t. II, p. 791 (ci-après abrégé PLRE).

17	 M.  Rouche, L’Aquitaine, op.  cit., p.  108,  114  ; assimilé au roi Eudes par Adémar, 
Chron.  3, 20, éd.  cit., p.  139 (version  C), pas seulement selon son imagination selon 
R.  Landes, Relics, Apocalypse, op.  cit.,  p.  135. Odoacre avait donné un bien propre 
à Rempnat/*Raginmondiacum (Haute Vienne, Limoges, Eymoutiers), voir J.  de  Font-
Réaulx, «  Cartulaire du chapitre de Saint-Étienne de Limoges  », Bulletin de la société 
archéologique et historique du Limousin, 69, 1922, n° 4. Cf. le Raga(n)mundus qui escorta 
Colomban de Luxeuil à Nantes pour Thierry II et le Ragnovald, dux en Périgord-Agennais 
pour Gontran en 581-584, PLRE, III, p. 1075‑1077.

18	 Les Aquitains Mo(n)dGisel et RagnGisl à Troyes à la fin du viie siècle, deux rangs après Lupus, 
FE, II, p. 450.



541

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

retiré à Solignac 19. Après la défaite de Roncevaux, Charles tentait une politique de 
balance, ménageant les familles régionales mais installant des groupes de vassaux 
« de race franque » 20. Raimbert et Odoacre devaient être des nobles aquitains 
ralliés à Charles.

Les choses avaient pourtant changé dès l’évêque *Stoddeal 21. À Paris, l’abbé 
Hilduin découvre l’apostolicité de saint Denis, et les Limougeots commencent 
à insinuer celle de Martial, écrivant la Vita Ia et un recueil de miracles 22. Les 
chanoines remplacent les moines et à la place de la vieille église du Sépulcre 
est édifiée une grande nef dédiée au Sauveur. Le corps de Martial y est exposé 
avant que de mauvaises pluies incitent à le remettre dans la crypte où il avait été. 
Stodilus sut s’adapter, passant de la fidélité de « l’autonomiste » Pépin II à celle 
du « centraliste » Charles le Chauve. Les évêques suivant, nommés par ce roi, 
paraissent venir de Neustrie : l’hypocoristique Aldo est un radical repris dans la 
famille vicomtale à la fin du siècle 23. Geilo/*Geilbold pourrait être francique 24. 
Anshelm rappelle les noms en Ans- répandus sur la Basse-Seine 25. À la fin du 
siècle le pouvoir carolingien s’effondre ; c’est alors que réapparaissent les noms 
antiques. Une certaine francisation du Midi au ixe siècle n’est pas niable, elle était 
moins profonde que la germanisation de l’onomastique épiscopale inciterait à 
le penser. Plus que les traditions qui formaient la culture de la noblesse post-
carolingienne, ce qui importe c’est son unification.

Comment les rédacteurs ont-ils traité cette partie de la liste ? Il n’y a guère de 
décalage entre la succession que nous pouvons reconstituer et celle qu’ils ont 

19	 Raginbert, fils du duc Radebert, 654-663, H. Ebling, Prosopographie der Amtsträger des 
Merowingerreiches, München, Fink, coll. « Beihefte der Francia, 2 », 1974, p. 202‑203.

20	 M. Rouche, L’Aquitaine, op. cit., p. 131.
21	 À Lorsch au viiie siècle, voir E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch, t. I, Personennamen, 

Nordhausen, Föstermann, 1856, col. 1119 (stod/stat) ; à Beaulieu en 860, voir M.‑Th. Morlet, 
Les Noms de personne sur le territoire de l’ancienne Gaule du vie au xiie siècle, t. I, Les Noms 
issus du germanique continental et les créations gallo-germaniques, Paris, Éditions du 
CNRS, 1971, p. 199.

22	 R. Landes, Relics, Apocalypse, op. cit., p. 55 sq., examine les rapports entre les différentes 
versions.

23	 Voir supra, n. 14.
24	 Un Ge(i)lbold en 786 à Gorze et au xe siècle à Beaulieu, voir M.‑Th. Morlet, Les Noms de 

personne, op. cit., p. 98 ; pour Geilo, abbé de Tournus (868-870), évêque de Langres (881-
888), fils d’un comte poitevin Geilon dont le domaine avait une église dédiée à Fronimius 
(évêque de Metz du ve siècle, FE,  III, p. 55), Saint-Freigne (Charente, Ruffec, Mesle), voir 
R.  Poupardin, Monuments de l’histoire des abbayes de Saint-Philibert, Paris, Champion, 
1905, p. XXXVIII, p. 85 ; Ch. Settipani, La Noblesse, op. cit. p. 284.

25	 J.-P.  Poly, «  Agricola et eiusmodi similes  », dans M.  Sot  (dir.), Haut Moyen  Âge, culture, 
éducation et société, Études offertes à Pierre Riché, Nanterre/La  Garenne-Colombes, 
Publidix/Éditions européennes Erasme, 1990, p. 197.



542

établie 26. Ils étaient tenus par le témoignage de leurs anciens 27, conforté par des 
écrits, quelques actes, des notes chronologiques ou des obits dans les calendriers 
de nouveau calculés, des tombes dans l’église dédiée au Sauveur.

Trois des noms sont donnés sous forme diminutive, Ebbo, Aldo, Geilo. 
Les diminutifs, fréquents dans l’usage, l’étaient beaucoup moins dans les 
listes épiscopales. Sur un peu plus de 1440 noms recensés par Duchesne, 
5% seulement sont des hypocoristiques, et au sud de la Loire on ne trouve 
qu’à peine un quart de ces 5%, en général au ixe siècle 28. La forme familière 
donnée aux trois noms pourrait indiquer l’influence de la tradition 29. Mais les 
diminutifs avaient une autre utilité. À une époque où les noms germaniques 
l’emportent sur les noms romains, ils maintenaient ceux-ci en les rapprochant 
des hypocoristiques germaniques : Ebbo pouvait aller pour E(u)bulus ou pour 
Eberulfus et Ebericus. Entiers ou hypocoristiques, les noms ont été rajeunis par 
les rédacteurs. Regimpertus est devenu Raimbertus chez Adémar, et Bernard 
Itier, lisant mal la forme ancienne, la romanisera à moitié en Remigibertus. 
De même pour Aldo et ses parents probables de la fin de la liste, cadets des 
vicomtes : certaines chartes et les listes donnent des formes en Ald/Eld qui ne 
sont ici nullement les radicaux germaniques ald ou eld, « vieux » ou « noble », 
mais la prononciation romane de l’ancien Hild-, « Héros ». Dans la mémoire du 
xie siècle, la germanisation de la liste n’est pas perçue. Les noms des nobles francs 
ont pris la forme romane, ils sont considérés comme des gens du pays.

C’est au-delà du pouvoir qu’ils avaient exercé au nom de la parentèle de 
Charles que commençait un passé plus étranger aux rédacteurs.

LE TRAIN DES SÉNATEURS

On observe au milieu du viiie siècle une lacune générale des listes. Les sécularisations 
des conquérants, sauvages avant d’être organisées – precariae verbo regis – en 
supprimant les menses ont entraîné l’interruption des successions épiscopales 30. 

26	 Christian près d’Aldo (Christina chez les vicomtes de Limoges) comme Cessator remplaçant 
Autsind, sont sans doute des mentions marginales intégrées dans sa liste par Bernard Itier ; 
infra, annexe n. 35 et 30.

27	 Adémar de Chabannes se targuait d’être parent de l’évêque Turpion et connaissait bien 
la famille vicomtale  ; dans sa Chronique, il reprend les vieilles Annales et commence à 
intercaler des souvenirs au livre  III, chap. 16, souvenirs qui deviennent plus nombreux à 
partir de la fin du ixe siècle.

28	 Au Nord dès le début du viie siècle.
29	 Pour Ebbo/Ebulus et Geilo/Gerbosus/*Geilbold, voir notre liste reconstituée no 24 et 29. 

Aldo, chez Adémar, De abbatibus lemov., PL, 141, p. 81, et dans les Annales de Saint-Bertin, 
éd. F. Grat et al., Paris, C. Klincksieck, 1964, p. 130 : « exordinator potius quam ordinator ».

30	 J.-P. Poly, « Agricola et eiusmodi similes », art. cit., p. 227.



543

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

Passé cette lacune, le segment le plus récent est le plus obscur, le plus ancien est 
moins mal connu. À cet égard les rédacteurs de la liste n’étaient pas mieux lotis que 
les historiens d’aujourd’hui.

Le segment du viie siècle se caractérise par le début du phénomène de germanisation 
onomastique. On l’observe dès 626/627 chez un des candidats à l’élection, 
*Elchenberht ; il se renforce à la fin du siècle avec Autsind, Ageric et Erminmar. 
Là encore, la germanisation des noms ne signifie pas forcément celle de la culture. 
Elkenberht porte un nom dont le premier radical est identique à celui d’Elkenfrida, 
la mère de Rusticus et Didier évêques de Cahors, d’une famille sénatoriale 31. De 
même, le second radical du nom d’Austind se retrouve dans Renosind, l’autre nom 
du noble Eustadius frère de saint Aredius, aussi une famille sénatoriale. Mais le noble 
Sacerdos, abbé près de Sarlat, abdiqua après un court épiscopat et l’Erminmar qui 
le remplaça devait être parent d’un Ermerius/*Erĭnarius/*Erminhar, en 627/628 
maire du palais de Charibert II roi d’Aquitaine 32.

Avant l’arrivée des prélats au nom germanique, le siège avait été successivement 
occupé par deux évêques originaires de Bourgogne, Ferréol et Asclepiodotus, 
qui semblent avoir dû leur nomination au roi Gontran, guère enclin à favoriser 
la noblesse régionale après le coup d’État de Gundovald 33. Peu après, l’ex-
martyriarius Lupus, préféré comme évêque par Clothaire en 626/627, pourrait 
lui aussi être venu de Bourgogne avec Asclépiodotus 34, et son successeur 
Simplicius doit être originaire d’Autun 35.

Félix, successeur de Simplicius, conscient de la méfiance royale envers les 
Aquitains et désirant à tout prix regagner l’évêché, n’hésita pas à offrit de 
l’argent à son « pays » saint Éloi pour appuyer sa candidature 36. À la fin de son 

31	 J. Dufour, Les Évêques d’Albi, de Cahors et de Rodez, Paris, CTHS, 1989, p. 51‑52.
32	 Domaine près de Fontenay-le-Comte, avec saint Hermand et sainte Hermine, et l’inquiétant 

L’Hermenault, *Erminholt, le Bois d’Ermin/Wodan, dans le petit pays saxon d’Herbauge ? 
ChampGillon évoque le comte Geilo. À rapprocher de l’Erminbert vir ill. de Bourgogne 
(Lassois) en 632, le même qu’Erminus duc franc en 636/637 avec Dagobert dans l’armée 
de Bourgogne, voir H.  Ebling, Prosopographie der Amtsträger des Merowingerreiches, 
von Clothar II (613) bis Karl Martel (741), München, coll. « Beihefte der Francia, 2 », 1974, 
p.  140 et PLRE,  III, p.  451. C’est aussi le nom d’un évêque de Périgueux représenté au 
concile de Granon en 662/675, voir Les canons des conciles mérovingiens (vie-viie siècles), 
trad. J. Gaudemet et B. Basdevant, t. II, Paris, Le Cerf, SC, 354, 1989, p. 566.

33	 Annexe n. 11 et 12 de la liste anonyme.
34	 AASS, Maii, V, p. 172 ; pour le nom, supra, n. 20 ; Chalon 601 (AASS, Ian, III, p. 392), FE, II, 

p. 193 ; Sens 614, originaire d’Orléans, partisan de Thierry III exilé par Clotaire II à Brinon/
Brillon (près de Chereng ; AASS, Sept., I, p. 248), FE, II, p. 412.

35	 Annexe n. 13 de la liste anonyme.
36	 Sur Félix de Bourges, apparenté aux Ruricii, voir Ch.  Settipani, «  Ruricius  Ier, évêque de 

Limoges et ses relations familiales », Francia, 18, 1991, p.  195-222, ici p. 204. Sur le duc 
d’Aquitaine, M.  Rouche, L’Aquitaine, op.  cit., p.  98  ; il aurait pris pour insigne l’anneau 
sigillaire de Valérie, la considérant comme sa parente ? Ibid., p. 512, n. 88 et p. 381.



544

épiscopat, un autre Félix est installé comme « patrice » à Toulouse pour contenir 
les Gascons, nomination due au maire du palais Ébroïn. L’auteur des Miracles 
de Saint Martial 37, admirateur du centralisme, louange Félix et dénonce son 
successeur Loup, « un serviteur qui voulut être l’auteur de (une lignée portant) 
son nom ». Un homme de moindre origine donc, qui prit le pouvoir, s’entoura 
de vagabonds et de bannis et se révolta contre les rois 38. L’évêque Félix et son 
homonyme le « patrice » seraient parents des Ruricii qui avaient tenu le siège un 
siècle auparavant, tandis qu’Adelphius II pourrait descendre des Anicii 39.

Avant la période bourguignonne, ces deux familles sénatoriales s’étaient 
succédé sur le siège épiscopal. Les Ruricii, au début du vie siècle, avaient leurs 
tombes à Saint-Augustin, l’église funéraire fondée par Rurice II. Pour eux, 
le lettré italien Fortunat avait fait une épitaphe qui célébrait, dans le style 
gongoresque cher à cette époque « les Rurice, double fleur, auxquels Rome a 
été jointe par la parenté suprême des Anicii ». Les deux Rurice, grand-père et 
petit-fils, ne sont donc pas des Anicii, ils se sont alliés à eux 40.

C’est au ive siècle que les Anicii avaient siégé à Limoges. Albinus/Albinianus, 
Hermogenius/Hermogenianus, Adelphius sont alors enterrés dans ou près d’un 
ancien mausolée familial où reposaient une Valeria. Ces noms sont ceux des Anicii, 
ou plutôt des familles régulièrement alliées à eux et qui en sont devenues comme 
leurs branches, les Petronii, les Valerii, les Albini 41. Un Valerius était préfet de 
cavalerie à Sétif ca 300 et un autre prêtre provincial en 364/367 ; le comes Valerius 
et son épouse Adelphia, chrétiens, sont inhumés en Sicile ; Valerius Adelphius 
Bassus en 383/392 est gouverneur de Campanie, et cette famille est elle-même liée 
à des Aradii chez lesquels on trouve Proculus, proconsul d’Afrique en 340 et deux 
Valerius Proculus. Deux des Albini ont été gouverneurs de Numidie en 364/367 
et 388/392, possessionnés dans la province. Albina était amie d’Augustin et 

37	 Miracula S. Martialis, éd. MGH, SS. XV, p. 280. Les livres I et II ont été rédigés peu après 813 
(II, 19-20  ; cf.  Adémar, Chron.  3, 16,  C), «  à cette époque, le corps de saint Martial était 
encore dans la crypte » (II, 16) ; le livre III après 852/853 (III, 25) : Charles y remplace Pépin 
comme roi d’Aquitaine, avec des miracles de 855 (III, 26) et de 854 (III, 27-28). L’auteur est 
ironique envers les Francs qui dévastaient les moissons et pillaient les églises « bien qu’ils 
se conduisent pacifiquement et pieusement presque par nature », licet pacifice ac religiose 
quasi naturaliter habeantur. La mémoire de Loup est attachée à un calice d’or « qu’on voit 
encore aujourd’hui […] avec écrits les noms des deux prêtres ses collègues » (II, 13).

38	 Loup, « unus puer […] qui et auctor nominis sui adesse voluit », ibid., II, 14 ; il se révolta en 
s’appuyant sur les bannis d’Ébroïn ; exigeant les serments de fidélité, il devait éliminer ceux 
qui le lui refusaient,ainsi l’évêque de Toulouse Erembert, un Franc de la Seine renvoyé à 
Fontenelle en 672.

39	 Infra, n. 41.
40	 Fortunat, Carmina IV, 5, éd. MGH, AA, IV, p. 82 ; PLRE, II, p. 960, stemma 16, p. 1319, et III, 

p. 1099.
41	 M.  Heinzelmann, Bischofsherrschaft in Gallien, Zürich/München, Artemis Verlag, 1976, 

p. 216.



545

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

les Mélanie ses descendantes sont possessionnées en Afrique et en Sicile 42. Si 
Fortunat rappelait l’alliance des Anicii et des Ruricii, c’est que le prestige des 
premiers légitimait la présence des seconds sur le siège de Limoges.

Pour le temps des sénateurs, les rédacteurs de la liste n’avaient guère plus de 
renseignements que les historiens. Les chartes et les gesta municipalia avaient 
disparu, restaient parfois des testaments conservés par les églises bénéficiaires, 
des tombes péri-urbaines, des mentions calendaires, quelques objets précieux. 
Tout cela entretenait une conscience diffuse du passé romain. Lorsque bien 
plus tard les moines de Saint-Junien forgèrent une Vie de Ruricius Proculus, 
fils probable de Constantius fils de Ruricius, ils ornèrent la reliure avec une 
tablette d’ivoire distribuée par Flavius Constantius Felix lors de son consulat 
en 428, sans doute donnée par l’évêque à l’abbaye 43. Le segment du viie siècle 
était le plus confusément perçu. Dans les Vies de saint, les dates royales n’étaient 
pas claires, les tombes étaient à présent dans des églises campagnardes où les 
communautés étaient les victimes faciles des guerres et des exodes. Restait la 
mémoire paysanne, guère portée sur la chronologie 44. Parmi les dix évêques qui 
s’étaient alors succédé, deux paires sont mal placées : Simplicius et Félix, cités 
par la Vie de saint Éloi conservée à Solignac, Ageric et Sacerdos, connus par celle 
du second, abbé près de Sarlat.

D’un mal on peut tirer un bien. La confusion offrait aux rédacteurs 
d’intéressantes possibilités. Celui de la première liste avait ajouté les noms des 
deux candidats malheureux à la nomination royale en 626/627 45. Adémar allait 
être plus audacieux. Le nom complet d’un évêque pouvait être conservé dans 
les épitaphes et les obits, tandis que l’hypocoristique l’était par la tradition 
orale et les Vitae. Grâce à ces doublons, Adémar ajouta trois noms à la liste 46. 

42	 PLRE, I, p. 941 et stemma 7, p. 1133. PLRE, I, p. 33-34, 592, PLRE, II, p. 50-51. Voir M. Aurelius 
Valerius Valentinus gouverneur de Numidie ; Stephania, sœur de Fl. Anicius Probus Faustus 
en Italie, 509-512, PLRE, II, p. 1028.

43	 Ruricius of Limoges and Friends, trad.  R.W.  Mathiesen, Liverpool, Liverpool  UP, coll. 
« Translated texts for historians, 30 », 1999, p. 21 ; sur Constantius Felix, voir G. Zecchini, 
Aezio, l’ultima difesa dell’occidente romano, Roma, L’Erma du Bretschneider, 1983, p. 141 et 
pour sa parenté, Ch. Settipani, « Ruricius Ier », art. cit. p. 195.

44	 Dans la liste de Bernard Itier, Autsindus est remplacé par Cessator, « Paresseux », un curieux 
nom pour un évêque ; Cessadre ou Se(s)tier – langues romane et française coexistent en 
Limousin – était perpétué dans la titulature d’une église ; était-ce un surnom dépréciatif 
ajouté à l’obit au 15  novembre  ? En dehors de la liste, Autsind n’est connu que par sa 
souscription à une charte mancelle de 683.

45	 Sans doute les trouva-t-il sur le document écrit pour l’élection, supra, n. 39.
46	 Sur le rapport tombe-obit, H.  Delehaye, Cinq leçons sur la méthode hagiographique, 

Bruxelles, Société des Bollandistes, 1934, p. 32  ; un hypocoristique dans la Vie de saint 
Theau, AASS, Ian., I, p. 380.



546

Surtout, il procéda à un astucieux décalage : jouant sur la proximité des noms 
Ruricius et Rusticus, il transféra les deux Ruricii du vie siècle à la place du 
Rusticus du viie et les remplaça à leur rang primitif par deux Rustici dont l’un 
était de son invention. Ainsi, au lieu des sept évêques qui, dans la première liste, 
se trouvaient avant Rurice I – lequel était bien connu par la correspondance 
conservée dans la bibliothèque de la cathédrale – il y en avait désormais vingt-
trois, ainsi reportés au ve siècle 47.

Restait à mettre la liste en accord avec l’apostolicité en reconstituant une 
fondation aux temps évangéliques.

LES MALADIES INFANTILES DU CHRISTIANISME

Proclamer l’apostolicité du christianisme en Gaule n’était pas aisé. Les Dix 
livres d’histoire de Grégoire de Tours étaient dans toutes les bibliothèques et il y 
était écrit que les premiers évêques avaient été sept, envoyés « par les disciples 
des apôtres », expression qui désignait des papes sans qu’on ait besoin de les 
nommer 48, à une date équivalente à l’an 250 de l’Incarnation. Parmi les sept, il y 
avait Martial. En fait cette prétendue mission apostolique, entendons romaine, 
masquait de graves dissensions dans l’Église.

Qu’aucun des sept n’ait été évêque au iiie siècle, les souscriptions au concile 
d’Arles en 314 suffisent à le montrer et l’examen des listes épiscopales le 
confirme. À Tours, l’évêque Litorius aurait été ordonné l’an I de Constant 
considéré comme l’an 337 de l’Incarnation 49 ; avant lui Gatien, le prétendu 
fondateur, aurait régné 50 ans, « à ce qu’on dit » avoue Grégoire, ajoutant à cela 
une opportune lacune de 37 ans, ce qui faisait commencer l’épiscopat tout juste 
en 250, une date trouvée dans la Passion de Saturnin 50. À Toulouse, Saturnin 
aurait été ordonné « sous Decius et Gratus consuls » puis martyrisé sur le Capitole 
par un taureau 51. En fait, on ne connaît aucun autre prédécesseur à l’évêque 
Rhodanius, exilé pour anti-arianisme (356‑358). Le taureau de Saturnin risque 
fort d’être le préfet du prétoire d’Italie Taurus (355‑361) et le Capitole celui de 

47	 La liste ancienne n’avait sans doute pas fait le changement puisque, au vu du nombre de 
prélats, elle n’a encore qu’un évêque au rang de Rusticus ; FE,  II, p. 52 Bernard Itier met 
Ruricius II à Saint-Junien, annexe n. 12 de Bernard Itier.

48	 Grégoire de Tours, Decem Libri I, 30, comme le remarquait Duchesne, FE, I, p. 25, 20.
49	 En fait une mention du premier consulat mal comprise, soit 339, voir J.‑M. Lassère, Manuel 

d’épigraphie latine, 2e éd. revue et mise à jour, Paris, Picard, 2007, p. 1040.
50	 FE, II, p. 281, 283.
51	 BHL, 7495-7496. Voir C. Devic, J. Vaissète, Histoire générale du Languedoc, Toulouse, Privat, 

1874-1892, t. II, p. 58 ; « Imp. Caesar Decius II et Vettius Gratus cs. », dans J.‑M. Lassère, 
Manuel d’épigraphie, op. cit., p. 963.



547

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

Rome 52. Au siècle suivant, l’Église toulousaine était fière de son martyr mais 
embarrassée d’accuser un empereur chrétien 53 ; la datation au iiie siècle et la 
bête fournissaient une solution au problème. Juste après Gatien, Grégoire avait 
cité Trophime d’Arles, il y était obligé, cette église datant du iiie siècle. Mais là 
aussi, la situation méritait quelques gazes : Marcien, le premier évêque connu, 
en 254, avait été novatianiste et son nom, comme plus tard celui d’un Saturnin 
arien, avait été érasé de la liste ancienne qui débutait par Marin, l’évêque du 
concile d’Arles 54. L’ancienneté des autres était du même style. Si Toulouse avait 
un martyr au iiie siècle, Narbonne, capitale de la province, ne pouvait être en 
reste, et voilà Paul, le premier évêque, contemporain de Saturnin, alors qu’on 
peut l’identifier au Paul présent au concile de Nîmes en 394 55. Stremonius, 
pasteur d’une Auvergne chère à Grégoire, avait son tombeau à Issoire, mais les 
évêques de la cité ne sont attestés que dans la seconde moitié du siècle 56. Denis 
de Paris, un martyr, avait aussi un tombeau honoré au ve siècle, mais le premier 
évêque attesté est Victorin, en 344‑345.

Enfin, Martial de Limoges. L’église de cette cité avait le troisième rang dans 
sa province après la métropole Bourges 57 et l’Auvergne, et avant l’église des 
Vellaves 58 ; elle datait donc du milieu du ive siècle. Là encore le fondateur 
avait une tombe ancienne dans un cimetière hors les murs. Au ixe siècle, une 
crypte contenait trois sarcophages considérés comme ceux de Martial et de 
deux compagnons 59. C’était un ancien mausolée familial qui comptait deux 

52	 La colline toulousaine fut appelée de la sorte à cause de la légende. Deux Saturnin sont 
honorés à la même date, l’un à Rome, l’autre à Toulouse, voir H. Delehaye, Cinq leçons, 
op.  cit., p.  15. En Gaule, il n’y avait plus de préfet après l’élimination de Constant et de 
Magnence, entre Titianus (343-349) et Germanianus (362‑366).

53	 En 444, était consul Decius Aginatus avec Théodose II ; la Passion aura trouvé cette date 
sur un monument  ; l’évêque Silvius (Est-ce le même que le Solinus du concile de Nîmes 
de  394  ?) commença la construction de la basilique achevée par Exuperius (405-411)  ; 
Hilaire, longtemps après le martyre, s’occupa du tombeau  ; il était homonyme de son 
collègue de Narbonne (417-422), pour qui sont rédigées de telles inscriptions en  441 et 
456/457, CIL, XII, 5336‑5337.

54	 Liste établie en 869/913, FE, I, p. 242.
55	 FE,  I, p.  292  ; AASS, Mart.,  III, p.  369. J.  Gaudemet, Conciles gaulois du ive  siècle, Paris, 

1977, p. 126. Date : cs. d’Arcadius et Honorius, 394, 396 ou 402 ; du vivant de Martin donc 
avant 397 ; l’absence d’iterum date 394.

56	 Urbicius=*Urbacius/Urbanus à Valence en 374 ? J. Gaudemet, Conciles gaulois du ive siècle, 
op. cit., p. 102.

57	 La liste commençait avec Ursin, deux évêques avant Aetherius, au concile de Valence 
de 374 et Tecnetius, volontairement absent à celui de Trèves en 386 selon Sulpice Sévère, 
Dialogus 2.12, p. 209.

58	 Les évêques Evodius et Syagrius sont identifiables à Valence en 374 et à Nîmes en 394, 
FE, II, p. 56 57.

59	 Rurice I avait fondé une église Saint-Pierre (C. Juillet, Le Limousin du premier Moyen Âge, 
thèse d’histoire du droit soutenue devant l’Université Lyon  III, 2008, p.  620), celle du 



548

autres pièces où reposaient Valérie et Étienne 60. Autour de Saint-Pierre s’étaient 
groupés les sarcophages des premiers évêques, Adelphius, Ebulus, Atticus, 
Dativus et Astigius 61. À partir de ce site fut reconstruite l’histoire des origines. 
Quand fut composée la première liste, on ne considérait pas les compagnons 
de Martial, Alpinianus et Austriclianus, comme des évêques. Ils portaient des 
noms terminés par le suffixe ‑anus, de même qu’Aurelianus, supposé le premier 
évêque, et qu’Ermogenianus, le quatrième. De tels noms sont certes possibles, 
mais dans la liste allongée, un détail attire l’attention : Adémar a ajouté un 
doublon, Emerinus, qu’on rapprochera du nom d’un évêque au concile de 
Valence en 374, Eumerius/*Ermuienus (oubli du tilde pour le m), une graphie 
vulgaire de la forme Hermogenius. On rétablit dès lors une épitaphe du type 
(Hic) ermogeni artus, « Ci (gisent) les membres d’Ermogène » et de même (Hic) 
alpini artus et (Hic) aureli artus, ces noms semblant attestés par ailleurs 62. Quant 
à Austriclianus, nom inconnu, il était lu Stratoclianus par Usuard de Saint-
Germain 63 ; il doit avoir été tiré de l’épitaphe plus complète d’Alpinus, Hic 
martialis alpini artus strato clini, « Ci (gisent) les membres d’Alpinus couché 
sur le sol de Martial ».

Martial serait le patron du mausolée, à l’origine un saint martyrisé en Afrique 64, 
et Alpin l’occupant de la tombe centrale. Les trois inscriptions commémorant 
« les membres » des saints Alpinus, Aurelius et Ermogenius pourraient dater 
d’une mise en ordre du site par l’évêque Adelphius. Lorsqu’au vie siècle on 
construisit Saint-Pierre, on se préoccupa de rechercher des fondateurs alors mal 
connus 65 : le patron se substitua au défunt qui lui céda sa qualité de pasteur 

Sépulcre plutôt que celle du Queyrois qui reprend le titre après la destruction ; saint Pierre 
laissa en effet la place vers  830 à Saint-Sauveur, reconstruite en  1095 puis en  1167, et 
remaniée ca 1460, vendue et démolie en 1791, voir Ch. de Lasteyrie du Saillant, L’Abbaye 
Saint-Martial de Limoges, Paris, Picard et fils, 1901, chap. IV et dans le présent volume la 
contribution de Ph. Depreux.

60	 «  Cellula in qua beati viri clauditur sepulchrum  », «  cubiculum ubi S.  Martialis sepultura 
meruit tumulari  », «  in cryptam ubi conditum corpus s.  confessoris quieverat, in tertia 
cryptella retro tumulum ducis quondam Stephani  », Miracula S.  Martialis  I, 6  ; II, 14‑15. 
Sous le sol de la cathédrale de Pecs, en Hongrie, les mausolées romains ont encore leurs 
peintures, leurs sarcophages et leurs inscriptions pariétales.

61	 Sur tous ces noms, voir la liste épiscopale en annexe.
62	 Ibid. Mais on note qu’un Aurelianus est fils de Ruricius et qu’Hermogenianus est attesté 

chez les Anicii.
63	 Martyrologe rédigé en 875 au retour d’Aquitaine pour Ebolus, abbé de Saint-Germain et de 

Saint-Hilaire de Poitiers, inhumé en 893 à Brillac (Charente).
64	 AASS, Mart.,  II, p.  136, avec un Augustin, obit au 7 mai; dont les reliques sont à Angers 

(Voir  X.  Barbier  de  Montault, «  Recherches sur le corps de saint Martial conservé à la 
cathédrale d’Angers », Bull. de la soc. archéo. et hist. de Charente, 10, 1875/1876, p. 323) et un 
évêque Adelphius ca 520 (FE, II, p. 353). À Limoges le saint n’était connu que par l’épitaphe, 
mais une tradition tardive lui attribua des miracles en Maurétanie (BHL, 5577‑5578).

65	 Comme le remarque L. Duchesne, FE, II, p. 103.



549

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

et confesseur ainsi que son obit au 30 juin 66, et qui se trouva relégué au rang 
de compagnon. Les sarcophages supposant le nombre de trois, on lut la fin de 
l’épitaphe comme le nom du troisième homme « Stratoclien ». Les inscriptions 
adjacentes d’« Aurélien » et d’« Ermogénien » étaient dès lors sans objet dans 
la crypte ; le premier fut transporté à Saint-Augustin, le second rejeté après 
d’autres dans la liste, laissant Martial seul avec deux compagnons, comme les 
« apostoliques » du xie siècle 67.

À la mort de Rurice I, Ruricius II bâtit en ville Saint-Augustin ; il y fit inhumer 
son grand-père et y fut à son tour déposé, puis son successeur Exodius. Ce 
transfert du locus funéraire dans une basilique urbaine était une sage précaution 68. 
Mais la dédicace à Augustin, adversaire des hérésies, n’était pas innocente et 
Rurice II ne transféra aux côtés de son grand-père que deux évêques, Aurelius et 
Astidius. Les autres – Hermogenius et Adelphius, pourtant membres des Anicii 
auxquels il prétendait se rattacher, ou encore Ebulus, Atticus et Dativus – furent 
laissés hors les murs. On entrevoit les raisons de ce choix. Aurelius était un 
nicéen de la tendance la plus déterminée. Astidius avait remplacé Dativus qui 
avait été déposé 69. La sanction de Dativus supposait de sa part un crime grave. 
En 453, le concile d’Angers avait excommunié « ceux qui livreraient une cité à 
l’ennemi », les fédérés goths dont le roi tentait d’étendre son pouvoir jusqu’à la 
Loire, des barbares mais aussi des ariens 70. Un siècle auparavant, sous la pression 
de l’empereur Constance, la majorité des évêques avait cédé à l’arianisme ; au 
concile de Béziers, ils avaient voté l’exil de Paulin de Trèves, Hilaire de Poitiers, 
Rhodanius de Toulouse et Phébade d’Agen. Après la mort de Constance, 
revirement : le concile de Paris excommunia les ariens les plus endurcis, Saturnin 
d’Arles et Paterne de Périgueux, et pardonna aux autres, l’ancienne majorité. 
En 374 le concile de Valence, présidé par Phébade, avait, prétendait-il, « réglé 
de la meilleure façon tous les points abordés à cause du schisme ». L’arrivée 
des Goths remit tout en cause. D’où la déposition de Dativus en 461 et son 
remplacement par Astigius. Adelfius ne fut pas non plus transféré ; en se rendant 
à Nîmes en 394, « pour mettre un terme aux scandales et apaiser les dissensions », 
il s’était placé du côté de Felix de Trèves, opposé à Rome.

66	 Voir en annexe les évêques Alpinus et Aurelius de la liste reconstituée ; l’autre anniversaire, 
au 27 avril, serait celui de la translation.

67	 Les anniversaires d’Aurelianus au 8  mai et de Stratoclianus au 15  octobre seraient des 
translations.

68	 Restitution des tombes bouleversées par les envahisseurs à Rome en 538 et transfert dans 
les basiliques urbaines, H. Delehaye, Cinq leçons, op. cit., p. 81.

69	 Annexe n. 7 de la liste proposée.
70	 Ainsi à l’élection de Bourges en 471, Sidoine Apollinaire, Ep. VII, 5, 8‑9, p. 41, 44, 50.



550

Ariens, priscillanistes, féliciens, la « voie droite » n’avait pas été facile à tenir 71. 
Au vie siècle, lorsque se développe la légende des Sept, dissensions et persécutions 
sont rejetées un siècle en arrière, au temps des empereurs païens. Les vieux sites 
funéraires sont clos : Ferréol et Asclépiodote sont inhumé à Saint-Paul et si 
Adelphius revint à Saint-Pierre par piété familiale, Loup repose à Saint-Michel 
aux Lions. À l’orée du Moyen Âge classique, les lettrés firent de ce vieux passé 
table rase 72. Ils rédigèrent la Vita prolixior d’abord en style rustique puis plus 
élégamment : Martial y était affirmé apôtre du Christ. Un peu plus tard Adémar 
de Chabannes, écrivant une troisième version, adapta la liste en conséquence.

Pour nous, la liste est comme une fresque où chaque époque est peinte avec 
ses personnages caractéristiques et ce sont ces différences que nous voyons. 
Pour les rédacteurs de la liste il en allait différemment. Après chaque crise, des 
restaurateurs avaient tenté de réparer le désordre, en rangeant les sarcophages, en 
repeignant les épitaphes, en recalculant les calendriers. L’écriture du xie siècle est 
bien autre chose : elle montre l’émergence au grand jour d’une façon achronique 
de penser le passé 73.

Les campagnes du premier Moyen Âge avaient été peuplées de groupes de 
conditions diverses, libres des vici, fiscalins des terres publiques, barbares des 
districts militaires, serfs de toutes provenances chassés sur les domaines. La 
noblesse sénatoriale dominait les cités du Midi, mais sous l’épée de Damoclès 
des coteries palatines du Nord. Au xe siècle, dans la dislocation de la royauté, se 
met en place une noblesse unifiée plus large, plus forte et plus avide. Un siècle 
plus tard, les anciens groupes campagnards distincts sont à leur tour devenus 
une classe nombreuse, une paysannerie en butte à la seigneurie « banale », mais 
unie dans une religion désormais acceptée par tous. En 735, dans les derniers 
instants où la conscience chancelle, le vieil abbé de Guéret, fils de libres paysans 
de la Marche, croyait entendre la trompe que faisait sonner le duc pour appeler 

71	 Selon Sulpice Sévère, Priscillien d’Avila avait été « magnifiquement reçu » en Aquitaine, 
voir M.O. Greffe, « La démarche infructueuse de Priscillien d’Avila auprès de l’évêque de 
Rome Damase », dans Cl. Bontems (dir.), Nonagesimo anno. Mélanges en hommage à Jean 
Gaudemet, Paris, PUF, 1999, p. 55‑73.

72	 Voir le contraire à Trèves selon F. Dolbeau, « Les hagiographes au travail », art. cit., p 57 ; 
J.‑P.  Poly, «  Le tournant obscur. Foi, liberté et pouvoir dans la Gaule du ve  siècle  », dans 
Cl. Bontems Mélanges Gaudemet, op. cit., p. 75‑126.

73	 « Yet, as theirs imprecisions, misinterpretations and sources of anxiety demonstrate, they 
were unlike their forbears in fundamental ways  », B.  Stock, The Implications of Literacy, 
Princeton, Princeton UP, 1983, p. 530. « And yet not all the past could be buried. Like the 
ghosts in Thietmar of Merseburg and the Chronicon Novaliciense, bits of the buried past 
refused to stay buried  », P.  Geary, Phantoms of Remembrance, Memory and Oblivion at 
the End of the First Millenium, Princeton, Princeton  UP, 1994, p. 180. Entre ces deux 
« cependant », nous écrivons aujourd’hui.



551

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

aux armes, appel auquel les siens avaient toujours répondu : « J’ai entendu 
la trompe qui hurle à la porte du monastère, qu’est-ce que c’est ? Mais non, 
mes enfants, je ne suis pas fou, c’est la trompe que son excellence Eude faisait 
sonner pour annoncer les combats, je l’ai entendue ! ». Trois siècles plus tard, les 
bandes chevaleresques n’ont plus besoin des manants confinés aux champs et 
aux pâtures, et les nobles ont déposé les trompes dans les sanctuaires « comme 
ornement ». Lorsque commencèrent les grandes manifestations de paix, les 
moines les confièrent aux novices et elles sonnèrent à nouveau pour appeler les 
paysans à se défendre de l’arrogance des dominants et de leurs clientèles 74. Le 
temps était venu de combattre pour la cité de Dieu, un temps où l’esprit des 
apôtres était là, dans les collines, dans les bois, près des sources, comme jadis 
celui des aïeux, la trace de leurs pas imprimée sur les rocs. Le temps du rêve. Le 
temps des arcs et des chariots de feu. Qui se préoccupait de vérité historique ?

Bon gré mal gré les lettrés durent accepter cette incroyable fantasmagorie, 
l’apostolicité des saints gaulois. Mais ils le firent à leur façon. En allongeant les 
listes épiscopales, ils rappelaient à ceux qui étaient tentés de se croire compagnons 
des apôtres et enfants de Dieu que seule valait la succession des évêques, qu’elle 
seule était la lignée de Martial, qu’elle seule pouvait diriger le peuple chrétien. 
Dans chaque pays, la liste épiscopale, cessant de marquer le temps, devint une 
chaîne qui, dans les houles et les dérives d’un siècle inconstant, restait frappée 
sur l’ancre du salut.

74	 Vita Pardulfi, c. 22, éd. MGH, SRM, VII, p. 39, cité par M. Rouche, L’Aquitaine, op. cit., p. 115. 
Les corneae tubae laissées en don par les nobiles et confiées par les moines aux tirones se 
trouvent dans les Miracula S. Fidis II, 4, éd. A. Bouillet, Paris, A. Picard et fils, 1897, p. 100, 
cités par Ch. Lauranson-Rosaz, L’Auvergne et ses marges, Le Puy-en-Velay, Les Cahiers de la 
Haute-Loire, 1987, rééd. 2007, p. 529.



552

ANNEXE  
LES LISTES ÉPISCOPALES DE LIMOGES

Abréviations pour les lieux d’inhumation :
SPS=Saint-Pierre du Sépulcre, SA=Saint-Augustin, SP=Saint-Paul, 

SM=Saint Michel, SS=Saint-Sauveur

Liste anonyme Liste d’Adémar
Liste  

de Bernard Itier Liste proposée
Lieu 

d’inhumation
Martial Martial Martial

Alpianus 01 Alpinus 75, milieu ive s. SPS
Austriclianus

01 Aurelianus 03 Aurelianus 01 Aurelianus 02 Aurelius 76, ...366/374... SPS puis SA
02 Ebulus 04 Ebulius 02 Ebbulus 03 Hermogenius 77 ...374... SPS?
03 Atticus 05 Atticus 03 Aticus 04 Adelphius I 78... 394... SPS?

06 Emerinus 04 Emerinus hypocoristique de 03
04 Ermogenianus 07 Ermogenianus 05 Ermogenianus 05 Ebulus 79 SPS? Près de 

Adelphius (4) 
et Astidius 
(8) ?

05 Adelfius 08 Adelfius 06 Adelfius 06 Atticus idem
06 (Dativus) 09 Dativus 07 Dativus 07 Dativus 80 déposé en 

461?
SPS?

10 Adelfius 08 Adelfius II doublon d’Adephius II 
(14)?

09 Exuperius 81 inhumé prés 
d’Astidius (8)?

75	 Il existe une église Saint-Albinus à Guéret ca 600 : elle serait dédiée à *Alpinus de Limoges 
plutôt qu’Albinus d’Angers ?

76	 Serait évêque de Limoges l’évêque Aurelius qui «  tenait la foi de Paulin de Trèves  » 
(347-†  358 en exil), donc plutôt gaulois, contesté par le pape Damase (366‑384) selon 
Marcellinus et Faustinus, De confessione verae fidei, CSEL, 35, p. 28 cité par N. Gauthier, 
L’Évangélisation des pays de la Moselle. La province romaine de Belgique seconde entre 
Antiquité et Moyen Âge (iiie-viiie siècles), Paris, De Boccard, 1980, p. 59, plutôt que celui de 
Carthage (382‑429) ami d’Augustin.

77	 On connaît un Hermogenius venu d’Antioche en Afrique ca 200, auteur d’un hétérodoxe De 
origine mundi, éd. R. Herzog et al., Nouvelle Histoire de la Littérature Latine, t. IV, Turnhout, 
Brepols, 2000, p. 518.

78	 Il existe un Adelphius évêque africain en 254 ; un rhéteur en Gaule au ive siècle, voir Sidoine 
Apollinaire, Ep. V, 10, §3, p. 191.

79	 La chronologie incite à déplacer Ebulus et Atticus. 
80	 « Dativus qui depositus fuit prout scriptum invenitur », Bernard Gui, éd. FE,  II, p. 50 ; ne 

peut pas désigner un obit. En  257, c’est le nom de l’évêque de Vadum en Numidie, cité 
avec ceux d’El Kasbat, de Mileh et de Tobna (AASS, Sept., III, p. 483) ; en 304 dans la même 
région un sénateur Dativus est à la tête des martyri abaritani (AASS, Feb., II, p. 516, œuvre 
donatiste, voir R. Herzog, op. cit., p. 584) ; un autre en 484, parmi les trente-deux martyrs 
de la persécution vandale ensuite honorés en Galice (AASS, Ian., III, p. 383).

81	 Ajout d’après une épitaphe ?



553

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

Liste anonyme Liste d’Adémar
Liste  

de Bernard Itier Liste proposée
Lieu 

d’inhumation
07 (Astidius) 11 Astidius 10 Astidius 08 Astidius 82 

461 ?-m. avant 475
SPS puis SA

08 (Ruricius I ?) 12 Rusticus I 11 Rusticus 09 Ruricius I 83...485-506 SA
09 (Ruricius II ?) 13 Rusticus II 12 Rusticus II 10 Ruricius II 84, 

av. 520/523-535-549...
SA

10 (Exochius) 14 Exochius 13 Exochius 11 Exodius 85... 560/563, 
m. 575/576

SA ?

11 (Ferreolus) 15 Ferreolus 14 Ferriolus 12 Ferreolus 86... 576- 18 
septembre 591/592

SP

12 (Asclipiodota) 16 Asclipiodota 15 Asclipiodotus 13 Asclepiodotus 87 592-23 
décembre 614

SP

17 Asclipius 16 Asclipius hypocoristique du 
précédent

13 (Simplicius) 18 Simplicius 17 Simplicius 14 Adelphius II 88 572 ? 
614 ? m. 626/627

SPS

14 Félix 19 Félix 18 Félix 15 Lupus 89...626/627, 
m. 22 mai 633/...

SM

15 (Adelfius) 20 Adelfius 19 Adelfius III Elchenberht, élu
16 (Lupus) 21 Lupus 20 Lupus Caesarius, élu 90

17 (Erchenbertus) 22 Erchenobertus 21 Erchenobertus 16 Simplicius 91

82	 Cet Astidius devait succéder à Dativus dans la première liste. Au printemps 475, son siège 
était inoccupé.

83	 Rurice I, ordonné en 485, malade en 506, mort à 80 ans selon la Vita Firmini, AASS, Oct., V, p. 642.
84	 La Vita s. Juniani, chap. 3 et 9, éd. AASS, Oct., VII, p. 848 – rédigée après l’invention des 

reliques en 1075 ? –  insiste sur l’arianisme dans la région. Rurice II, possédé, est guéri par 
le saint et succède à « son patruelis » Rurice I (Fortunat disait son avus, mais la Réforme 
grégorienne est passée par là.) Junien vécut ensuite 40 ans, Rurice lui survécut.

85	 Exodius est mort âgé dans sa quinzième année d’épiscopat, «  remède aux blessures de 
sa patrie » pour Venance Fortunat, Carmina IV, 6, p. 83, donc peu après la dévastation du 
Limousin en 575/577 que rapporte Grégoire de Tours, Decem Libri V, 13.

86	 Ferréol, décédé à Auxon en Bourgogne (à distinguer du Ferréol évêque d’Autun en  650) 
pourrait être un évêque nommé par Gontran après la mort de Sigebert en 575 et avant la 
prise de Limoges, qui survient elle-même après la mort de saint Germain en 576 et avant la 
mort des fils de Gontran en 577. Sa Vie tardive est éd. AASS, Aug., V, p. 192.

87	 Asclepiodotus est référendaire de Gontran en 583-585, passé en 592 à Childebert II, nommé 
évêque par ce dernier ? Voir PLRE,  III, p. 135-135. L’évêque est absent au concile général 
de Paris  (614) convoqué par Clotaire  II  : il devait être décédé comme celui de Tours, voir 
O. Pontal, Histoire des conciles mérovingiens, Paris, Le Cerf, 1989, p. 206.

88	 D’abord diacre (délégué de l’évêque ?), il souscrit en 572 le testament d’Aredius. L’absence 
d’un évêque en sept. 626/627 à Clichy s’expliquerait par la maladie suivie du décès.

89	 Ex-martyriarius de Saint-Pierre du Sépulcre, venu à Paris avec deux autres élus en 626/627 
(voir note infra et supra), choisi par Clotaire II.

90	 Au vu de la chronologie, Elchenberht et Césaire devaient être les deux rivaux de Lupus. 
Pour Césaire, comparer à Nîmes, Caesarius (Cesatus, sic) ; Aredius à Clermont en 627 ; FE, I, 
p. 300 et II, p. 37.

91	 Il existe deux Simplicius évêques d’Autun en 344-374 et en 418 (FE, II, p. 176) ; un évêque 
de Bourges, sénateur allié aux Palladii, est ordonné en 471 après consultation de l’évêque 
d’Autun, selon Sidoine Apollinaire, Ep. VII, 8‑9, p. 50, 52.



554

Liste anonyme Liste d’Adémar
Liste  

de Bernard Itier Liste proposée
Lieu 

d’inhumation

18 (Caesarius) 23 Caesarius 22 Caesarius 17 Félix... av. 641 92-
647/653...

19 (Rusticus ?) 24 Roricius 23 Roricius 18 Rusticus... 672 93 Saint-Junien
25 Roricius 24 Roricius II doublon

20 
(Ermenmarus)

26 
Ermenmarus

25 Ermenmaris 19 Autsind 94... 683

27 Ermenus 95 26 Ermeno 
hypocoristique 
du précédent

21 (Salutaris) 28 Salutaris 27 Salutaris 20 Agerix
22 (Agericus) 29 Agericus 28 Agericus 21 Sacerdos 96... 

691/695...
Sarlat

23 (Sacerdos) 30 Sacerdos 29 Sacerdos 22 Erminmar 97... 
696/697...

24 (Autsindus) 31 Autsindus 23 Salutaris
30 Cessator 98 cessator, surnom 

d’Erminmar ?
Saint-Setier

25 (Ebbo) 32 Ebbo 31 Ebbo 24 Ebbo/Ebulus 99 après 
780?

26 (Raimbertus) 33 Raimbertus 32 
Remigibertus

25 Raginberht 100 ... août 
794-juillet 817...

27 (Odacar) 34 Odacar 33 Odachar 26 Odwacar 101… janvier 
832-m. 11 mai 843/845

28 (Stodilus) 35 Stodilus 34 Stodilus 27 Stodil... janvier 846-
860...

SS?

92	 Félix a été nommé par Dagobert avant l’abbatiat d’Éloi en 641.
93	 Rustique est un donateur au monastère de Saint-Viance fondé par le comte Barontus à 

Avol(i)ca curtis, domaine d’un Ebulus (Vita Vincentiani, chap. 11, éd. MGH, SRM, V, p. 119), 
à l’occasion des funérailles du saint le samedi 2  janvier,15e  année de Clotaire (III) donc 
en 672 (661 selon M. Rouche, L’Aquitaine, op. cit., p. 509).

94	 Voir Eustadius-Renosind, frère d’Aredius.
95	 Forme diminutive Ermino dans la Vie de saint Tillo (Theau), éd. AASS, Ian., I, p. 380.
96	 Serdot abbé de Calabrum (Calviac, arr.  Sarlat) est né à Bordeaux des nobles Laban 

et Mundana (AASS, Maii,  II, p.  12). R.  Mathisen déplace Sacerdos après Ruricius  I qu’il 
identifie à Agericus.

97	 Erminmar est appelé en 851 Ermenus, voir J. de Font-Réaulx, « Cartulaire du chapitre de 
Saint-Étienne », art. cit., no3, p. 18, Ermeno en 696/697.

98	 Bernard Itier omet Autsind et mentionne Cessadre, honoré le 15  novembre, peut-être 
inhumé à Saint-Se(s)tiers (Corrèze) avec des reliques «  d’Aurélien  » (FE,  II, p.  50 n.), 
captation évoquant le pouvoir d’un évêque.

99	 Ebbo, hypocoristique d’un évêque Ebulus retiré à Solignac, mis sur la liste après l’abbé 
Agiulphus, voir C. Juillet, Le Limousin, op. cit., p. 637.

100	 Raimbertus, voir C. Juillet, Le Limousin, op. cit., p. 631 parent possible d’Odoacre, supra, 
n. 16.

101	 Double nom, la mention marginale a pu être ensuite intégrée dans la liste avant Aldo ? Au 
début du xe siècle, une Christiana épouse un Fouquier, frère du vicomte de Limoges, voir 
Ch. Settipani, La Noblesse, op. cit., p. 231.



555

jean-pierre poly     La lignée de M
artial. Liste épiscopale et m

ém
oire du passé

Liste anonyme Liste d’Adémar
Liste  

de Bernard Itier Liste proposée
Lieu 

d’inhumation

35 Christianus, 
nom double 
d’Aldo ?

29 (Aldo) 36 Aldo 36 Aldo 28 Aldo... août 866-m. 7 
octobre 866/867

SS

30 (Geilo) 37 Geilo 37 Geilo 29 Geilo 102... 867-m. 10 
juin 869

31 (Anselmus) 38 Anselmus 38 Anselmus 30 Anshelm 103, ord. 869-
m. 9 février 898

SS

32 (Turpio) 39 Turpio 39 Turpio 31 Turpio 104, 898-m. 25 
juillet 944

Aubusson

33(Ebulus) 40 Ebulus 40 Ebbolus 32 Ebolus 105... 944- rés. 
969, m. 26 février 

SM en l’Herm

34 (Aldegarius) 41 Aldegarius 41 Ildegarius 33 Adelgar 106, 969-99.... Saint-Denis de 
Paris

35 (Alduinus) 42 Alduinus 42 Ilduinus 34 Aldwin 107 990-1012
36 (Geraldus) 43 Geraldus 43 Geraldus 35 Gerald 108 1012-m. 11 

novembre 1022
37 Jordanus 44 Jordanus 44 Jordanus 36 Jourdain, 1023-m. 29 

octobre 1051/1052

102	 Hypocoristique de Gerbosus (sic). Un Geilboldus à Beaulieu en 943/948, voir M.‑Th. Morlet, 
op.  cit.,  I, p.  98. L’évêque est placé par Bernard Gui entre Aldo (nommé Addo) et Geilo 
(nommé Gerlo), FE, II, p. 50 n. et C. Juillet, Le Limousin, op. cit., p. 641.

103	 Un Ans(he)lm figure sur la liste d’Angoulême, après 673/675, FE, II, p. 70.
104	 De la famille d’Aubusson selon Ch. Settipani, La Noblesse, op. cit., p. 250.
105	 Eble est le fils du comte de Poitiers Eble Manzer, abbé de Saint-Hilaire de Poitiers (941/942), 

de Saint-Maixent (936) et de Saint-Michel en l’Herm (Vendée) où il fut enterré.
106	 Fils de Géraud vicomte de Limoges ; enterré à Saint-Denis en France.
107	 Frère du précédent.
108	 Neveu du précédent.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

557

AUX « EXTRÉMITÉS DE LA GAULE », LA CORNOUAILLE

Bernard Merdrignac
Université Rennes 2 

En présentant Flodoard (893/894-966), chanoine de Reims, comme 
l’« historien » de « son Église » Michel Sot est l’un des promoteurs des 
recherches sur la memoria, l’appropriation et la recomposition du passé par 
les clercs médiévaux qui ont fleuri et porté leurs fruits au cours de ce dernier 
quart de siècle 1. Sa thèse a montré, entre autres, comment – dans la perspective 
de l’exercice par Flodoard de son « métier d’historien » – la composition de 
l’Histoire de l’Église de Reims, à partir 948, s’articulait avec les Annales tenues par 
cet auteur depuis 920 jusqu’à son décès (966). « Les Annales témoignent de ce 
qui importait pour un chanoine de Reims au xe siècle : évènements du royaume 
de Francie de l’Ouest ou événements de son Église qu’il cherchera après 948 à 
inscrire dans la longue durée de l’Histoire de l’Église de Reims » 2. En sélectionnant 
et en classant chronologiquement des faits contemporains, Flodoard s’inscrivait 
dans la tradition des annales majeures carolingiennes ; « mais on l’aurait bien 
surpris en lui disant que ce faisant, il faisait de l’histoire » 3.

Entre les Annales de Saint-Bertin poursuivies par Hincmar de Reims 
(845‑882) jusqu’en 882 et la notice qui ouvre « de façon abrupte » celles de 

1	 Pour mémoire, on ne retiendra ici que deux titres significatifs de cette abondante floraison. 
P.J. Geary, Phantoms of Remembrane. Memory and Oblivion at the End of the First Millenium, 
Princeton, Princeton UP, 1994 ; version française : id., La Mémoire et l’oubli à la fin du premier 
millénaire, Paris, Aubier, 1996. S.  Barret, La Mémoire et l’Écrit. L’abbaye de Cluny et ses 
archives (xe‑xviiie  siècle), Münster, Lit, coll. « Vita regularis,  19  », 2004  ; id. «  La mémoire 
et l’écrit  : l’abbaye de Cluny et ses archives (xe‑xviiie  siècle)  », Bulletin du centre d’études 
médiévales d’Auxerre, 13, 2009 [en ligne depuis le 2 octobre 2009], consulté le 17 avril 2010 
< http://cem.revues.org/index11143.html>.

2	 M.  Sot, Un historien et son Église au xe  siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, 
p. 86-87. B. Guénée, Histoire et culture historique dans l’Occident médiéval, Paris, Aubier, 
1980, p. 270, signale les Annales de Flodoard comme un cas de large diffusion en dépit d’un 
«  faible succès  » quantitatif. Voir p.  267 la carte de répartition des six manuscrits. Sur la 
circulation et les continuations des Annales, voir à présent S. Lecouteux, « Une reconstitution 
hypothétique du cheminement des Annales de Flodoard, depuis Reims jusqu’à Fécamp », 
Tabularia «  Études  », 2004 [en ligne depuis le 15  janvier  2004], consulté le 16  avril  2010 
<www.unicaen.fr/mrsh/craham/revue/tabularia/pdf/lecouteux.pdf>.

3	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 100.

http://cem.revues.org/index11143.html
http://www.unicaen.fr/mrsh/craham/revue/tabularia/pdf/lecouteux.pdf


558

Flodoard en 919 se creuse un trou noir de 39 ans qui reste inexpliqué et que 
je n’aurai pas la prétention d’élucider ici. Aucun fait politique important ne 
marque pourtant l’année 919 notait déjà Philippe Lauer, l’éditeur de ces Annales 
au début du xxe siècle 4, sinon une invasion hongroise en Italie et une défaite 
infligée aux Bretons par les Normands. « Sont-ce là, véritablement, ajoutait-il, 
des événements de nature à faire naître dans l’esprit d’un habitant de Reims, 
l’idée d’écrire l’histoire ? » 5.

En tout cas, ces événements sont de nature à donner l’envie à un historien de 
la Bretagne du haut Moyen Âge de construire sa contribution au présent volume 
de Mélanges en l’honneur du professeur Michel Sot à partir, précisément, des 
notices consacrées par Flodoard aux hostilités entre Normands et Bretons, en 
« Cornouaille », à « l’extrémité de la Gaule » (in Cornu Galliae).

Rien n’indique que Flodoard se soit mis au travail à la demande de l’archevêque 
Hervé (900-922) 6. Toutefois, lorsque, à l’âge de 25 ou 26 ans, le chanoine 
rémois commence la rédaction de ses Annales, il fait partie de l’entourage de cet 
archevêque. Le prédécesseur de celui-ci sur le siège épiscopal, Foulque (882‑900), 
était lié à la puissante famille des Widonides (ou Lambertides) dont certains 
membres avaient été actifs dans la première moitié du ixe siècle sur la marche 
de Bretagne avant de faire souche en Italie 7. « Il serait évidemment séduisant 
de voir deux évêques successifs de Reims issus de deux familles antagonistes un 
demi-siècle plus tôt en Neustrie et parents et alliés de deux des familles qui se 
disputent le trône d’Italie et la couronne impériale depuis les années 890 » 8. 
En effet les recherches anthroponymiques sur les porteurs de ce nom d’Hervé 
nous orientent à nouveau, selon Michel Sot, vers la marche de Bretagne et la 
puissante famille des « Renaud-Hervé », rivale de celle des Widonides. Renaud, 
comte d’Herbauge, s’était vu confier en 841 le comté de Nantes par Charles 
le Chauve au détriment de Lambert. Il avait trouvé la mort deux ans plus tard à 

4	 Flodoard, Les Annales de Flodoard, éd.  Ph.  Lauer, Paris, A.  Picard et  fils, 1905, demeure 
aujourd’hui l’édition de référence. Une nouvelle édition critique avec traduction française 
est annoncée par Sébastien Bricout et Stéphane Lecouteux. Je n’ai pas utilisé Flodoard, The 
Annals of Flodoard of Reims, 919‑966, éd. et trad. S. Fanning, B.S. Bachrach, Peterborough 
(Ont.), Broadview Press, 2004.

5	 P.  Lauer, «  La numérotation grecque des Annales de Flodoard  », BEC,  58, 1897, p.  246. Il 
conviendrait, à présent, d’actualiser cet article plus que centenaire avec S. Lecouteux, « Les 
Annales de Flodoard (919-966)  : œuvre complète ou lacunaire  ?  », Revue d’histoire des 
textes, n.s., 2007, t. 2, p. 181-210, que je n’ai pu consulter.

6	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 86, n. 13.
7	 J.-C. Cassard, « La résistible ascension des Lambert de Nantes », MSHAB, 63, 1986, p. 299-

321. Voir la thèse de C.R. Garavaglia, Le Relazioni tral’Italia e la Bretagna. Les relations entre 
Bretagne et Italie du vie au xiie siècle, thèse dact. dir. B. Merdrignac et R. Comba (Université de 
Milan), Rennes II, 2008.

8	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 221.



559

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

Blain à la suite d’un coup de main malencontreux contre les Bretons, appuyés 
par Lambert à cette occasion. Au cours de la véritable « guerre des clans » entre 
les Widonides et les Poitevins, Hervé le fils de Renaud qui aurait succédé à son 
père fut tué par Lambert en 844 9. Divers autres comtes Hervé repérables en 
Neustrie « peuvent être considérés comme appartenant à la même famille » 10. 
Dans cette perspective, on concevrait mieux l’intérêt du chanoine rémois pour 
l’actualité de cette région !

Selon l’Histoire de l’Église de Reims, l’archevêque Hervé, promu archichancelier 
de Charles le Simple en 910, fut avec son confrère de Rouen, un des principaux 
artisans de l’intégration des Normands de la Basse-Seine qui aboutit en 911 au 
traité de Saint-Clair-sur-Epte : « Hervé travailla beaucoup à la pacification et à 
la conversion des Normands » (HRE, IV, 13). Toutefois, pour Flodoard, aucune 
concession n’était envisageable avec les Vikings demeurés païens, comme ceux 
qui s’étaient établis en Nantais, à la même époque 11. Ceux-ci tentaient pourtant 
de récidiver de leur côté l’opération qui avait réussi à leurs congénères de Rouen 12. 
D’emblée, aussitôt après avoir relaté l’orage de grêle qui saccagea en 919 le pays 
de Reims, « si bien que cette année il n’y eut pas ou du moins très peu de vin » 13, 
les Annales rapportent une expédition dévastatrice des Normands de la Loire en 
Bretagne : ils « ravagèrent toute la Bretagne en Cornouaille (in Cornu Galliae) 
située au bord de la mer. Ils bouleversèrent et détruisirent tout après avoir 
emmené, vendu et chassé les Bretons » 14. En 921, le duc des Francs Robert – le 
futur Robert Ier (922-923) – faute d’être parvenu à contenir les Normands, leur 
concède le Nantais et toute la Bretagne. « Ils commencèrent à recevoir la foi 
du Christ » 15, ajoute alors Flodoard. En 927, une nouvelle opération concertée 

9	 J.-C. Cassard, « La résistible ascension », art. cit., p. 314.
10	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 220. R. Le Jan (Famille et pouvoir dans le monde 

franc (viie‑xe siècle). Essai d’anthropologie sociale, Paris, Publications de la Sorbonne, 1995, 
p. 254) rattache ce groupe à la famille des Rorgonides, active dans le Maine et aux confins 
de la Bretagne. Voir P.‑R. Giot, P. Guigon et B. Merdrignac, Les Premiers Bretons d’Armorique, 
Rennes, PUR, 2003, p. 126.

11	 M. Sot, Un historien et son Église, op. cit., p. 224‑225.
12	 Ibid., p.  216. Voir A.  Chédeville, H.  Guillotel, La Bretagne des saints et des rois, Rennes, 

Ouest-France, 1984, p. 377-379. P.‑R. Giot et al., Les Premiers Bretons, op. cit., p. 153‑154.
13	 Les Annales de Flodoard, éd. cit., p. 1 : « Hoc anno, nihil vini in pago remensis nisi parum 

admodum fuit  ». En n.  1, l’éditeur relève que le même phénomène météorologique est 
consigné dans les Chroniques de Saint Denis qui le datent du « XI Kal. Aug. », c’est-à-dire du 
4 août 919.

14	 Les Annales de Flodoard, éd. cit., p. 1 : « Nordmanni omnem Britanniam in Cornu Galliae 
in ora scilicet maritima sitam depopulantur, proterunt atque delent, abductis, venditis, 
ceterisque cunctis ejectis Brittonibus ».

15	 Les Annales de Flodoard, éd.  cit., p.  6  : «  Rotbertus comes Nordmanos qui Ligerim fluvium 
occupaverant per quinque menses obsedit, acceptisque ab eis obsidibus, Britanniam ipsis 
quam vastaverant, cum Namnetico pago concessit quique fidem Χρisti coeperunt suscipere ».



560

d’Hugues le Grand († 956) et d’Herbert de Vermandois († 943) contre Nantes 
amène les Normands à conclure la paix avec les Francs « moyennant un 
échange d’otages et la concession du pays de Nantes » 16. Dès 931, une révolte 
éclate contre l’occupant. « Cependant les Bretons qui restaient soumis par les 
Normands en Cornouaille (in Cornu Galliae) se soulevèrent contre eux qui les 
dominaient ; on dit que lors des solennités de la Saint-Michel, ils tuèrent tous 
les Normands qui demeuraient parmi eux, en commençant par leur duc, du 
nom de Félécan » 17. Ce titre de dux attribué par Flodoard au chef normand 
semblerait entériner une installation définitive et officiellement reconnue en 
Bretagne. De plus, son nom serait révélateur d’une assimilation en cours. Joëlle 
Quaghebeur rappelle en effet que ce nom est d’origine celtique et fait état d’une 
communication personnelle de Bernard Tanguy qui propose un rapprochement 
avec le terme gallois ffelaig « brillant, chef » 18. Dès lors, n’y a-t-il pas plutôt lieu 
de se demander si l’expression « duce illorum nomine Felecan » ne ferait pas 
pléonasme ? Flodoard aurait ici tout simplement confondu un mot celtique 
désignant « a general, a captain, a leader » avec un nom propre 19. On tiendrait 
donc, au contraire, l’indication que dux est ici à prendre au sens de « chef 
militaire », sans aucune connotation institutionnelle.

On sait, en outre, que l’intervention du duc de Normandie Guillaume 
Longue-Épée (ca 933-942) a contribué à réduire le soulèvement de 931 et que 
c’est, par contre, avec l’assentiment de celui-ci, qu’Alain Barbetorte (936‑952), 
exilé à la cour royale de Wessex, a pu reprendre pied cinq ans plus tard en 
Bretagne 20. Petit fils, par sa mère, du dernier roi de Bretagne Alain le Grand 

16	 Les Annales de Flodoard, éd.  cit., p.  37-38  : «  Hugo, filius Rotberti et Heribertus comes 
contra Nordmannos pergunt qui super fluvium Ligerim morabantur […] Nordmannis de Ligeri 
postquam obsessi sunt ebdomadibus quinque ab Heriberto et Hugone, datis acceptisque 
obsidibus et concesso pago Namnetico, pacem pepigere Francis  ». Les spécialistes 
interprètent différemment l’événement  : voir A.  Chédeville, H.  Guillotel, La  Bretagne, 
op.  cit., p.  391  ; N.‑Y.  Tonnerre, Naissance de la Bretagne. Géographie historique et 
structures sociales de la Bretagne méridionale (Nantais et Vannetais) de la fin du viie à la 
fin du xiie siècle, Angers, PU d’Angers, 1994, p. 274 et n. 5 ; P.‑R. Giot et al., Les Premiers 
Bretons, op. cit., p. 153.

17	 Les Annales de Flodoard, éd. cit., p. 50 : « Interea Brittones qui remanserant Nordmannis 
in Cornu Galliae subditi, consurgentes adversus eos qui se obtinuerant in ipsis sollemnis 
sancti Michaelis omnes intermisse dicuntur qui inter eos morabantur Nordmannos caeso 
primum duce illorum nomine Felecan ».

18	 J.  Quaghebeur, «  Norvège et Bretagne aux ixe et xe  siècles  : un destin partagé  ?  », dans 
P.  Bauduin  (dir.), Les Fondations scandinaves en Occident et les débuts du duché de 
Normandie. Actes du colloque de Cerisy-la-Salle (25‑29 septembre 2002), Caen, Publications 
du CRAHM, 2005, p. 124.

19	 T.  Richards, Antiquae Linguae Britannicae Thesaurus being a British or Welsh-English 
Dictionnary, Bristol, 1753, sv.

20	 Les Annales de Flodoard, éd.  cit., p.  63  : «  Brittones a transmarinis regionibus, Alsatani 
regis praesidio, revertentes terram suam repetunt ». Flodoard, en voyage en Italie durant 



561

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

(ca 890‑907), Alain appartenait à la famille comtale de Cornouaille. C’est 
pourquoi l’interprétation de la première mention (en 919) de la Cornu Galliae 
dans les Annales de Flodoard pose déjà une question d’échelle. La situation 
de celle-ci « au bord de la mer » (« in ora scilicet maritima sitam ») doit-elle 
s’appliquer, à une petite échelle, à « toute la Bretagne » ou, à une plus grande 
échelle, à la « Cornouaille » proprement dite ?

Avec son acribie coutumière, Hubert Guillotel s’est aussi interrogé sur la 
seconde mention de la Cornu Galliae par Flodoard à l’occasion la révolte des 
Bretons en 931, dans laquelle sont impliqués Alain Barbetorte et le comte de 
Rennes Bérenger, qualifiés l’un comme l’autre par leur ascendance royale à 
diriger la principauté 21. Il hésitait en effet sur la signification de ce toponyme : 
« S’agit-il de l’extrémité de la Gaule, en d’autres termes de la péninsule 
armoricaine, de la Bretagne historique, ou de la Cornouaille ? » 22. Rappelons 
que selon cet historien, comme pour Joëlle Quaghebeur à sa suite, « Cornouaille 
– appelée alors Cornugallia ou Cornubia – et Poher ne font qu’un » 23. La 
confrontation de la notice de Flodoard avec le récit des mêmes événements 
dans l’Historia moderna d’Hugues de Fleury († 1122) incitait Hubert Guillotel 
se rallier à la seconde, voire « plus probablement à la troisième solution », la 
dénomination de Cornu Galliae étant alors en passe de se substituer à celle 
de Poher. Mais ce chercheur se gardait de se prononcer catégoriquement 24. 
Grâce aux relevés minutieux d’Yves Morice, on peut présenter sous forme de 

cette année 936, « ne donne que “les grandes lignes des événements” », voir A. Chédeville, 
H. Guillotel, La Bretagne, op. cit., p. 398-400. P.‑R. Giot et al. (dir.), Les Premiers Bretons, 
op. cit., p. 154.

21	 J.  Quaghebeur, «  Norvège et Bretagne  », art.  cit., p.  123 qui se réfère ici à H.  Guillotel, 
«  Le  premier siècle du pouvoir ducal breton  », dans Principautés et territoires et études 
d’histoire lorraine, Paris, Bibliothèque nationale, 1979, p. 63-84, ici p. 69.

22	 A. Chédeville, H. Guillotel, La Bretagne, op. cit., p. 392‑393.
23	 J. Quaghebeur, La Cornouaille du ixe au xiie siècle. Mémoire, pouvoirs, noblesse, Quimper/

Rennes, Société archéologique du Finistère/PUR, 2001, p. 12‑13 qui remarque pertinemment, 
à l’appui de cette interprétation, qu’aucun comte de Cornouaille n’est mentionné comme tel 
dans les textes d’époque carolingienne.

24	 A. Chédeville, H. Guillotel, La Bretagne, op. cit., p. 392. J. Quaghebeur, « Norvège et Bretagne », 
art. cit., p. 124, paraît se rallier à cette dernière interprétation puisqu’elle transcrit le titre 
latin de dux des Nordmanni attribué à Félécan mais traduit catégoriquement Cornu Galliae 
par « de Cornouaille ». Elle souligne que dans le développement des Modernorum Regum 
Francorum Actus d’Hugues de Fleury concernant le soulèvement de 931 (cf. Ph. Lauer, Les 
Annales de Flodoard, éd. cit., App. p. 214), il est question d’un dux illorum (des Normands) 
qui porte donc le même titre que Béranger et Alain, qualifiés aussi chacun de dux par cet 
auteur. Sans accorder aux arguments a silentio davantage de poids qu’ils n’en ont, il est 
toutefois possible d’objecter que, précisément, Hugues de Fleury ne reproduit pas ici 
l’expression Felecan nomine que comportait sa source. Trouvait-il pour autant qu’elle faisait 
double emploi ? Je me réserve de revenir ailleurs sur cette question.



562

tableau les occurrences les plus significatives du toponyme Cornugallia chez les 
chroniqueurs francs des xe‑xie siècles afin de tenter d’y voir plus clair 25.

Flodoard (†. 966), Annales 919  : Nordmanni omnem 
Britanniam in Cornu Galliae 
in ora scilicet maritima sitam 
depopulantur.

Les Annales de Flodoard, 
éd. Ph. Lauer, p. 1.

Flodoard (†. 966), Annales 931 : Brittones qui remanserant 
in Cornu Galliae Nordmanis 
subditi consurgrentes adversus 
eos qui se obtinuerant.

Ibid., p. 50.

Hugues de Fleury 
(†. ap. 1122), Modernorum 
Regum Francorum Actus. 

931  : Brittones in Cornu 
Galliae constitute, adversus 
Normannoros quibus subditi 
errant insurgents, ducem 
illorum interemerunt.

MGH, Script. IX, p.  382. 
Cf. Ph Lauer, Les Annales, 
appendices, p. 214.

Aimoin de Fleury 
(†. ap. 1108), Miracula s. 
Benedicti.

III, 11  : Ossa oceani maris 
quaedam est insula, quae a 
continenti Armoricanae regionis 
terra, quam Cornugalliam 
nominant.

AASS, Mart. III, p. 330.

Raoul Glaber (†. av. 1047), 
Histoires

I I ,  3  […] cu ju s  e t iam 
inferius finitimum ac perinde 
vilissimum Cornu Gallie 
nuncupatur.

Raoul Glaber, Les Cinq Livres 
de ses histoires (900-1044), 
éd. M. Prou, Paris, Picard, 
1886, p. 30. Voir aussi Rodulfus 
Glaber Opera, éd. J. France, 
N.  Bulst et P.  Reynolds, 
Oxford, Clarendon Press, 
1989.

L’usage de l’expression Cornu Galliae par Flodoard dans la première moitié du 
xe siècle, reprise par Hugues de Fleury qui utilise, deux siècles plus tard, dans son 
Historia moderna, les Annales de son prédécesseur, doit être rapportée à l’emploi 
de cette même expression par Aimoin de Fleury (ca 970‑après 1008) et par Raoul 
Glaber († ca 1046). Il ressort que chez ces deux auteurs de la fin du xe siècle, 
c’est toute la Bretagne qui est désignée comme l’« extrémité de la Gaule ». 
Ainsi, dans les chapitres des Miracles de Saint Benoît consacrés par Aimoin de 
Fleury à la dévotion portée par Félix († 1038) 26, « habitant de ladite région 

25	 Y.  Morice, L’Abbaye de Landévennec des origines au xie  siècle à travers la production 
hagiographique de son scriptorium, thèse dact. dir. B.  Merdrignac, Rennes  II, 2007, 
p. 342‑344, 481.

26	 Sur Aimoin, voir à présent l’édition et la traduction de l’œuvre d’Aimoin de Fleury, « Vie 
d’Abbon l’abbé de Fleury  », dans R.‑H.  Bautier, G.  Labory  (dir.), L’Abbaye de Fleury en 
l’an mil, Paris, CNRS Éditions, 2004, p. 11‑13.



563

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

de Cornugallia » 27, à saint Paul Aurélien, les deux seuls repères géographiques 
fournis par l’auteur sont l’île d’Ouessant (Ossa insula) et Saint-Pol-de-Léon 
(Sancti Pauli oppidum), c’est-à-dire deux localités du Léon, extérieures au comté 
de Cornouaille proprement dit. De plus, Aimoin était bien placé pour savoir 
que Paul Aurélien avait été qualifié de « Domnonéen » 28 par Wrmonoc dans 
sa Vita, composée à Landévennec en 884, puisque ce texte avait accompagné 
à Fleury les reliques de ce saint 29. Les relations entre l’abbaye de Fleury-sur-
Loire et la Bretagne étaient d’ailleurs étroites durant les xe‑xie siècles 30. Vue 
de Fleury, au début du xie siècle, la Cornugallia n’est pas à prendre pour une 
circonscription politique ou religieuse définie, mais doit être prise au sens large 
des « recoins les plus écartés de toute la Bretagne » 31.

Sans doute, l’expression Cornu Galliae se teinte-t-elle même, dans les 
Histoires de Raoul Glaber 32, de la nuance péjorative dont son sens littéral 
est porteur (comme, en d’autres temps, la « Basse Bretagne » ou la « Loire 
Inférieure »). Raoul Glaber rapporte ici la bataille de Conquereuil (992), entre 
Foulque d’Anjou et Conan le Tort qu’il localise « au fin fond de la Gaule » 
(in infimis Galliarum partibus). Du point de vue cet historien, c’est aussi 
toute la péninsule qui constitue la Cornu Galliae puisque selon lui « la cité 
de Rennes » en est la « métropole » 33. Il enchaîne sur des lieux communs 
méprisants à l’encontre des Bretons et traite de « tyran » leur « prince » Conan 
le Tort (970‑992), comte de Rennes, dont le pouvoir s’exerçait de fait en 

27	 AASS, Mart.,  III, p.  330, III, 12  : «  In memorata igitur insula ob amorem tanti praesulis 
quidam ciuis iam dictae regionis Cornugalliae, Felix nomine, ad inhabitandum demigrans, 
cum aliis suis prouinciae viris per aliquantos annos Deo placitam studuit ducere uitam ». Sur 
la carrière de Félix, voir B. Merdrignac, Les Vies de saints bretons durant le haut Moyen Âge. 
La culture, les croyances en Bretagne (viie‑xiie siècle), Rennes, Ouest-France, 1993, p. 67.

28	 M.‑Ch. Cuissard, « Vie de Saint Paul de Léon en Bretagne », Revue celtique, 5, 1881-1882, 
p. 453 : « explicit vita sancti Pauli Aureliani domnonensis ».

29	 Une seconde version de la Vita Pauli, contemporaine des Miracula Sancti Benedicti, est 
réécrite à Fleury par Vitalis au début du xie siècle. Il est tentant d’identifier ce Vitalis avec le 
successeur de Félix à la tête de l’abbaye de Rhuys que ce dernier a été chargé de restaurer 
pour le compte de Fleury-sur-Loire. Voir B. Merdrignac, Les Vies de saints bretons, op. cit., 
p.  67 et J.‑C.  Poulin, L’Hagiographie bretonne du haut Moyen  Âge. Répertoire raisonné, 
Ostfildern, J. Thobercke, 2009, p. 297.

30	 Dom L. Gougaud, « Les relations de l’abbaye de Fleury sur-Loire avec la Bretagne et les Îles 
britanniques aux xe‑xie siècles », MSHAB, 4, 1923, p. 3‑30.

31	 AASS, Mart., III, p. 330, III, 12, op. cit. : « totius […] remotissimos Britanniae […] sinus ».
32	 Sur Raoul, voir à présent, V. Gazeau, M. Goullet, Guillaume de Volpiano, un réformateur en 

son temps (962‑1031), Caen, CRAHM, 2008, p. 3‑5.
33	 Raoul Glaber, Les Cinq Livres de ses histoires (900‑1044), éd. M. Prou, Paris, Picard, 1886, 

p. 30 : « Est enim illius metropolis civitas Redonum ». L’éditeur ne tranche pas, p. 30 n. 3 : 
«  suivant certains historiens, l’expression Cornu Galliae désigne seulement le comté de 
Cornouaille ; suivant d’autres, toute la presqu’île armoricaine ».



564

Domnonée et sur le Vannetais 34, mais ne s’étendait pas à la Cornouaille 
proprement dite. Il est important pour le présent propos de préciser, qu’à 
l’encontre de ce qui a souvent été avancé, Stéphane Lecouteux a établi que 
Raoul Glaber n’avait jamais eu connaissance des Annales de Flodoard. Lorsqu’il 
fut chargé par Guillaume de Volpiano de rédiger ses Histoires, l’objectif était 
de faire débuter son récit vers 900. Les Annales, couvrant les années 919 à 966, 
étaient donc susceptibles de lui servir de source. Si Guillaume de Volpiano les 
avait lui-même connues, il n’aurait pas manqué de les communiquer à son 
disciple afin de lui faciliter la tâche ; ce qui laisse supposer qu’entre 1026 et 1028, 
alors que Raoul Glaber accompagnait l’abbé de Dijon en Italie, aucun d’eux ne 
connaissait encore l’existence des Annales 35. Force est donc de constater que, 
sans qu’il existe forcément de liens de dépendance entre ces différents auteurs, 
ceux-ci appliquent plutôt l’expression Cornu Galliae/Cornugallia à l’ensemble 
de la péninsule bretonne. Aussi y a-t-il lieu de penser que Flodoard ne s’est 
probablement pas écarté de l’usage prédominant jusqu’au xie siècle.

Avant de tomber dans une relative défaveur à cette époque au bénéfice de 
Cornugallia, comme l’a remarqué André-Yves Bourgès, c’est surtout l’appellation 
de Cornubia qui est employée à propos de la Cornouaille armoricaine 36. Ce 
nom se rencontre pour la première fois aux environs de 705 pour désigner la 
Cornouaille insulaire dans les Carmina rythmica d’Aldhelm de Malmesbury 
(ca 640-709) 37. Celui-ci, établit une distinction entre la « funeste » Domnonia 
et la Cornubia « désolée » (usque diram Domnoniam per carentem Cornubiam), 

34	 A.  Chédeville, N.-Y.  Tonnerre, La Bretagne féodale, xie‑xiiie  siècle, Rennes, Ouest-France, 
1987, p. 32. Voir A. Chédeville, « Un millénaire : la bataille de Conquereuil (992) et sa place 
dans l’histoire politique et militaire de la Bretagne », MSHAB, 70, 1993, p. 365‑384.

35	 S. Lecouteux, « Une reconstitution hypothétique », art. cit., p. 3-4.
36	 A.-Y.  Bourgès, Le Dossier hagiographique de Saint Mélar, prince et martyr en Bretagne 

armoricaine. Textes, traduction, commentaires, Landévennec/Lanmeur, CIRDOCOM/
Association des Amis du patrimoine de Mélar, coll. « Britannia Monastica », 5, 1997, p. 158-
159. Ce chercheur remarque que la Vita  IIa de saint Méloir – dont il reconstitue la teneur 
à partir des fragments subsistants  – emploie en même temps les termes Cornugallia et 
Cornubia  : le premier pour désigner la péninsule, le second pour désigner la Cornouaille 
armoricaine au sens strict. Il propose, p. 29, de placer la rédaction de cette Vita IIa dans une 
fourchette chronologique fin xiie‑début xiiie siècle et émet prudemment l’hypothèse, p. 231, 
que celle-ci pourrait être l’œuvre de Guillaume le Breton (ca 1160-ca  1225), auteur de la 
Philippide, à la gloire de Philippe Auguste. P.‑R. Giot, dans P.-R. Giot et al., Les Premiers 
Bretons, op.  cit., p.  57, confondait sans doute ici la Vita Maglorii et la Vita Melorii. Voir 
J.‑C. Poulin L’Hagiographie bretonne, op. cit., p. 462.

37	 Voir M.  Coumert, «  Le peuplement de l’Armorique  : Cornouaille et Domnonée de part et 
d’autre de la Manche aux premiers siècles du Moyen Âge », dans J.‑C. Cassard, A. Chauou, 
M. Coumert, H. Tétrel (dir.), Histoires des Bretagnes. Les mythes fondateurs, Brest, CRBC, 
2010, p. 15-42.



565

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

dépeinte cependant sous un jour plus plaisant 38. Par contre, en Bretagne, 
Pierre-Roland Giot concluait d’un sondage de « terminologie géographique » 
dans les sources hagiographiques les plus anciennes que la dénomination de 
Cornubia n’apparaît (au même titre que celle de Cornugallia) qu’à l’époque 
carolingienne 39. Mais alors que la première forme, dérivée de Cornovia, est la 
transposition latine du breton Kerneo (équivalent du cornique Kernow et du 
gallois Cernyw/Kernyw) 40, la seconde – dont l’étymologie n’est parlante que pour 
les latinistes puisqu’elle signifie l’extrémité de la Gaule – « évoque » l’appellation 
du « Cornwall » (Cornwalum/Cornwealum) qui est pourtant une construction 
bilingue, juxtaposant un élément celtique et un élément anglo-saxon 41.

Sans doute n’est-il pas sans intérêt non plus pour notre propos de constater 
que l’apparition du Cornwalum dans les sources anglo-saxonnes pour désigner la 
Cornubia insulaire est pratiquement contemporaine de celle de la Cornu Gallia chez 
les auteurs continentaux. Un pointage (qui n’a pas la prétention d’être exhaustif 42) 
dans les diverses versions de la Chronique anglo-saxonne permettra peut-être de 
dépasser le stade de l’intuition. Une des premières occurrences est due, semble-
t-il, au premier copiste du manuscrit le plus ancien (ms. A : Parker Chronicle ; 
Winchester manuscript) qui a précisément arrêté son travail à la fin de l’année 891 43. 
Il enregistre à cette date l’échouage sur les côtes du Cornwall, du temps du « roi 

38	 Aldhelmi Opera, éd.  R.  Ehwald, MGH, AA,  XV, Berlin, 1919, p.  524-525, v. 8‑12 : «  Quando 
profectus fueram/usque diram Domnoniam/Per carentem Cornubiam/Florulentis cespitibus/
Et foecundis graminibus/Elementa inormia/Atque facta informia/Quassantur sub aethera/
Convexi celi camara/Dum tremet mundi machine/Sub ventorum monarchia ». P.‑R. Giot, dans 
P.‑R. Giot et al., Les Premiers Bretons, op. cit., p. 57, se contentait de noter qu’« on comprend 
mal pourquoi quelqu’un de Malmesbury trouverait la Domnonée “sinistre” et aimerait 
davantage le Cornwall ». La litote pourrait laisser à penser que ce savant se demandait si 
Aldhelm n’aurait pas envisagé ici la Cornouaille continentale ; mais, il ne s’en est pas ouvert 
à ses co-auteurs et, prudemment, il n’est pas allé jusqu’à avancer explicitement cette 
hypothèse. Il serait donc aventuré de ma part de lui faire dire plus qu’il ne l’a voulu !

39	 P.-R. Giot et al., Les Premiers Bretons, op. cit., p. 57. Il faut toutefois noter qu’à l’exception 
de la Vita Ia Samsonis (susceptible de remonter au viie‑viiie siècle, mais dont la datation reste 
controversée), on ne conserve guère de textes antérieurs à la période carolingienne, même 
si l’on peut dans certains cas supposer qu’il s’agit de la réécriture d’une version antérieure 
(ce qui est aussi débattu). Voir J.‑C. Poulin, L’Hagiographie bretonne, op. cit., en particulier 
p. 39, 57 et passim.

40	 B.  Tanguy, «  Les premiers temps médiévaux  », dans Y.  Le  Gallo  (dir.), Le Finistère de la 
Préhistoire à nos jours, Saint-Jean-d’Angély, Bordessoules, 1991, p. 93.

41	 B. Tanguy, « Les premiers temps médiévaux », art. cit., p. 93.
42	 Pour des raisons de commodité, j’ai utilisé l’édition électronique par T.  Jebson dont le site 

« The Anglo-Saxon Chronicle: An Electronic Edition » : en ligne <http://asc.jebbo.co.uk/intro.
html> est hautement recommandable. Voir l’édition de C. Plummer, J. Earle, Two of the Saxon 
Chronicles Parallel with Supplementary Extracts from the Others, Oxford, Clarendon Press, 
1892-1899, 2 vol. Je n’ai pas eu le loisir de consulter l’importante édition collective en cours The 
Anglo-Saxon Chronicle. A collaborative Edition, sous la direction de D. Dumville et S. Keynes.

43	 M. Swanton, The Anglo-Saxon Chronicles, London, Phoenix, 1996, p. XXI.

http://asc.jebbo.co.uk/intro.html
http://asc.jebbo.co.uk/intro.html


566

Alfred » le Grand (871‑900) de Wessex, de « trois Irlandais […] dans un bateau sans 
avirons. Celui-ci était fait de trois peaux et demi ». (Þrie Scottas comon to Ælfrede 
cyninge, on anum bate butan ælcum gereþrum of Hibernia […] Se bat wæs geworht of 
þriddan healfre hyde þe hi on foron). L’épisode est souvent cité par les spécialistes de 
la pérégrination irlandaise, puisqu’il met en scène trois moines qui « pour l’amour 
de Dieu » (for Godes lufan) se sont imposés un type d’ordalie prévue en cas de 
crime exceptionnel 44. On retiendra ici que cette entrée constitue un précieux 
témoignage de la diffusion d’une appellation que les spécialistes décomposent entre 
un premier élément « corn » d’origine celtique (d’où dérive l’ethnonyme Cornovii 45) 
et un second élément « wealas » désignant les « étrangers » en vieil-anglais (voir 
l’anglais Welsh) qui s’applique aux Bretons en général (Bretwalas/Brytwalas) dans 
la Chronique anglo-saxonne et qui rend compte aussi du nom du Pays de Galles 
(Norðwealum/Norðwalum) et de celui du Strathclyde (Stræcledweala/Strácledwalas). 
Le tableau suivant récapitule les résultats du sondage auquel on a procédé à travers 
les différentes versions (disponibles en ligne) de cette Chronique.

891
Ms. A (Corpus Christi 
College, Cambridge 
MS 173)

7 þa comon hie ymb .vii. niht to 
londe on Cornwalum

The Anglo-Saxon 
Chronicles, 
trad. M. Swanton, 
London, Phoenix Press, 
1996 :
« and after seven days 
they [three Scots] came 
to land in Cornwall »

892

Ms. B (Cotton 
Tiberius A.vi)

7 þa coman hi embe .vii. niht to 
lande on Cornwealum

Ms. C (Cotton 
Tiberius C.i)

7 ða comon hi embe .vii.niht to 
lande on Cornwealum

Ms. D (Cotton 
Tiberius B.iv)

7 þa comon hy ymb vii niht to lande 
on Cornwealum

997

Ms .D (Cotton 
Tiberius B.iv)

7 þær hergodon ægþær ge on 
Cornwealum 7 on Norðwealum 7 
on Defenum

« and there [the raiding 
army] raided both in 
Cornwall and in Wales 
and in Devon »Ms. E (Bodleian MS 

Laud 636)
7 þær gehergodon ægðer on 
Cornwealum ge on Norðwalum7 
on Defenan �

1047

Ms. D (Cotton 
Tiberius B.iv)

7 he hæfde .iii. bisceoprice, an on 
Defenascire, 7 on Cornwalon, 7 
on Wigracestre Þa feng Leofric to 
Defenascire 7 to Cornwalon

« and he [Lyfing] had 
three bishoprics: one 
in Devonshire, and 
in Cornwall and in 
Winchester. Then 
Leofric succeeded to 
Devonshire and to 
Cornwall »

44	 M.E. Byrne, « On the Punishment of Sending Adrift », Eriu, 11, 1932, p. 97‑102.
45	 F. Lot, « Arthur en Cornwall », Romania, 1901, p. 9, constatant que les appellations de Devon 

et Cornwall « sont (parfois) synonymes », en tirait pour sa part la conséquence que le nom 
de Cornwall « n’a rien à faire avec les Comovii de Chester (Deva) et Wroxeter (Uriconium), 
comme on le dit habituellement (Loth, La  Borderie, etc.). Il s’applique simplement aux 
Bretons occupant l’angle (corn) sud-ouest de l’île » et ajoutait que « l’étude des origines de 
la Cornouaille française » le conduisait à la même conclusion.



567

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

À titre d’hypothèses, on peut se risquer à tirer de ce tableau quelques 
déductions susceptibles de relancer l’enquête en cours 46. Il est peu probable 
que la proximité phonétique entre le nom du Cornwall et celui de la 
Cornouaille (Cornwealum/Cornugallia) résulte d’une coïncidence fortuite 
entre deux formations complètement indépendantes linguistiquement. Il 
est encore moins concevable que les lettrés anglo-saxons aient éprouvé le 
besoin de transposer la forme latine Cornugallia en Cornwealum (/g/ → /
gw/ → /ɣw/ → /w/) afin de réinterpréter artificiellement ce nom selon une 
étymologie bilingue traduisant la configuration géopolitique de leur contrée. 
L’inverse est par contre beaucoup plus plausible. Coutumiers de l’étalage 
d’un savoir étymologique (plus ou moins assuré), les lettrés continentaux, 
férus de latin, auront perçu l’élément germanique weala comme une forme 
atténuée (en voie d’amuissement) de Gallia (/w/ → /gw/ → /gw/ →/g/), ce qui 
leur permettait de placer les Cornugallensis à la « la corne de la Gaule ». Mais 
pour que cette opération de naturalisation ait un quelconque intérêt, force 
est d’admettre que la dénomination en passe de s’imposer sous la poussée 
anglo-saxonne en Grande Bretagne était alors en cours d’importation en 
Bretagne continentale. 

De ce côté-ci de la Manche, la première mention explicite d’un « évêque 
cornouaillais » est la souscription dans un acte de Redon datant du règne 
d’Erispoé (851‑857) d’Anaweten « cornogallensis […] episcopi » 47. Quelques 
décennies plus tard, vers 870, l’abbé de Landévennec Wrdisten, reprend ce même 
adjectif cornugillensis pour qualifier « l’océan cornouaillais et britannique » 
près duquel il réside dans la dédicace de la version de cette Vita adressée à 

46	 Je tiens à remercier Bernard Tanguy pour m’avoir amicalement encouragé à formuler « à 
titre d’hypothèse  » cette tentative d’explication de la difficile question de l’apparition 
concomitante de Cornwealum et de Cornugallia. Selon la formule consacrée, ces déductions 
n’engagent cependant que moi.

47	 Cartulaire de l’abbaye de Redon en Bretagne, éd. A. de Courson, Paris, Imprimerie impériale, 
1863, Appendix XXXI, p. 366 (cf. dom Lobineau, Hist. Britann., t. II, col. 58). Sans précision de 
siège,  Anaweten episcopus souscrit encore à la charte XXX (datée de 862 par H. Guillotel, 
voir Le Cartulaire de l’abbaye Saint-Sauveur de Redon, éd.  A.  Chédeville, H.  Guillotel et 
B. Tanguy, Rennes, Association des Amis des archives historiques du diocèse de Rennes 
Dol et Saint-Malo, 1998, t.  I, fol.  54 du fac-simile. Voir J.  Quaghebeur, La Cornouaille du 
ixe au xiie siècle, op. cit., p. 179. L. Duchesne, Fastes épiscopaux de l’ancienne Gaule, t. II, 
L’Aquitaine et les Lyonnaises, Paris, Fontemoing et  Cie, 1910, 2e  éd., p.  82, identifie cet 
Anaweten episcopus avec le successeur de Felix (Aneweten ou Huarnuethen) qui figure en 
no 6 dans le Catalogue des évêques de Quimper ; J. Quaghebeur, La Cornouaille, op. cit., 
p. 88 distingue par contre Aneweten (milieu ixe s.) et Huaruuethen, attesté au début xe siècle 
dans l’acte 24 du Cartulaire de Landévennec. Voir A. Chédeville, H. Guillotel, La Bretagne, 
op. cit., p. 305‑306.



568

l’évêque Jean d’Arezzo (ca 868‑900) 48. Par contre, il transcrit à destination de 
ce correspondant l’homélie qu’il a, par ailleurs, composée à l’occasion de la fête 
du saint. Or la lectio Ia de celle-ci qualifie les Cornouaillais de Cornubentibus 
(= cornubensibus, dans le ms. Quimper BM 16): « [Jésus Christ] nous donna 
aussi saint Guénolé, à nous les Cornouaillais qui le valaient le moins, installés 
au bout du monde et dans les régions occidentales extrêmes des Gaules  » 49.

La forme Cornubia a la préférence de Wrdisten dans sa copieuse production 
hagiographique. Il avait pourtant déjà à sa disposition la forme alternative 
Cornugallia à laquelle toutefois il ne recourt jamais 50. En effet, non seulement 
un calendrier de Landévennec du début du xe siècle commémore au 28 avril 
le natale de saint Guénolé : « III kal. Maii. In cornu Galliae natale sancci 
UUinualoei confessoris » 51, mais surtout, dans l’Omelia, l’hagiographe paraît 
gloser l’ethnonyme cornubensibus par la périphrase « in fine mundi positis […] 
extremis Galliarum […] atque occiduis in partibus ». On peut donc supposer qu’il 
se réfère implicitement ici à l’étymologie savante qui décompose le toponyme 
Cornu Gallia comme la « Corne de la Gaule » 52. Dans un texte adressé à un haut 

48	 Voir C.R. Garavaglia, Les Relations entre la Bretagne et l’Italie (vie‑xie s.), Rennes II, mémoire 
de DEA, dir. B. Merdrignac, 2002-2003, p. 79  : « Notitia consolationis vestre erga fratres 
nostros […] nostras ad usque devenit regiones qui cornugillensem atq(ue) brittanicum iuxta 
considimus pontum ».

49	 C. R. Garavaglia, Les Relations entre la Bretagne et l’Italie, op. cit., p. 86 : « [JC] cornubentibus 
in fine mundi positis, minus idoneis, extremis Galliarum sanctum direxit atque occiduis in 
partibus Winualoeum ». A. Le Moyne de La Borderie, Cartulaire de l’abbaye de Landévenec, 
t.  1, Texte du cartulaire, avec notes et variantes publié pour la Société archéologique du 
Finistère, Rennes, Catel, 1888, p. 129 : « cornubiensibus », en fait, cornubensibus, vérifié par 
moi sur le ms. de la BM Quimper, fol. 130v. Voir Y. Morice, L’Abbaye de Landévénnec, op. cit., 
p. 342. Je remercie Mme A. Le Hüérou de m’avoir aidé à cerner la portée de l’expression 
« minus idoneis » : « les moins appropriés », « qui ne le méritaient pas », « pas adaptés ». 
L’ethnonyme Cornubensium est repris par Wrdisten dans le titre du chap. II, 15 (« De humili 
Gradloni Cornubensium regis apud eundem et familiari allocutione ») où il paraît synonyme 
de Cornubiorum (vs 3 : « moderator Cornubiorum »).

50	 M. Simon, « Les hagiographes de Landévennec au ixe siècle, témoins de leur temps », dans 
G. Le Menn et J.‑Y. Le Moing (dir.), Bretagne et pays celtiques. Langues, histoire, civilisation. 
Mélanges offerts à la mémoire de Léon Fleuriot (1923‑1987), Saint-Brieuc-Rennes-Skol-
PUR, 1992, p. 185 fait pertinemment remarquer que le repentir (attesté par un blanc rempli 
après coup d’un trait ondulé) du copiste du manuscrit 16 de la bibliothèque municipale de 
Quimper (fol. 69), au xie siècle, d’abord enclin à écrire Cornugallie lorsqu’il rencontre pour 
la première fois le terme Cornubie dans la Vita  II, 3, atteste que cette forme remonte au 
modèle qu’il reproduisait (et sans doute à la version originale).

51	 Sur ce calendrier de Landévennec (Copenhague, ms. Thott 239, v. 908-955), voir M. Simon., 
« Les hagiographes de Landévennec », art. cit., p. 183. Voir F. Duine, « Bréviaires et missels 
des églises et abbayes bretonnes de France antérieures au xviiie  s.  », BMSAIV, 35, 1906, 
p. 138-140 ; en fait, il y a confusion entre natale et translatio : voir Y. Morice, L’Abbaye de 
Landévénnec, op. cit., p. 382.

52	 M. Simon, « Les hagiographes de Landévennec », art. cit., p. 183 ; B. Tanguy, « Les premiers 
temps médiévaux », art. cit., p. 93.



569

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

dignitaire de la cour de Charles le Chauve comme Jean d’Arezzo 53, cette allusion 
répond au souci de l’auteur de se placer du point de vue de son correspondant. 
Le père Marc Simon qui qualifie Cornugallia de « forme bâtarde » émet 
l’hypothèse que celle-ci correspond à « une interprétation disons “franque”, 
plus satisfaisante pour les non-bretonnants latinistes du xe et du xie siècle » 54.

Toujours est-il qu’au début du xie siècle, les deux termes alternent dans les 
sources régionales 55. Il est délicat (me semble-t-il) d’assigner à l’un une acception 
spécifique par rapport à l’autre. Ainsi, Joëlle Quaghebeur relève dans un 
document du Cartulaire de Quimperlé « des traces – tant dans les formules que 
dans le vocabulaire – d’un acte initial dressé lors de la fondation » de l’abbaye 
Sainte-Croix (ca 1050) par Alain Canhiart (1022‑1074) 56. Ce texte fait mention 
de la Cornubia : « Haec est possessio aecclesie Sanctae Crucis ab Alono comite 
Chanarth, ejusdem fondatore, Cornubiam regente, impertita, assertantibus totius 
Cornubie primatibus et obtimatibus » 57. Toutefois, il serait hasardé d’en inférer 
que « le terme de Cornubia définissait un ressort territorial de nature politique 
et celui de Cornugallia un ressort du pouvoir spirituel » 58 puisque l’acte 2 
de ce même Cartulaire qui démarque en substance la teneur du document 
précédent recourt au terme Cornugallia : « Igitur haec est possessio aecclesie 
Sanctae Crucis, ab Alano ejusdem Cornugallie comite, impertita, assertantibus 
Cornubie primatibus » 59. C’est la même titulature que reprend un acte de 1021 
(« pour le moins réécrit », selon Hubert Guillotel) inclus dans le Cartulaire de 
Redon : « Alanus [suscription caingnart] cornugallensis comes » 60. Par contre, 
comme l’a relevé Yves Morice, alors que Gurheden, le compilateur du Cartulaire 
de Quimperlé (ca 1125) qualifie Alain de « consul Cornubiae » dans la charte 1 

53	 J.-P. Delumeau, Arezzo, espace et sociétés, 715-1230. Recherche sur Arezzo et son « contado » 
du viiie au début du xiiie siècle, Rome, École française de Rome, 1996, t. 1, p. 491‑494.

54	 M. Simon, « Les hagiographes de Landévennec », art. cit., p. 185.
55	 La Vita Wenaili, lect. 6, mentionne la « terra quae Cornugallia dicitur » (F. Morvannou, Saint 

Guénaël. Études et documents, Brest, Centre de recherche bretonne et celtique, Cahier de 
Bretagne occidentale, 1997, p. 90). Mais sa datation est controversée. Y. Morice, L’Abbaye 
de Landévennec, op. cit., p. 125-135, la place au ixe siècle avec des arguments séduisants ; 
contra J.‑C. Poulin, L’Hagiographie bretonne, op. cit., p. 385‑386.

56	 J. Quaghebeur, « Possessio et Villa à Saint-Croix de Quimperlé au xie siècle », dans L’Abbaye 
Sainte-Croix de Quimperlé des origines à la Révolution. Actes du colloque de Quimperlé 
2-3 octobre 1998, Brest-Quimperlé, CRBC-Association des Amis de l’Abbaye de Sainte-Croix 
de Quimperlé, 1999, p. 43.

57	 L. Maitre, P. de Berthou, Cartulaire de l’abbaye de Sainte-Croix de Quimperlé, 2e éd. revue, 
corrigée et augmentée, Rennes-Paris, Plihon et Hommay-Champion, 1904, p.  123. Les 
éditeurs précisent, p. 123, no 3 que ce résumé précède le n. XI dans le manuscrit.

58	 J. Quaghebeur, La Cornouaille du ixe au xiie siècle, op. cit., p. 180.
59	 L. Maitre, P. de Berthou, Cartulaire de l’abbaye de Sainte-Croix de Quimperlé, op. cit., p. 134.
60	 Cartulaire de l’abbaye Saint-Sauveur de Redon, op. cit., fol. 171, chap. 356. Voir M. Simon, 

« Les hagiographes de Landévennec », art. cit., p. 183.



570

« De  fundatione abbatie » 61, il applique à la figure historico-légendaire de Grallon 
le Grand le titre de « Cornugallie consulem » dans la Vita de saint Gurthiern qu’il 
insère en tête de son ouvrage 62.

En somme, il y aurait eu des « Cornouaillais » dans toute la Bretagne avant 
qu’ils n’attachent leur nom à la Cornouaille, puisque, dans les sources bretonnes, 
le gentilé cornugallensis précède le toponyme Cornugallia dont il est pourtant 
censé dériver. Dans la Vita major de saint Guénolé, qu’il a composée vers 875 63, 
l’abbé de Landévennec, Wrdisten, ne dit pas le contraire. Pour célébrer la 
« Grandeur et illustration de la Cornouaille » (II, 18, De altitudine et nobilitate 
Cornubiae), il compose des vers qui évoquent les figures de Grallon, Corentin et 
Guénolé : « Comme ils resplendissaient sous leurs trois flambeaux /Les sommets 
de Cornouaille quand ces trois grands la gouvernaient ».

Mais comme dans les Trois mousquetaires d’Alexandre Dumas, un quatrième 
héros vient s’adjoindre à cette glorieuse trinité. Wrdisten se sent obligé en effet 
de rendre un hommage appuyé à saint Tugdual, alias Tudi, dont le culte s’est 
diffusé en Trégor, bien au-delà de la Cornouaille proprement dite 64 : « Déjà 
pourtant dans l’ordre avait précédé ces trois grands hommes /Un autre du nom 
de Tugdual, moine célèbre /De grand mérite, tenu pour modèle par beaucoup 
[…] ». Sur sa lancée, l’hagiographe poursuit sur une superbe envolée à la gloire 
passée de sa patrie : « Ainsi donc portée par ces quatre colonnes /la patrie de 
Cornouaille, était remplie d’une abondance de biens […] » 65.

Le vers « Cornubiae patria, rerum quoque copia plena » fait écho à la première 
phrase du premier chapitre de la Vita : « L’île de Bretagne […] passe pour avoir 
joui d’une grande abondance de biens », « Britannia insula […] haec magnam 
habuisse rerum copiam narratur » 66. Bref, la Cornubia est donnée par Wrdisten 
comme le pendant de la Britannia insulaire dont elle est le rejeton.

61	 L. Maitre, P. de Berthou, Cartulaire de l’abbaye de Sainte-Croix de Quimperlé, op. cit., p. 30. 
J. Quaghebeur, « Possessio et Villa à Saint-Croix », art. cit., p. 35-36, n. 1.

62	 L. Maitre, P. de Berthou, Cartulaire de l’abbaye de s-Croix de Quimperlé, op. cit., p. 45. Voir 
Y. Morice, L’Abbaye de Landévennec, op. cit., p. 319.

63	 Y.  Morice, L’Abbaye de Landévénnec, op.  cit., p.  63  : «  entre 874 et  884  ». J.‑C.  Poulin 
L’Hagiographie bretonne, op. cit., p. 413 : « probablement après 868, peut-être aux environs 
de 874 ».

64	 B. Tanguy, « Les premiers temps médiévaux », art. cit., p. 97-99. Id., « Hagionomastique 
et histoire : Pabu Tugdual alias Tudi et les origines du diocèse de Cornouaille », BSAF, 115, 
1986, p. 117‑142.

65	 A.  Le  Moyne  de  La  Borderie, Cartulaire de l’abbaye de Landévenec, op.  cit.,  II, 19, p.  81-
82 : « Quam bene candelis splendebant culmina ternis /Cornubiae, proceres cum terni celsa 
tenebant  /[…] Jamque tamen ternos precesserat ordine sanctus  /Eximius istos Tutgualus 
nomine, clarus  /Cum meritis monachus, multorum exemplar habendus  /[…] Ast igitur 
fulchris tunc eminet alta quaternis /Cornubiae patria, rerum quoque copia plena ».

66	 A.  Le  Moyne  de  La  Borderie, Cartulaire de l’abbaye de Landévenec, op.  cit.,  I, 1, p.  7. 
Cf. Y. Morice, L’Abbaye de Landévénnec, op. cit., p. 343‑344.



571

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

Pour éviter tout anachronisme dans l’interprétation de ces élans 
patriotiques, il est indispensable de les replacer dans le contexte du 
« septenaire de la grandeur et de la ruine de la Cornouaille »  67 placé par 
l’hagiographe au cœur de ce second livre de la Vita Winwaloei. Ces sept 
chapitres représentent une suite de 162 hexamètres héroïques qui, aux 
dires d’Aldhelm dont les œuvres étaient appréciées à Landévennec 68, sont 
faits pour chanter « les guerres et les hauts faits des héros » 69. Après avoir 
reproduit le précepte édicté en 818 par Louis le Pieux à destination de 
l’abbé de Landévennec Matmonoc (II, 13) afin de réformer les coutumes 
« scotiques » en usage depuis le temps où « Gradlon, qu’on appelait le 
Grand, tenait le sceptre de la Bretagne » 70 (II, 12) et célébré les vertus de 
saint Guénolé dont la réputation s’étendait « désormais de long en large 
à travers toute la Bretagne » 71 (II, 14), Wrdisten abandonne la prose pour 
les vers afin d’évoquer la rencontre du saint patron de son monastère avec 
« l’humble Gradlon, roi des Cornouaillais » 72, « Cornubiensium rex » :

Sa renommée cependant s’était envolée jusqu’aux oreilles du roi Gradlon,
Lui qui détenait le sceptre suprême au faîte du pouvoir
Sur la région occidentale, et gouverneur des Cornouaillais :
À qui était soumis un grand royaume aux frontières si vastes,
Riche des trésors arrachés aux Normands,
Couronné de la mitre et plus puissant que tous,
Qui vient après des combats barbares, de terrasser la gent ennemie.
En ce moment même ayant décapité cinq de leurs chefs,
Et autant de vaisseaux, il s’illustre, cent fois victorieux par les armes.

67	 J’emprunte cette expression à J. Raison du Cleuziou, « Landévennec et les destinées de la 
Cornouaille », SECdN, 93, 1965, p. 13.

68	 J. Raison du Cleuziou, «  Landévennec et les destinées de la Cornouaille», art.  cit. Voir 
F.  Kerlouégan, «  Les citations d’auteurs latins chrétiens dans les vies de saints bretons 
carolingiennes », Études celtiques, 19, 1982, p. 247 ; N. Wright, « Knowledge of Christian 
Latin Poets and Historians in Early Mediaeval Brittany  », Études celtiques,  23, 1986, 
p. 174‑175.

69	 Aldhelmi Opera, op. cit., p. 83. « De metris et aenigmatibus ac pedum regulis : “Qui sunt 
exametri heroici ? Qui bella et heroum res gestas complectuntur […]” ».

70	 A. Le Moyne de La Borderie, Cartulaire de l’abbaye de Landévenec, op. cit.,  II, 12, p. 75 : 
« Et haec quidem lex sive regula per tempora longa refulsit in isto monasterio, id est, ab illo 
tempore quo Gradlonus, quem appellant Magnum, Britanniae tenebat sceptrum Britanniae 
tenebat sceptrum usque ad annum Hlodouuici piissimi Augusti imperii quintum, Dominicae 
autem lncarnationis octingentesimum octavum decimum ».

71	 Ibid. II, 14, p. 77: « Jam per omnem Britanniae regionem longe lateque celebrabatur nomen 
ejus cum meritis […] ».

72	 Ibid.  II, 15, p.  78  : «  De humili Gradloni, Cornubiensium regis, apud eundem et familiari 
allocutione ».



572

Le fleuve Loire lui-même en est témoin, car c’est sur ses rives sereines
Que s’étaient  livrés tant de combats acharnés […] 73.

La plupart des spécialistes s’accordent aujourd’hui à penser que c’est 
fort probablement à Salomon (857‑874), le roi breton contemporain de la 
rédaction de la Vita, que s’adresse ce portrait flatteur 74 d’autant que le lignage 
auquel se rattachait ce dernier se réclamait peut-être de Gradlon pour ancêtre 
légendaire. Au lieu de supposer gratuitement, comme l’a fait Arthur de La 
Borderie 75, une interpolation afin de résoudre l’apparente contradiction entre 
les titres de Cornubiensium rex et de moderator Cornubiorum dont est ici gratifié 
Gradlon, d’une part, et, d’autre part, l’affirmation, deux chapitres plus haut, 
que le pouvoir de celui-ci s’étendait sur toute la Bretagne (Britanniae tenebat 
sceptrum), la position la plus objective est sans doute de s’en tenir simplement à 
ce que disent les sources et d’en tirer les conclusions qui s’imposent.

Dans la seconde moitié du ixe siècle, c’est toute la population de Bretagne qui 
est considérée par Wrdisten comme des Cornouaillais (ou plus exactement des 
« Cornoviens » : Cornubienses/Cornubii). Faut-il s’en étonner dans la mesure où les 
rois bretons de cette époque sont issus du Poher auquel se réduira ultérieurement 
la Cornouaille ? Par contre, lorsque l’abbé de Landévennec s’adresse à un haut 
dignitaire carolingien tel que l’évêque Jean d’Arezzo, il emploie l’adjectif 
« cornouaillais » (cornugillenses) pour donner à son correspondant l’adresse de 
son établissement du bout du monde, « aux extrémités des Gaules ».

Paradoxalement, le moindre intérêt des entrées que les Annales de Flodoard 
consacrent, un demi-siècle plus tard, aux hostilités entre Bretons et Normands 
de la Loire n’est pas d’entériner l’aboutissement d’une démarche qui s’était 
amorcée sept ou huit décennies auparavant, selon la documentation bretonne. 
Dorénavant, en écho aux propos de Wrdisten qui situe en Bretagne tous les 
Cornouaillais, l’historien rémois localise en Cornouaille tous les Bretons. Entre 
temps, la Cornubia est devenue la Cornu Galliae. 

73	 Ibid.  : «  Interea ad regem volitabat fama Gradlonum/Celsi qui summa tenuisset culmina 
sceptri/Occidue partis, moderator Cornubiorum/Magnum cui suberat protracto limite 
regnum,/Normannumque gazis, redimitus tempora mitra,/Detractis fulget, cunctisque 
potentior, ipsa/Barbara prostrate gentis post bella inimicae./Jam tunc, quinque ducum 
truncato vertice, cyulis/Cum totidem, claret centenis victor in armis./Testis et ipse Liger 
fluvius est, cujus in albis/Acta acriter fuerant tunc ripis proelia tanta [...] ».

74	 J.-C.  Poulin L’Hagiographie bretonne, op.  cit., p.  426. H.  Guillotel, dans A.  Chédeville, 
H.  Guillotel, La Bretagne, op.  cit., p.  303, relève une entrée des Annales de Saint Bertin 
indiquant qu’« en 869 Salomon fit la paix avec les Normands de la Loire et vendangea avec 
ses Bretons les vignes de sa portion du pays angevin ».

75	 A. Le Moyne de La Borderie, « Le cartulaire de Landévennec », Annales de Bretagne, 4, 1888, 
p. 63-64. Contra J.‑C. Poulin, L’Hagiographie bretonne, op. cit., p. 423.



573

bernard m
erdrignac    A

ux « extrém
ités de la G

aule », la Cornouaille

Somme toute, ce glissement de sens constitue un indicateur du changement 
d’orientation de la péninsule, consécutif à l’intégration progressive du regnum 
breton dans l’Europe carolingienne. Les Britonnes se perçoivent – et sont 
désormais perçus – comme implantés « au bout de la Gaule » (in Cornu Galliae) 
tandis que leurs congénères de Cornubia insulaire passent pour des « étrangers » 
(wealas) en Cornwealum (West Walas, sous l’année 813, dans le Winchester 
manuscript) 76.

Mutatis mutandis, n’avons-nous pas eu l’occasion d’observer, à la fin 
du xxe  siècle, un processus analogue quand le département des Côtes-
du-Nord a opté en 1990 pour le nom, plus attractif, de Côtes-d’Armor 77 ? 
Lorsque les Constituants de 1790 avaient aboli la province de Bretagne, la 
départementalisation avait cependant respecté les limites provinciales qu’elle 
allait remplacer 78. Logiquement, les Côtes-du-Nord devaient alors avoir pour 
répondant un département (mort-né) des « Côtes-du-Sud » qui prit en définitive 
le nom breton de Morbihan 79. 

Deux siècle plus tard, l’introduction, pour faire couleur locale au prix d’un 
superbe pléonasme puisque qu’armor désigne le littoral, du terme breton armor 
dans le nom du département s’inscrivait paradoxalement dans une perspective 
que je serais tenté ici, cum grano salis, de qualifier d’« hexagonale » 80 puisqu’il 
s’agissait surtout d’éviter à la clientèle touristique de perdre le « Nord » en 
confondant les rives bretonnes de la Manche avec les rivages septentrionaux 
du pays. Mais cela, ce n’est sûrement pas la peine de le rappeler à Michel Sot !

76	 Cet aspect de la question sera plus largement développé dans une communication au 
colloque Frontières oubliées, frontières retrouvées. Marches et limites anciennes en France 
et en Europe, organisé du 23 au 25 septembre 2010 par le Centre de recherches en histoire 
internationale et atlantique (CRHIA/Université de Nantes), en collaboration avec le CERHIO, 
à paraître.

77	 Le conseil général des Côtes-d’Armor a célébré assez discrètement en 2010 le vingtième 
anniversaire de cet événement auquel la presse régionale (Ouest-France) a consacré un 
forum des lecteurs costarmoricains : en ligne <www.cg22.fr/index.php?id=33> et <www.
ouest-france.fr/actu/forums.php> (consultés le 20 avril 2010).

78	 B. Merdrignac, La Bretagne des origines à nos jours, Rennes, Ouest-France, 2009, p. 79‑80.
79	 F. Favereau, Bretagne contemporaine. Langue, culture, identité, Morlaix, Skol Vreizh, 1993 

(rééd.  1995), p.  13,  19 (cartes extraites d’A.  Pennec, De la Bretagne aux départements. 
Histoire d’un découpage, Morlaix, Skol Vreizh, 1989).

80	 Pour terminer, je ne peux m’empêcher de renvoyer ici, avec le sourire, Michel Sot à la 
page savoureuse des souvenirs de Pierre Riché dans laquelle celui-évoque la première 
soutenance de maîtrise qu’il a dirigée à l’université de Rennes, en 1962, à l’issue de laquelle, 
« jeune professeur, tout frais docteur », il se vit traiter d’« intellectuel hexagonal » dans la 
presse « autonomiste ». Voir P. Riché, C’était un autre millénaire. Souvenir d’un professeur 
de la communale à Nanterre, Paris, Tallandier, 2008, p. 129.

https://cotesdarmor.fr
http://www.ouest-france.fr/actu/forums.php
http://www.ouest-france.fr/actu/forums.php




histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

575

AUTOUR DE LA DATATION DES POÈMES D’ALCUIN,  
JOSEPH SCOT ET THÉODULF D’ORLÉANS RÉUNIS  

DANS LE MANUSCRIT BERNENSIS 212

Michel Jean-Louis Perrin 
Université de Picardie Jules Verne / EA 4284 trAcme

Au moment où notre collègue et ami Michel Sot va prendre sa retraite, 
nous souhaitons lui offrir en hommage ces quelques lignes de réflexion d’un 
philologue qui tente une incursion dans le domaine proprement historique. 
Situons la question sur le plan général : elle concerne le petit fascicule de poèmes 
figurés donné à Charlemagne à une date inconnue de la fin du viiie siècle. Au 
départ, le fascicule contenait six poèmes, quatre de Joseph Scot, encadrés par 
deux d’Alcuin – il s’en ajoute un septième, de Théodulf d’Orléans, dans le 
manuscrit de la Bibliothèque de la Bourgeoisie de Berne, répertorié sous le 
sigle Bernensis 212 1. Il s’agit de mieux comprendre la genèse et le pourquoi de 
l’ensemble, et au passage, d’en préciser la datation. Au départ, le processus semble 
simple : Alcuin, avec l’aide de son élève Joseph qui accomplit les deux-tiers du 
travail, fait un cadeau prestigieux à Charles. La compréhension du reste est 
plus délicate : pourquoi et dans quelles circonstances un tel cadeau ? Comment 
expliquer l’intervention supplémentaire de Théodulf ? Veut-il montrer qu’il 
peut faire aussi bien qu’Alcuin ? Quant aux éléments solides de datation, ils ne 
sont pas très nombreux. Alcuin part à Tours en 796 dans une demi disgrâce : 
passant outre l’interdit jeté par Bède sur les poèmes figurés, il renoue par cette 

1	 C’est le codex Bernensis  212 (Burgerbibliothek Bern 212  B du ixe  siècle) en parchemin 
(302x215mm) provenant de la cathédrale de Strasbourg. Il contient Porfyrius (fol. 111r-122r) 
puis des poèmes figurés d’Alcuin, Joseph Scot et Théodulf (fol. 123r-126r). Des particularités 
de l’écriture renvoient tantôt au scriptorium de Saint-Amand, tantôt à l’école de Mayence. 
Dans l’ordre du manuscrit, on trouve Alcuin, Crux decus es mundi, carm. 6, fol. 123r (MGH, 
Poetae latini aevi Carolini, 1, 225 ; Ernst 170) ; Joseph, Primus auus uiuens, carm. 3, fol. 123v 
(MGH, Poetae 1, 152-153 ; Ernst 178-180) ; Joseph, Dic, o Carle, putas, carm. 4, fol. 124r (MGH, 
Poetae 1, 154-155 ; Ernst 180-183) ; Joseph, Uita salus uirtus, carm. 5, fol. 124v (MGH Poetae 1, 
156-157  ; Ernst 183-186)  ; Joseph, Inclyta si cupias, carm. 6,fol.  125r (MGH, Poetae  1, 158-
159 ; Ernst 186-188) ; Alcuin, Magna quidem pauido, carm. 7, fol. 125v (MGH, Poetae 1, 227 ; 
Ernst 174-176) ; Théodulf, Omnipotens Domine, carm. 23, fol. 126r (MGH, Poetae 1, 480-482 ; 
Ernst 194‑199).



576

composition avec Porfyrius et les débuts de l’Empire chrétien, dans le contexte 
d’une renaissance attendue du titre impérial. Théodulf quant à lui s’est fait 
connaître pour son rôle dans la rédaction des Libri Carolini (793‑794). C’est à 
la même époque que Raban, présent auprès d’Alcuin à la toute fin du viiie siècle, 
apparaît au détour des poésies de Théodulf sous le nom de Corvus/Corvinus. 
La correspondance d’Alcuin permet de savoir que c’est alors qu’il commence 
à concevoir ce qui sera l’In honorem sanctae Crucis, œuvre menée à son terme 
à Fulda en 810 ou peu après. Or, si six est le nombre parfait dans la série des 
unités, vingt-huit l’est dans la série des dizaines : c’est le nombre de poèmes de 
l’In honorem de Raban, écrit à la demande d’Alcuin par son élève préféré. Dans 
des proportions évidemment différentes, Alcuin a bien agi avec Raban comme 
il l’avait fait à l’égard de Joseph Scot. Beaucoup de fils s’entrecroisent ici. Nous 
allons essayer d’en débrouiller quelques uns 2.

Le problème de datation des six poèmes offerts par Alcuin et Joseph Scot peut 
être abordé à partir du sixième poème, celui d’Alcuin, qui clôt le recueil 3. En 1960 
– ce travail pionnier a été repris et complété en 1995 – Dieter Schaller inclinait 
à dater le recueil des années 780‑790 4. En 1987, Peter Godman, rappelant que 
dans les années 760 et suivantes Alcuin a voyagé sur le continent en compagnie 
d’Alberth, situait le poème dans les années 778‑780 5. Les rapprochements avec 

2	 Pour l’histoire des poèmes figurés, on se reportera en français à Massin, La lettre et l’image : 
la figuration dans l’alphabet latin du huitième siècle à nos jours, Paris, Gallimard, 1973, un 
peu vieilli, et surtout à U.  Ernst, Carmen figuratum. Geschichte des Figurengedichts von 
den antiken Ursprüngen bis zum Ausgang des Mittelalters, Köln/Weimar/Wien, Böhlau, 
coll. « Pictura et poesis », 1, 1991. Voir aussi M.C. Ferrari, Il “Liber sanctae crucis” di Rabano 
Mauro. Testo, immagine, contesto, Bern/Berlin/Paris, Peter Lang, 1999 ; M. Garrison, « The 
Social Work of Alcuin. Nicknames at York and at the Carolingian Court », dans L.A.J.R. Houwen, 
A.A.  MacDonald  (dir.), Alcuin of York, Scholar at the Carolingian Court, Gröningen, Egbert 
Forsten, coll. « Mediaevalia Groningana », 22, 1998, p. 59-79 ; M. de Jong, « Alcuin and the 
Formation of an Intellectual Elite  », ibid.  p.  45-57  ; P.  Godman, Poetry of the Carolingian 
Renaissance, Norman,  Oklahoma UP, 1985, p. 138-143 ; H.‑B. Meyer, « Crux, decus es mundi. 
Alkuins Kreuz- und Osterfrömmigkeit », dans B. Fischer, J. Wagner (dir.), Paschatis sollemnia 
(Mélanges Jungmann), Freiburg, Herder, 1959, p. 96-107 ; D. Schaller, « Poetic Rivalries at 
the Court of Charlemagne », dans R.R. Bolgar (dir.), Classical Influences on European culture 
AD  500‑1500, Cambridge, Cambridge  UP, 1971, p.  151-157  ; id., «  Nachträge  1995  », dans 
D. Schaller, Studien zur lateinischen Dichtung des Frühmittelalters, Stuttgart, A. Hiersemann, 
1995 ; id., « Der junge >Rabe< am Hof Karls des Grossen (Theodulf, carm. 27) », dans ibid., 
p. 110‑128.

3	 MGH, Poetae latini, 1, p. 226‑227.
4	 D.  Schaller, «  Die karolingischen Figurengedichte des cod.  Bern  212  », dans H.R.  Jauss, 

D. Schaller (dir.), Medium Aevum vivum. Festschrift für Walther Bulst, Heidelberg, C. Winter, 
1960 (rééd. 1995), p. 22-46, dans la conclusion p. 47.

5	 P. Godman, Poets and Emperors, Oxford, Clarendon Press, 1987, p. 43‑44.



577

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

le carmen 4 d’Alcuin inviteraient à le situer au cours des années 782‑786 6, voire 
un peu avant si on accepte la proposition de Stéphane Lebecq de dater des 
années 775‑778 le voyage d’Alcuin sur le Rhin et sa première rencontre avec 
Charlemagne, le poème 4 ayant été composé dans la foulée. Quant au texte de 
Porfyrius, il viendrait d’Angleterre, sans doute par l’intermédiaire d’Alcuin. 
Sa présence est attestée à Fulda et Lorsch au ixe siècle, en lien avec Mayence 
et Raban Maur. Enfin, D. Schaller remarque que le manuscrit conservé à la 
Bibliothèque nationale de Paris, lat. 2421, contient à la fois les carmina figurata 
de Porfyrius et l’In honorem de Raban. Tout s’explique : Alcuin fait revivre la 
tradition de Porfyrius chez les Francs en mettant le genre littéraire du carmen 
figuratum au service du panégyrique impérial. Théodulf, nouveau à la cour, 
prouve sa qualification – il réalise son « chef-d’œuvre » de compagnon – et son 
poème est alors ajouté aux six d’Alcuin et de Joseph Scot.

En 1975, dans son étude sur Théodulf d’Orléans, Élisabeth Dahlaus-Berg 
part naturellement de l’étude de D. Schaller en la complétant et en la corrigeant 
sur plusieurs points : depuis 780, ce sont les Irlandais et les Lombards qui 
mettent en œuvre la politique culturelle et théologique du roi – Alcuin et ses 
élèves apparaissent dans l’entourage de Charles depuis 782. Quand Théodulf 
arrive, à une date inconnue, Alcuin domine la vie intellectuelle et c’est ainsi que 
Théodulf le représente, comme le maître entouré d’une sorte de cour d’élèves, 
dans son carmen 27. Théodulf est bientôt reconnu pour sa connaissance de 
la Bible, de la patristique et des canons – on n’aurait pas confié la maîtrise 
d’œuvre des Libri Carolini à n’importe qui – mais il est novice dans le domaine 
de la poésie de cour. Cela suffit à expliquer qu’il se considère comme nouveau, 
même si son poème précède de peu 800 : il aura été composé sur l’ordre de 
Charles pour une sorte de compétition poétique, puisque ce genre de concours 
agrémentait des fêtes célébrant par exemple des victoires.

En 1991, U. Ernst 7 incline vers 790-800, en argumentant sur les cognomina 
désignant Charlemagne dans le sixième poème du recueil : le roi est appelé 
Flavius Anicius, invictus, anikètos, ce qui rappelle Rome et l’idée impériale des 
Francs. Il revêt la même signification symbolique, politique et idéologique que 
les décisions hostiles aux images du concile de Francfort (794), et se rapproche 
du couronnement impérial de Charles en 800. Une datation voisine de 
800 rapprocherait le recueil du moment où a été conçue l’idée matricielle de 
l’In honorem de Raban, quand Aix-la-Chapelle devient la nouvelle Rome. Une 
remarque de F. Brunhölzl pourrait être éclairante ici 8 : lorsque Alcuin s’est retiré 

6	 D. Schaller, « Josephus Scotus », Lexikon des Mittelalters, 5, 1991, col. 633.
7	 U. Ernst, Carmen figuratum, op. cit., p. 176‑178.
8	 F. Brunhölzl, Histoire de la littérature latine du Moyen Âge, Turnhout, Brepols, 1991, t. I, 2, p. 48.



578

de la cour en 796, Théodulf est sans doute devenu le principal conseiller de 
Charles pour les affaires théologiques. Le recueil composé par Alcuin serait une 
tentative de reconquête de sa position dominante à la cour, comparable à celle de 
Porfyrius qui revint à la cour constantinienne en 325 grâce à son talent poétique. 
Or on a au moins une trace de rivalité poétique entre Alcuin et Théodulf : pour 
la mort du pape Hadrien en 795, ils composent tous les deux une épitaphe – c’est 
celle d’Alcuin qui est choisie pour être gravée à Rome. Charles demanderait alors 
à Théodulf de montrer qu’il peut faire aussi bien qu’Alcuin dans le domaine 
spécifique des carmina figurata : c’est le moment où le recueil est augmenté.

En 1999, Michele C. Ferrari entre à son tour dans la lice 9. Le Bernensis 212 est 
situé par B. Bischoff « vers 810, avant 825 » : c’est sans doute une copie sur un 
apographe de cour, comprenons sur l’exemplaire unique donné à Charles. Le 
recueil serait tout proche du couronnement impérial. Rappelant que Porfyrius a 
donné son recueil à Constantin pour les Vicennalia de Constantin, M.C. Ferrari 
pense que c’est à l’occasion des vicennalia de Louis le Pieux qu’un exemplaire 
avec dédicace de l’In honorem lui a été donné par Raban Maur. Cela pourrait 
faire penser que la même chose s’est produite pour le recueil donné par Alcuin à 
Charles : donné pour l’anniversaire des vingt ans d’un règne commencé en 768, 
il serait offert en 788. Mais il n’y a aucune allusion à des Vicennalia, ni chez 
Alcuin, ni chez Raban. L’hypothèse est donc friable.

Nous en sommes là aujourd’hui pour les études qui envisagent l’ensemble du 
recueil. J’ajoute au dossier quelques réflexions complémentaires. Selon Kristina 
Mitalaité 10, les Libri Carolini ont vite vieilli et il a été impossible de contrebattre 
l’usage des images. Michel Sot l’a rappelé : les Libri Carolini et le reste de l’œuvre 
de Théodulf ont eu peu de succès ; l’Occident est resté profondément iconique. 
Cela n’a pas empêché Théodulf, comme Agobard de Lyon et Claude de Turin, 
de rester très réticents devant les images. Il me semble que cela s’accorde bien 
avec l’idée d’une composition en trois temps. Après le recueil d’Alcuin et de 
Joseph Scot, puis le complément de Théodulf, Alcuin veut reprendre la main 
et demande à son élève favori de surpasser le futur évêque d’Orléans, mais 
Raban met une dizaine d’années pour arriver au terme de son œuvre. Alcuin 
meurt dans l’intervalle (804). Or, Raban est allé plus loin qu’Alcuin : alors qu’il 
n’y avait pas de représentation figurée dans le recueil initial, l’In honorem en 
contient 11 et pas seulement sous la forme d’une image en quelque sorte abstraite 

9	 M.C. Ferrari, Il “Liber sanctae crucis” di Rabano Mauro, op. cit., p. 214‑218.
10	 Exposé à l’Atelier médiolatin du 25 mars 2006.
11	 B1, le Christ en forme de croix ; B4, les Chérubins et les Séraphins ; B15, le Tétramorphe et 

les quatre vivants ; B28, Raban en prière au pied de la Croix.



579

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

comme celle de la Croix, cette semi-abstraction sur laquelle Alcuin et Joseph 
font des gammes ou des variations. Si l’on admet que Raban a commencé la 
conception de son projet dès le tout début des années 800 – voire quelque peu 
auparavant –, cela implique une audace plus grande dans la réflexion sur les 
images. Il est probable que l’In honorem, rédigé entre 800 et 810 à quelques 
années près, mais conçu auprès d’Alcuin, reflète davantage la pensée de son 
époque, ce qui pourrait être un élément d’explication de son succès immédiat 
et considérable dans l’empire carolingien.

On voit en même temps apparaître les rivalités poétiques, qui recouvrent plus 
ou moins des querelles ethniques et personnelles, et surtout des ambitions. Cela 
explique la véhémence de Théodulf contre Alcuin, ses élèves et les Irlandais, 
notamment dans le carmen 27, qui relève de la satire : on y trouve Alcuin (Flaccus, 
qui part v. 29 mais va revenir v. 109), Joseph Scot (Scotellus, v. 55, 61 et 63) et 
Raban (Corvus, Coruulus, Corvinianus, Getulum caput) qui est particulièrement 
visé, sans doute comme élève favori d’Alcuin et le plus prometteur.

Si on reprend l’ensemble vu à partir des deux personnages essentiels, voici ce 
qu’on peut dire. Du point de vue d’Alcuin arrivé à la cour en 782, il fallait prendre 
l’initiative, en dehors d’un ordre de Charles, d’offrir au roi six poèmes figurés 
composés par lui et Joseph Scot. En effet, après la mort d’Hadrien Ier (795), il a 
été choisi contre Théodulf pour rédiger l’épitaphe du pape (carmen 26). Il n’est 
donc pas en disgrâce alors, mais sa position à la cour est moins forte et le don de 
six poèmes prestigieux ne peut que la consolider. Du point de vue de Théodulf, 
s’il a mis au service de Charles ses connaissances bibliques et patristiques, il n’a 
pas l’expérience de la poésie de cour. Alcuin est le maître incontesté et le leader 
du lobby Scot. Il s’agit donc de piller Alcuin sans vergogne. Les poèmes, à la 
cour, passent de main en main, car ce sont des poèmes de circonstance pour un 
tout petit monde. Codages et sous-entendus sont partout : en ce sens, ce sont 
des poèmes à consommation immédiate, comme ces écrits politiques que sont 
les Libri Carolini qui ont été très peu copiés parce que leur problématique avait 
été rapidement dépassée. Sentant sa position en voie de fragilisation, Alcuin 
donne à Charles six poèmes figurés, moyen de montrer sa supériorité. Charles 
demande alors à Théodulf d’en faire autant, dans une sorte de compétition 
poétique et Théodulf s’exécute 12.

À quelle date ? Avant 798, car Théodulf est devenu évêque d’Orléans en 798 
au plus tard. Deux passages du poème de Théodulf permettraient selon 

12	 Il est aussi possible que l’ordre de Charles que mentionne Théodulf relève du topos de 
modestie. Voir E.R.  Curtius, La Littérature européenne et le Moyen  Âge latin, Paris, PUF, 
1986, t. 1, p. 154‑158.



580

D. Schaller d’affiner cette datation 13 : au v. 33, Théodulf dit que Charles est 
heureux avec mira coniuge. L’expression désigne-t-elle Fastrade (784‑794) ou 
plutôt celle qui vient de lui succéder ? En réalité, mira coniuge ne permet pas de 
tirer de conclusion très ferme : célébrer la beauté de l’impératrice n’engage pas 
à grand’chose. Mira peut évoquer des qualités morales comme la piété. Enfin, 
le bonheur conjugal idéal n’est pas forcément une lune de miel éphémère. 
Deuxième remarque de D. Schaller, l’auteur se désigne comme un seruulus 
exiguus, ce qui montrerait que Théodulf n’est pas encore évêque… mais peut 
relever aussi bien du topos de modestie. 

Nous sommes peut-être sur un terrain un peu plus solide avec la remarque 
suivante : Théodulf, dans le paratexte de son poème figuré, emprunte un 
hémistiche à Wigbod, un exégète comme lui : 

Pagina namque preces et laudes continet ista, 
Quas ego Teudulfus cecini sub omine regis, 
Seruulus exiguus iussu compulsus erili.
Nobilis o lector, rutilusque per omnia cantor 14, 
Versiculos nostros sollers reprehendere noli.

Cette page contient des prières et des louanges
Que moi, Théodulf, j’ai chantées sur ordre du roi, 
Moi qui ne suis qu’un infime serviteur poussé par l’ordre de son maître.
Ô noble lecteur, poète qui flamboie sur <le monde> entier,
S’il te plaît, ne critique pas nos petits vers.

Voici le passage de Wigbod :

Cur dedignetur, quod iussus principe magno 
Paruula excerpi Mosaica carmina bibli 
Vuigbodus humilis nucarum mole piaui.
Haec tibi, rex summe, iussu compulsus herili,
Seruulus, ut potui, deuota mente dicaui.

Pourquoi s’indigner de ce que, sur l’ordre d’un grand prince,
J’ai fait de minuscules extraits de Moïse,
Moi l’humble Wigbod, pour me concilier les textes de la Bible,
Ô roi suprême, poussé par l’ordre de toi mon maître, 
Moi, ton infime serviteur, je t’ai offert dévotement la masse de mes sornettes.

13	 D. Schaller, « Die karolingischen Figurengedichte », art. cit., p. 38.
14	 D. Schaller (ibid., p. 41) demande qui est ce nobilis lector et ce rutilus cantor ; qui sinon 

Charles lui-même ? Le dithyrambe n’est pas fait pour être vraisemblable. C’est D. Schaller 
qui propose rutilus à la place du rutilis des MGH.



581

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

Le texte de Wigbod est un tissu d’emprunts qu’il a à peine adaptés : il a 
composé sa Préface au commentaire de l’Octateuque, situé par M. Gorman peu 
avant 800, en pillant éhontément trois passages de ses prédécesseurs. On le voit 
mal chercher pour l’emprunter un hémistiche isolé du futur évêque d’Orléans. 
En revanche, l’inverse est très probable. On a donc dans l’ordre Alcuin, Wigbod 
puis Théodulf, dans un espace de temps fort rapproché, vraisemblablement 
vers 796‑798. Évidemment, quelle que soit la date de composition du recueil, à 
dix ou vingt ans près, cela ne change pas radicalement les données des rapports 
entre Alcuin et Raban – on peut parler d’une aemulatio poétique de l’élève 
et du maître – ; à divers titres, le pouvoir politique est présent chez Porfyrius 
comme chez Alcuin, chez Joseph, chez Théodulf et chez Raban. Le recueil 
du maître Alcuin prélude sur un mode mineur au projet réalisé par Raban, 
œuvre fascinante qui recèle des sens insoupçonnables au premier coup d’œil, a 
une réelle profondeur théologique, reflète les débats de son temps et fusionne 
admirablement, sans les confondre, le texte, l’image et le nombre.



582

ANNEXE I

Le codex Bernensis 212 (Burgerbibliothek Bern 212 B du ixe siècle, en parchemin 
(302 x 215 mm) provenant de la cathédrale de Strasbourg, contient Porfyrius 
(fol. 111r-122r), des poèmes figurés d’Alcuin, Joseph Scot et Théodulf 
(fol. 123r-126r. Des particularités de l’écriture renvoient tantôt au scriptorium 
de Saint-Amand, tantôt à l’école de Mayence. Voici les références : 
Alcuin : crux decus es mundi, carm. 6 = Bern. 212, fol. 123r  = MGH, PLAC,  1, 
225 = Ernst, 170
Joseph : primus auus uiuens, carm. 3 = Bern. 212, fol. 123v = MGH PLAC, 1, 
152-153 = Ernst 178-180
Joseph : dic, o Carle, putas,  carm. 4 = Bern. 212, fol. 124r = MGH PLAC, 1, 
154-155 = Ernst 180-183
Joseph : uita salus uirtus, carm. 5 = Bern. 212, fol. 124v = MGH PLAC, 1, 156-
157 = Ernst 183-186
Joseph : inclyta si cupias, carm. 6 =  Bern. 212, fol. 125r = MGH PLAC, 1, 158-
159  = Ernst 186-188
Alcuin : magna quidem pauido, carm. 7 = Bern. 212, fol. 125v = MGH PLAC, 
1, 227 = Ernst, 174-176
Theodulf : omnipotens Domine, carm. 23 = Bern. 212, fol. 126r = MGH PLAC, 
1, 480-482 = Ernst 194-199



583

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

ANNEXE II

Wigbod = MGH PLAC, 1, p. 95-97 = PL 96, 1103 B-1106 B
MGH renvoie à Dom E. Martène (p. 88), qui édite le texte « ex codice 
peruetusto, iam deperdito monasterii S. Maximini Treuerensis ». 
C est le sigle du manuscrit Monacensis 6242 (ixe s.), E celui du Parisiensis 4278 = 
Colb. 1559 (ixe s.). EVGEN renvoie aux leçons d’Eugène de Tolède.
Il faudrait reprendre le texte qui ne me semble pas assuré dans ses détails. 

Laus regis. Allocutio ad librum

Carolus rex Francorum et Longobardorum ac patricius romanorum hunc codicem 
ad opus suum scribere jussit

8
1. 
Quis digne indoctus metrorum uersibus unquam 
Rusticus explanet, cuius praeconia passim 
Latus concelebrat sub caeli cardine mundus, 
Cuius ad imperium meruistis ordo 15 carere,    
Et capere nitidam longo post tempore pallam,   (5)
Coeperis ut limen aulae regalis adire, 
Atque auro rutilo radiantem cernere sedem. 
Incipe quamprimum largas persoluere grates, 
Errorum quod nube cares 16, correctus haberis.     
Dein prostratus ueniam deposce precatu, (10)
Lautorisque 17 tui sollers patronus adesto. 
**********
Asperi aut 18 impressa manus tenuando poliuit. /1103 C/    
En habes in promptu, o rex, quod iusseras olim, 
Suscipe, et o felix multos utaris 19 per annos. (15)

15	 meruistis ordo C : meruisti sorde MGH, EVGEN. 
16	 cares : carens  EVGEN.
17	 lautorisque C : latorisque MGH, EVGEN.
18	 asperi aut C : asperius MGH, EVGEN.
19	 le couple felix utere est une expression à valeur thématique.



584

2. Epigramma operis subsequentis

O quam magna tuae clarent praeconia laudis, 
Rex Carole, felix et notus in omnibus aruis. 
Finibus extremis tua maxime iussio pollet. 
Quis ualet urbane laudes sermone polito 
Fari, magne, tuas, caeli sub culmine claras ? (5)
Quis tua mixta canat mira pietate trophaea, 
Divitiasque tuas longo quis carmine pandat ? 
Quis saltem poterit seriem enumerare librorum, 
Quos tua de multis copulat sententia 20 terris ? 
Sanctorum renouans Patrum conscripta priorum. (10)
Nam quicquid sacrum diuina uolumina uerbis, /1103 D/
Eloquio sensuque docent, quod praedicat ipse 
Antiquus mundi replicans exordia uates, 
Seu ille historias texat, seu forte figuras ; 
Quod diversa retro multorum tempora regum (15)
Post Ruth succiduo gesserunt ordine magnum, 
Vel qui post reprobum Dauidica regna Saulem 
Ter quinquagenos scripserunt carmine psalmos. 
Pacificus quicquid lata inter sceptra Salomon, 
Obscurum sensu praeclara prouerbia duxit, (20)
Quodque bis octoni post se uidere prophetae, 
Quod clausum Iob mitis ait cum uulnere aperto. 
Esther quid memorem et castae mendacia Iudith? 
Ornati cum fraude satraps accenditur oris, 
Cum manet illudens obscenum femina lectum, (25)  /1104 B/
Desectoque feros compescit uertice uisus. 
Quod melius cernens caecato in corpore Tobi, 
Quae secreta uidens perscripsit conditor Ezras, 
Quidquid post priscam succedens gratia legem 
Intonat atque noui miracula testamenti. (30)
Hinc hominis clamat facies, ait, inde leonis, 
Et pernix aquila et fortis certamine taurus ; 
Inde quater terni puris quod mentibus agni 
Egerunt toto spargentes semina mundo ;  
Bis septena pii quod spargit epistola Pauli, (35)
Quod Petrus Iacobusque, quod Iudas et ipse 

20	 sententia : sapientia ? MGH app.



585

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

Qui conspecta refert caeli secreta Iohannes, 
Quin et ueridici quae plurima tractatores 
Exposuere suis mysteria digna libellis ; 
Haec tu cuncta tenens animo sitiente bibisti. (40)   /1104 C/
Nec si quid sacrum antiqui 21 cecinere prophetae     
Te latet, agnoscis leges et commata seruas. 
Atque aliena tuo commendas carmina cantu. 
Quid totum replicem ? Tu sensibus utere doctis, 
Et quae nota tibi, vel quae percepta legendo, (45)
Ad uirtutis opus studio conuerte regali. 
At si de plebe quisquam liuore perustus 
Dixerit : «Iste quis est ueterum qui carmina mutat, 
Inscribitque leuis 22 epigrammata uana libellis ?» 
Nouerit hoc ipse quod nusquam culpa mutatur 23, (50) 
Cum 24 non uelle ualet et maior iussio cogit. 
Denique iussa bona cum promulgantur agenda, 
Qui complet sapiens, qui uult contemnere demens. 
Quod si Virgilius, et vatum summus Homerus, 
Censuram meruere novam post fata 25 subire, (55)    /1104 D/
Quam dat Aristarcus tua, Varrusque 26, Probusque.      
Cur dedignetur, quod iussus principe magno 
Paruula excerpi Mosaica carmina bibli 
Vuigbodus humilis nucarum 27 mole piaui 28.      
Haec tibi, rex summe, iussu compulsus herili, (60)
Seruulus, ut potui, deuota mente dicaui.

N.B. Je ne traduis que ce qui est à proprement parler de Wigbod, ou du moins 
ce qu’il a modifié.
1, 14-15 : 
Ô roi, tu as à ta disposition ce que tu avais demandé autrefois,
Prends-le, et utilise-le avec bonheur pendant de longues années. 
2, v.1-10 : 
Ô combien s’illustrent les proclamations de tes louanges,

21	 antiqui : om. M, PL.
22	 inscribitque leuis : scribit qui leuibus : EVGEN.
23	 mutatur C : putatur EVGEN.
24	 cum : quam MGH, E.
25	 fata C : facta MGH.
26	 Aristarchus tua Varrusque C : Aristarchus, Tucca, Varius MGH.
27	 Wigbodus… nugarum : nucarum C.
28	 Versus corruptus : MGH.



586

Roi Charles, toi qui es heureux et célèbre dans toutes les terres.
Tes ordres sont suprêmement puissants aux extrémités du monde.
Qui peut dire avec urbanité dans un langage bien poli, 
Ô grand <roi>, tes claires louanges sous la voûte céleste ?
Qui pourra même énumérer la série des livres
Que ta volonté rassemble à partir de nombreuses contrées, 
Renouvelant les écrits des saints Pères anciens ? 
2, v. 57-61
Pourquoi s’indigner de ce que, sur l’ordre  d’un grand prince,  
J’ai fait de minuscules extraits de Moïse, 
Moi Wigbod, pour me concilier les textes de la Bible, 
Ô roi suprême, poussé par l’ordre de toi mon maître, 
Moi, ton infime serviteur, je t’ai offert dévotement la masse de mes sornettes.

1.
1-3 Aldhelm., laud uirg. PL 89, 271 B.
4-11 Eug. Tolet., Dracontii hexam. 2-9 PL 87, 369 C.
13 Eug. Tolet., ibid.,  praef. 12.
14 in promptu : 24 fois auparavant, depuis Lucr. 1, 879. 
15 / Suscipe : 26 fois auparavant (à partir d’Ovid. remed.) ; Aldh. carm. 1, 10 ; 
Paul. Diac. carm. 7, 29 ; Alc. 6 fois (dont carm. 6, 37). 
o felix : 53 fois auparavant ; Aldh. ; carm. fig. ; Alc. (2 fois). 
 felix … utaris : variante de la formule bien connue : utere feliciter
multos + per annos : 38 fois auparavant (Lucr. 1, 1029) ; Bonif. carm. 7, 29 ; Paul. 
Diac. carm. 41, 56 ; Alc. carm. 1, 1134. 
2.
1 praeconia laudis / Tibull. 3, 7, 177 ; Paul. Petric. uita s. Martini 6, 341 ; 
Aldh. uirgin. 1968 + 2781 ; ? carmen, v. 5 ; p. + l. : Hier. in Iob ; ? de miraculis 
s. Stephani ; ? liber de promissionibus ; Greg. M. in libr. I Reg. ; Bonif. s. Liuini 
uita ; Aldh. laud. uirg. ; Paul. I epist. ; Paul. Vinfrid. homil. 1 ; Ildefons. Tolet. 
(?) ; sermo 2 de assumptione. 
3 / Finibus extremis Lucan. bell. ciu. 9, 324 ; Iuuenc. hist. 2, 708 ; f. + e.  = 
Lact. inst. ; Hier. epist. ; (etc) ; Prosper Aquit. ; Flauius Lucius Dexter ; Boeth. ; 
Iordan. Lemou. ; Greg. Turon. ; Greg. M. ; Isid. Hisp. ; missale mixtum ; Ven. 
Fort. ; Bonif. ; Beda ; Paul. Vinfrid. ; Paul. Aquit. ; Smaragd. ; 
4-5 Aldhelm. laud. uirg. = PL 89, 257 B  … urbanus … / Fari sanctorum sub 
caeli …
6 mira pietate : souvent en prose
8 serie* + librorum : souvent en prose
9 sententia terris / : Juvencus 3, 286



587

m
ichel jean-louis perrin     A

utour des poèm
es du B

ernensis 212

10 sanctorum + patrum : banal.
11-46 : Alcim. Avit., de mosaicae historiae gentes PL 59, 376 A – 376 C conuerte 
uirili regali.
47-59 : Eug. Tolet., ibid. 13-25 = PL 87, 370 C -372 A ; mais : Paruula praeparui 
carmina libri + Paruulus Eugenius nugarum mole piaui.
57-60 : on notera la forte  redondance de iussus principe magno avec iussu 
compulsus herili. 
57 : principe magno / : Iuv. sat. 3, 253 ; Alc. carm. 101, 2, 5 ; 
60-61 : Eug. Tolet., ibid., explicit PL 87, 388 D, mais Paruulus Eugenius deuota 
mente dicauit.
61 / Seruulus : Paul. Diac. carm. 108, 1,4 ; Angilb. carm. 3, 1 et 26.
ut potui : 8 fois auparavant, à partir de Ter. Phorm. 751. 
deuota mentemente 

∩

 –

∩

 / : 10 fois auparavant, à partir de Damas. carm. 84, 2 ; 
Aldh. (7 fois : uirgin. 122, etc) ; Beda Cuthb. 1, 413 ; Alc. (3 fois : carm. 1, 1516, 
etc) ; Theodulf. (3 fois : epit. 2, 37 : d- m- dicatis /; carm. 38, 3, 9 ; 69, 44).
61 mente dica* / : Stat. silv. 2, 1, 80 : m- dicauit / ; Paul. Nol. carm. 16, 11 ; 
26, 215 : m- dicata / ; Cypr. Gall. lev. 30 : m- dicatur / ; Drac. Romul. 7, 114 : 
m- dicatus / ; 

Remarque générale : 
Seuls les vers 2, 1-3 et 6-10 ne sont pas des emprunts ; et les derniers vers (qui 
« signent ») sont des adaptations a minima. Autrement dit ce sont des vers 
utilitaires « au kilomètre », qui réemploient sans scrupule, comme nous l’avons 
dit. 

Pour mémoire  : 
Dracontius : Carthage, fin ve ; Alcime Avit : évêque de Vienne (vers 500) ; 
Eugène de Tolède, archevêque de Tolède en 646, mort en 657, il réécrit 
l’Hexameron de Dracontius selon le vœu du roi Chindaswinthe. 





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

589

HISTOIRE D’UN TEXTE D’HISTOIRE :  
LE COMMENTAIRE ANONYME SUR LES MACCABÉES 
TRANSMIS PAR LES MANUSCRITS ORLÉANS, BM 191,  

BARCELONA, CATEDRAL 64  
ET NEW HAVEN, YALE UNIVERSITY, BEINECKE 643

Sumi Shimahara 
Université Paris-Sorbonne

Les deux livres des Maccabées racontent la résistance des Juifs à la conquête de 
la Judée par le souverain séleucide Antiochus IV Épiphane (175‑163), conquête 
assortie de la destruction du Temple et du culte que l’édit de Cyrus avait pourtant 
autorisés, semble-t-il, depuis 538. Ils mettent en avant le rôle décisif d’une 
famille dans l’organisation de cette résistance : celle de Matthatias et de ses cinq 
fils 1. Les récits des deux livres ne se succèdent pas mais se superposent : chacun 
raconte les mêmes épisodes, connus essentiellement par ces sources composées 
au iie siècle av. J.‑C. Le premier livre serait la traduction grecque d’un original 
sémitique, tandis que le second abrège un ouvrage aujourd’hui perdu, celui de 
Jason de Cyrène 2. Connus en grec et non en hébreu, ils n’ont jamais été reçus 
dans le canon de la Bible hébraïque. En dépit de ce statut, ils sont généralement 
mentionnés par les listes et stichométries chrétiennes anciennes et occupent une 
place variable dans les Bibles latines 3. Jérôme souligne dans divers prologues 
le statut deutérocanonique des Maccabées mais indique qu’ils sont utiles pour 
l’édification des chrétiens. De fait, ils ont été utilisés dans la pastorale tardo-
antique et sont cités dans les livres liturgiques du haut Moyen Âge 4.

1	 Voir Ch. Saulnier, La Crise maccabéenne, Coutances, Le Cerf, coll. « Cahier Évangile », 42, 
1982, p. 13‑33.

2	 Ibid., p. 5‑10.
3	 P.-M. Bogaert, « Les livres des Maccabées dans la Bible latine. Contribution à l’histoire de la 

Vulgate », Revue bénédictine, 118, 2008, p. 201-238, ici p. 203-208, 235‑236.
4	 Ibid., p. 207 et F. Prévost, « Le modèle des Maccabées dans la pastorale gauloise au ve siècle », 

Revue de l’histoire de l’Église de France,  92, 2006, p.  319-342. Ce dernier article montre 
que ce n’est pas seulement pour les récits de martyres que les Maccabées sont lus. Pour 
le Moyen Âge, voir l’introduction de l’édition maior de la Vulgate : Biblia sacra iuxta latinam 
uulgatam uersionem cura et studio monachorum abbatiae pontificiae sancti Hieronymi, 
1926-1995, 18 vol., t. XII, 1995, Libri  I‑II Macchabeorum, Roma, Typis polyglottis vaticanis, 
1995, ici p. XXXVIII‑XL.



590

Ce statut ambivalent – livres deutérocanoniques lus dans l’Église latine – 
explique peut-être qu’ils n’aient pas été commentés avant l’époque carolingienne. 
L’Occident connaît alors un renouveau culturel et tente pour la première fois 
d’expliquer l’ensemble de la Bible. Raban Maur compose une ample explication 
des deux livres des Maccabées, après août 829 et sans doute avant 837, date 
limite à laquelle il aurait envoyé son traité à l’archidiacre Gérold, chapelain de 
Louis le Pieux 5. L’abbé de Fulda commente les Maccabées selon la lettre et selon 
l’allégorie mais il se révèle moins exhaustif que dans d’autres expositions, surtout 
pour l’explication du livre II ; cela vient peut-être des redites relatives entre les 
deux livres des Maccabées. Son exégèse est assez originale puisque Raban ouvre 
alors la tradition herméneutique latine sur ce livre 6.

À ma connaissance, une seule autre explication des Maccabées date de l’époque 
carolingienne. Inédite, elle est conservée dans les manuscrits, Orléans, BM, 191 
(p. 178‑185), Barcelona, Catedral, 64 (fol. 86rb-88rb) et New Haven, Yale 
University, Beinecke 643 (fol. 120r-125r) et je me propose de la présenter 
brièvement ici 7. Les deux premiers manuscrits transmettent en commun un 
autre texte rare, le Commentaire sur Jérémie qui est probablement d’Haymon 
d’Auxerre 8. Cette exposition sur les Maccabées a d’ailleurs très probablement été 
copiée dans un quatrième manuscrit dont on a aujourd’hui perdu la trace mais 

5	 S.  Cantelli-Berarducci, Hrabani Mauri opera exegetica. Repertorium fontium, Turnhout, 
Brepols, Instrumenta patristica et mediaeualia, 38-38B, 2006, 3 vol., t. 1 (38) : Rabano Mauro 
esegeta, le fonti i commentari, p. 46-54. Ernst Dümmler, l’éditeur de la lettre, proposait la 
date de 834-838 ; voir Raban, Lettres, éd. E. Dümmler, MGH, EE, Berlin, apud Weidmannos, 
t. V, 1899, no 19, p. 424-425. Le commentaire de Raban sur les Maccabées est édité dans la 
PL, 109, col. 1127C‑1256D.

6	 S. Cantelli-Berarducci, Hrabani Mauri opera exegetica, op. cit., t. II (38A), p. 923‑946.
7	 Barcelona, Catedral,  64, fol.  86rb-88rb. À propos du manuscrit de Barcelone, voir 

F.  Stegmüller, Repertorium biblicum medii aeui, t.  VI, Commentaria anonyma A‑O, 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas/Instituto Francisco Suárez, 
1958, no 8566-8567. Contrairement à ce qu’écrit F. Stegmüller dans cette notice, le texte 
donnés aux feuillets 88rb-91rb est distinct : il s’agit d’un appendice au Commentaire sur 
I Samuel de Bède intitulé Nomina locorum ex beati Hieronimi presbiteri et Flaui Iosephi 
collecta opusculis  ; il explique les noms d’une série de lieux géographiques qui ne sont 
pas directement liés au texte des Maccabées (voir Bède le Vénérable, In primam partem 
Samuhelis libri IIII, éd. D. Hurst, Turnhout, Brepols, CCSL, 119, 1962, ici p. 273-287). Dans 
le manuscrit Orléans, BM,  191, le Commentaire sur les Maccabées est copié p.  178-186. 
J’apprends l’existence du témoin de Yale au moment de remettre cette contribution  ; je 
n’en ai donc pas tenu compte, hélas, n’ayant pas encore obtenu de copie du manuscrit. 
Le catalogue de la bibliothèque indique qu’une grande partie du corpus de ce manuscrit 
correspond à une petite partie du manuscrit de Barcelone. Le témoin de Yale paraît être 
originaire d’Italie du Nord et dater de la fin du xiie siècle. Je remercie vivement Burton Van 
Name Edwards de m’avoir indiqué l’existence de ce manuscrit.

8	 Je n’ai pas la place de donner ici une édition de ces textes  ; elles seront prochainement 
publiées ailleurs.



591

sum
i shim

ahara     H
istoire d’un texte d’histoire : le Com

m
entaire anonym

e sur les M
accab

ées

qui a été décrit au xiiie siècle dans le catalogue de Saint-Pons de Thomières, et 
est sans doute un descendant du manuscrit de Barcelone 9.

UN TEXTE COMPOSÉ ENTRE AOÛT 829 ET LA FIN DU IXe SIÈCLE

Le terminus ante quem est donné par la date du manuscrit le plus ancien, 
Orléans, BM, 191, copié dans la deuxième moitié du ixe siècle selon Bernhard 
Bischoff, tout au moins pour la partie transmettant le Commentaire sur les 
Maccabées (p. 178‑185) 10. Le terminus a quo est identique à celui du traité 
de Raban sur le même livre, dont on sait avec certitude qu’il a été commencé 
après août 829 puisque c’est à l’occasion de l’assemblée tenue à Worms cette 
année-là que Gérold, archidiacre et chapelain de Louis le Pieux, a demandé une 
explication de ce livre à Raban. L’épisode est rappelé dans la lettre de dédicace 
de Raban à Gérold 11.

Le commentaire anonyme sur les Maccabées dépend en effet de celui de Raban. 
En dépit d’une forme très différente – l’anonyme est bref, ne commente qu’une 
petite partie du texte et de manière exclusivement littérale –, les parallèles 
entre les deux explications sont nombreux et frappants. Trois quarts du texte 
de l’anonyme correspondent à des interprétations de Raban 12. La formulation 

9	 «  65. Item est quoddam uolumen, in quo continentur expositiones Hieremie et eius 
lamentationum expositio, et doctrina ecclesiastica a Baruch, eius discipulo, edita, et octo 
uisionum expositiones Danielis, et expositio Machabeorum, et expositio Iohelis prophete, 
et libellus de ordine scrutinii, et liber de miraculis sancti Andree, et liber trinitatis  »  ; 
voir éd.  L.  Delisle, Le Cabinet des manuscrits de la Bibliothèque nationale, Paris, 
Imprimerie  impériale, 1868-1874, 3  vol., t.  II, p.  536-550, ici p.  541. Pour l’identification 
des textes, je me permets de renvoyer à S. Shimahara, « L’explication de Baruch 3, 9-24 
contenue dans le manuscrit Barcelona Catedral 64 : un texte auxerrois ? », dans M.‑J. Gasse-
Grandjean, É. Magnani (dir.), Productions, remplois, mises en registre : la pratique sociale 
de l’écrit à travers la documentation médiévale bourguignonne, Rennes, PUR, à paraître 
en 2012.

10	 Ce manuscrit est de composition complexe. Voir E.  Pellegrin, «  Membra Disiecta 
Floriacensia (II) », dans P. Cockshaw, M.‑C. Garand, P. Jodogne (dir.), Miscellanea Codicologica 
F. Masai dicata MCMLXXIX, Gand, E. Story-Scientia, 1979, 2 vol., t. 1, p. 83-103, ici p. 90-
94 ; B. Bischoff, Katalog der festländischen Handschriften des neunten Jahrhunderts (mit 
Ausnahme der wisigotischen), t.  2, Laon-Paderborn, Wiesbaden, Harrassowitz, 2004, ici 
notices 3720-3722, p. 345-346, qui signale aussi des additions du xe siècle. Voir en dernier 
lieu le Catalogue des manuscrits médiévaux de la bibliothèque municipale d’Orléans, 
E.  Pellegrin, J.‑P.  Bouhot  (dir.), notices établies par C.  Jeudy (†), D.  Escudier, F.  Fery-Hue, 
M.  D’harcourt et  al., collaboration éditoriale et index A.  Dufour, C.  Heid, C.  Melin, Paris, 
CNRS Éditions, 2010. Cette dernière notice, la plus développée, indique que le texte se 
termine p. 192.

11	 Voir supra, n. 5
12	 Raban est source de l’explication de vingt-neuf versets ou groupes de versets sur les 

trente‑huit qui sont commentés dans les deux manuscrits, auxquels il faut ajouter un bref 
prologue en tête du livre II.



592

n’est pas toujours exactement identique, l’agencement des explications avec 
les versets diffère parfois mais le « montage » des sources et les similitudes 
l’emportent massivement. Le tableau ci-dessous fournit un exemple. Les 
soulignements indiquent les parallèles entre les textes ; dans la colonne de 
droite, la source commune est indiquée entre crochets. On constate que la 
marqueterie des sources, reformulées ici par les deux auteurs, est identique. Pour 
simplifier, je n’indique que le texte du manuscrit de Barcelone (B), sauf quand 
celui d’Orléans (O) donne une meilleure variante.

 13 14 15 16

Anonyme ,  Commen ta i re  s u r 
1 Mcc 9, 23. 31. 54. 56. 
O, p. 181 ; B, fol. 87rb

Raban,Commentaire sur 1 Mcc 9, 23
Éd. cit, col. 1182A-1182B

Et factvm est post obitvm Ivdę. 
Superius ubi de Mathatię morte 
commemoratum est dicitur, quia 
anno c°xl°vi° defunctus sit, et 
surrexit loco eius Iudas. Similiter13 
et in sequentibus scriptum est quod 
Ionathas fratris svi svsceperit 
principatvm, postquam Alchimvs 
anno cliii14 precepit destrvi mvros 
domvs sanctę. Quia et mortvvs 
est in ipso tempore. Testatur autem 
Iosephus, quod postquam Alchimus 
qui et Ioachim tenens principatum 
sacerdotii interiorit15, sacerdotium 
Iudę populus comiserit, ipsumque dicit 
post tres annos commissi sacerdocii 
esse defunctum. Ex his omnibus datur 
colligi, quod Iudas post mortem patris 
sui, ducatum populi vii16 annis tenuit. 
In quibus per iiiior annos, duces Antiochi 
de Iudea pugnando repellens templum 
emendauit, et legem ciuibus reddidit, 
sicque accepto principatu, sacerdotii tres 
annos in eo expleuit.

Et factvm est post obitvm Ivdae, emerservnt 
iniqvi in omnibvs finibvs Israel, etc. [Raban] In 
prioribus, ubi de Mathathiae morte commemoratum est, 
scriptum reperitur quod ipse centesimo et quadragesimo 
sexto anno defunctus sit. In cuius locum surrexit Iudas 
filius eius et praeliabatur praelium Israel. Similiter et 
in sequentibus scriptum inuenitur quod Ionathas post 
Iudam fratrem suum sumpserit principatum. Post quem 
Alcimus anno centesimo quinquagesimo tertio praecepit 
destrui muros domus sanctae et opera prophetarum, qui 
mortuus est tempore illo. [Flavius Josèphe] Iosephus 
autem narrat quod postquam Alcimus, qui et Ioachim, 
tenens principatum sacerdotii quatuor annis, inierit 
sacerdotium, Iudae populus contradixit, ipsumque 
dicit, postquam principatum sacerdotii tribus annis 
ministrauerit, esse defunctum. [Raban] In his omnibus 
consideratur quod Iudas post mortem Mathathiae patris 
sui ducatum populi gereret septem annis ; in quibus 
quadriennium [Eusèbe] Antiochi duces in Iudaea 
dimicando expellens, et templum idolorum imaginibus 
emundans, patrias leges post haec suis ciuibus reddidit, 
olympiade centesima quarta [prima], sicque accepit 
principatum sacerdotii et tres annos in eo expleuit.

Dans ce passage, notons que l’anonyme reformule ce que Raban emprunte 
à Flavius Josèphe pour l’adapter au vocabulaire de la ministérialité qui se 
développe dans le monde carolingien à partir de Louis le Pieux : le sacerdoce 

13	 « Simul » B.
14	 « cliiii » B.
15	 « sacerdotium. Interiit » B. B fournit un texte plus éloigné de la source commune, Raban 

mais les deux manuscrits donnent un texte corrompu.
16	 « viii » B.



593

sum
i shim

ahara     H
istoire d’un texte d’histoire : le Com

m
entaire anonym

e sur les M
accab

ées

est « confié » à Judas 17.� Il est certain que c’est l’anonyme qui dépend de Raban et 
non l’inverse car quand la source commune est identifiable, Raban est toujours 
plus proche de cette dernière, comme le montre l’exemple ci-dessous : l’abbé de 
Fulda emprunte littéralement aux Antiquités juives, 12, 14 de Flavius Josèphe 18.

Anonyme, Commentaire  sur 
1 Mcc 6, 55
B, fol. 87ra

Raban, Commentaire sur 1 Mcc 6, 55
Éd. cit, col. 175D-1176A

Et avdivit Lysias qvod Philipvs 
qvem constitverat rex Antiochvs 
et reliquia. De hoc Iosephus ita 
dicit quia comperto rex Lysias 
quod Philipus sibi uellet, regnum 
usurpando presumere, decreuerat 
intermissa obsidione aduersus 
Philipum pergere. Quod consilium 
nequaquam ducibus apertum ęssę 
uoluerunt, ne exercitus illorum dubia 
corda perciperent et occasione hac 
interueniente mittit rex ad Iudam 
pacem facere sicut hic narratur.

Et avdivit Lysias qvod Philippvs, qvem constitvit 
rex Antiochvs cvm adhvc viveret, etc. […] Narrat 
autem Iosephus hoc modo : « Lysias dux et rex Antiochus 
cum Philippus a Perside ueniens nuntiatus est eis 
commendatum sibi praesumpsisse imperium, et rem 
publicam Antiochi sibi uelle suscipere, praetermittentes 
obsidionem ire aduersus Philippum decreuerunt. Quod 
consilium nequaquam manifestum caeteris ducibus facere 
uoluerunt, sed iussit rex Lysiam ducibus dicere diuturnam 
obsessionem nihil eis posse proficere, quando et locum 
aduersariorum constaret esse munitum et sibi uictualium 
necessitas irrogaretur, et expediret pacem facere cum 
Iudaeis, eosque relinquere propriis uti caeremoniis, unde 
hactenus a nobis prohibiti, existere uidentur auersi […] ».

Les exemples de ce type pourraient être multipliés ; l’anonyme reformule donc 
en l’abrégeant le texte de l’abbé de Fulda. La réorganisation est flagrante dans le 
premier extrait cité : l’anonyme condense tout un passage biblique en agençant 
des citations provenant de quatre versets assez éloignés qui constituent dès lors un 
récit, correspondant peu ou prou au commentaire historique que Raban fournit 
sur le premier de ces versets (1 Mcc 9, 23). L’abbé de Fulda développe, à propos des 
lemmes suivants, une explication allégorique que l’anonyme écarte. Raban Maur 
est la source la plus « discriminante » de ce commentaire ; elle permet d’en préciser 
la date mais pas l’origine géographique. Le seul manuscrit du Commentaire sur 
les Maccabées de Raban qui soit aujourd’hui conservé, München, Bayerische 
Staatsbibliothek clm 14046, est peut-être originaire de Fulda 19. Le corpus des 

17	 O. Guillot, «  Une ordinatio méconnue. Le capitulaire de 823-825  », dans P.  Godman, 
R.  Collins  (dir.), Charlemagne’s Heir. New Perspectives on the Reign of Louis the  Pious 
(814‑840), Oxford, Clarendon Press, 1990, p.  455-486, ici p.  467-469. C’est peut-être 
la modification de l’équilibre de la phrase pour introduire le verbe «  committere  » qui a 
engendré une erreur sur l’archétype et une corruption du texte.

18	 Flavius Josèphe, De antiquitatibus ac de bello Judaico, Venetiis, per diligentissimum uirum 
Albertinum Vercellensem, 1499, ici p. CI.

19	 Selon Bernhard Bischoff, il date du milieu du ixe siècle et est d’origine germano-insulaire ; 
pour Raymund Kottje, il vient sans doute de Fulda. Voir B. Bischoff, Katalog der festländischen 
Handschriften, op. cit., ici notice 3126, p. 249, et R. Kottje, « Die Handschriftliche überlieferung 
der Bibelkommentare des Hrabanus Maurus », dans Ph. Depreux et al. (dir.), Raban Maur et 
son temps, Turnhout, Brepols, 2010, p. 259-274, ici p. 261.



594

manuscrits transmettant l’anonyme est assez peu indicatif : celui de B est très 
carolingien, en grande partie auxerrois, mais lié aussi à Corbie, Soissons, Fleury, et 
il contient aussi un texte de Raban Maur 20. Celui de O est varié, même s’il est lié à 
Fleury/Orléans. Rien ne permet donc de préciser le milieu dans lequel travaillait 
l’auteur. La réception de ce texte peu transmis m’est, pour l’heure, inconnue, 
ce qui prive d’une piste d’attribution via la tradition indirecte 21. Ces lacunes 
n’interdisent pas cependant d’étudier l’œuvre.

GENÈSE DU TEXTE

Les manuscrits d’Orléans et de Barcelone présentent de très nombreuses 
variantes : 39 versets ou groupes de versets sont commentés de la même manière 
et 49 ne le sont que dans l’un ou l’autre témoin. En règle générale, B donne 
un texte plus long que O et cet état semble plus tardif. En effet, dans le « tronc 
commun » aux deux manuscrits, l’explication est assez homogène : peu de 
versets sont interprétés mais ils le sont de manière assez ample, principalement à 
partir du traité de Raban sur les Maccabées. L’histoire hellénistique fournit l’axe 
herméneutique privilégié de cette armature commune. 

Les variantes propres à B se distinguent nettement de ces traits ; elles ont donc 
toute chance d’être hétérogènes et d’avoir été ajoutées dans un second temps. Il 
s’agirait d’additions de B plus que de soustractions de O, à quelques exceptions 
près. En effet, les passages spécifiques de B livrent des explications lapidaires, 
d’ordre lexical plutôt qu’historique. Les sources identifiées sont courantes : il 
s’agit des Formulae spiritalis d’Eucher de Lyon (1 Mcc 1, 48), du De temporum 
ratione de Bède (1 Mcc 13, 28) et peut-être du Commentaire sur Priscien de 
Remi d’Auxerre (1 Mcc 11, 28) ou d’une autre scolie 22. Souvent, je ne suis pas 
parvenue à les repérer mais les gloses s’apparentent alors à une paraphrase du 

20	 Voir supra, n. 9.
21	 La Glose ordinaire abrège principalement le commentaire de Raban Maur mais procède 

autrement que l’anonyme. Elle reproduit en prologue celui de Jérôme, les Proèmes 
d’Isidore sous le titre «  Item alius prologus », et les deux lettres de dédicaces adressées 
par Raban à l’archidiacre Gérold et à Louis le Germanique. Pour le reste, le commentaire 
semble dériver de celui de Raban et se répartit en diverses gloses marginales  : il n’y 
a pas de gloses interlinéaires dans l’édition d’Adolf  Rusch. Voir Biblia latina cum glossa 
ordinaria, éd. A. Rusch, Strasbourg, 1480-1481, rééd. avec une introduction de K. Froehlich 
et M. Gibson, Turnhout, Brepols, 1992, 4 vol., ici t. III, 1992, p. 457‑535.

22	 C’est le texte de Remi qui, d’après les bases de données, donne la définition de toparchia la 
plus proche de celle fournie par l’anonyme (voir Remi d’Auxerre, Commentaire sur Priscien. 
De nomine, éd. R.B.C. Huygens, Serta mediaevalia. Textus uiarii saeculorum x‑xiii, Turnhout, 
Brepols, CCCM, 171, 2000, à propos de Jugurtha p. 16). Mais Remi a pour source une scolie 
sur Prudence, et les glossaires bibliques donnent une explication assez proche aussi (voir 
infra) ; la source exacte est donc incertaine.



595

sum
i shim

ahara     H
istoire d’un texte d’histoire : le Com

m
entaire anonym

e sur les M
accab

ées

texte biblique en vue de l’expliciter ou d’en dissiper toute équivoque 23. Si le 
texte de O présentait un état ultérieur à celui de B, il serait étonnant que seules 
les interprétations provenant d’autres extraits que ceux inspirés par Raban aient 
été retirées, surtout au regard de la masse des variantes. C’est la raison pour 
laquelle je pense que B donne un état plus tardif visant à ajouter une série de 
définitions pour faciliter la lecture littérale plus qu’historique du texte. 

Pour être tout à fait exacte, dans quatre cas – seulement – sur les quarante-cinq 
que B donne en plus du tronc commun, la source est le commentaire de Raban ; 
je fais l’hypothèse que pour trois de ces quatre passages, il s’agit d’omissions 
de O 24. À propos de 2 Mcc 5, 27, l’erreur de O me paraît manifeste : la variante 
survient dans l’énumération de dix pontifes de Juda qui se succédèrent durant 
« le règne des Grecs » ; O ne donne pas le nom du septième (« Septimus Onias 
Symeonis filius »). La quatrième variante est minime puisqu’en réalité, elle porte 
sur le lieu d’insertion plus que sur le texte transmis : le même passage inspiré de 
Raban est rattaché au commentaire d’ 1 Mcc 6, 43 chez O, comme chez Raban, 
tandis que B le copie pour expliquer 2 Mcc 13, 9. B lui adjoint d’ailleurs une 
quaestio et sa réponse dont je n’ai pas identifié la source. Dans ce dernier cas, la 
même glose inspirée de Raban me paraît plus proche de la source telle qu’elle 
est transmise par O que par B.

Un autre indice en faveur d’un état postérieur donné par B est la bizarrerie, 
parfois, du lieu d’insertion des gloses propres à ce manuscrit. Il en résulte un 
brouillage de l’ordre du texte biblique, alors que le tronc commun et les gloses 
spécifiques de O le respectent scrupuleusement 25. Cela pourrait indiquer que B 
insère des gloses marginales dont le système de renvoi aurait été quelque peu 
aléatoire. En ce cas, il ne s’agirait pas d’une révision propre à B mais de la 
copie d’un ancêtre glosé, sans doute dans un cadre relativement informel, le(s) 
glossateur(s) cherchant à s’approprier l’œuvre 26.

23	 Par exemple à propos de 1  Mcc  9,  37  : «  Cvm ambicione, id est cum multo comitatu et 
dignitate ». Les exemples pourraient être multipliés.

24	 1 Mcc 1, 1 ; 2, 7 et 2 Mcc 5, 27 ; 13, 9.
25	 B  insère par exemple des explications sur 1  Mcc  3, 37, 1  Mcc  4, 54. 61, 1  Mcc  5, 62-64, 

1 Mcc 5, 3. 2. 19 entre les commentaires du tronc commun sur 1 Mcc 2, 70 et 1 Mcc 3, 13-14. 
De même, il insère une explication sur 1 Mcc 3, 9 entre les explications du tronc commun sur 
1 Mcc 2, 1 et 1 Mcc 2, 70, une autre sur 1 Mcc 7, 24 entre les interprétations communes aux 
deux témoins de 1 Mcc 8, 1 et 9, 23 et des gloses sur 1 Mcc 10, 28-29 et 1 Mcc 11, 8. 17. 28 
entre le commentaire commun de 1 Mcc 11, 38 et 1 Mcc 12, 21.

26	 En ce qui concerne la spécificité du manuscrit B pour la transmission des textes d’Haymon 
d’Auxerre, je me permets de renvoyer à ma thèse, Exégèse et politique dans l’œuvre 
d’Haymon d’Auxerre, qui sera prochainement publiée dans la collection Haut Moyen Âge, 
chez Brepols et à l’introduction de l’édition critique de l’Annotation brève sur Daniel 
d’Haymon, à paraître dans la collection CCCM.



596

Il existe en outre quatre passages que O transmet alors qu’ils sont absents 
de B. Tous ont pour source le commentaire de Raban sur les Maccabées. Dans 
deux cas, je pense qu’il s’agit d’une erreur manifeste de B ou d’une révision 
effectuée par son ancêtre voire par lui-même. J’ai déjà traité le cas de la variante 
d’insertion placée en 1 Mcc 6, 43 chez O et en 2 Mcc 13, 9 chez B, lequel 
est plus éloigné de la source et donc sans doute fruit d’un remaniement du 
texte. La deuxième variante constitue une erreur manifeste de B, près d’un 
passage où O me semble lui aussi erroné. Il s’agit de l’énumération des dix 
pontifes de 2 Mcc 5, 27 et B ne donne pas les noms des neuvième et dixième 
pontifes. « Nonus [om. B : Menelaus frater Iausonis 27. Decimus Iudas qui Alchimo] 
temptante Iudeorum pontificatum destruere, omnium consensu post interitum illius 
primi sacerdocii dignitatem suscepi ». Il est possible que l’archétype ait été abîmé 
à cet endroit car O montre également une lacune un peu plus haut, à propos 
du nom du septième pontife, comme cela est signalé supra. Les deux derniers 
passages que O est seul à transmettre concernent les identifications de noms de 
mois hébreux, « Elul mensis » et « mensis sanctitus », respectivement à propos 
de 1 Mcc 14, 27 et de 2 Mcc 11, 30. 33. 38. J’ignore comment expliquer ces 
variantes ; étant donné que ces définitions sont plus proches du texte de Raban 
que de celui de sa source, à savoir Bède, je fais l’hypothèse que ces explications 
figuraient dans l’archétype et qu’il s’agit d’omissions de B plus que d’additions 
de O 28.

Récapitulons l’étude des variantes : les explications du tronc commun et celles 
qu’on ne trouve que chez O sont homogènes et utilisent largement l’exégèse 
historique de Raban sur les Maccabées. Inversement, les gloses spécifiques de B 
viennent très généralement d’une autre source, souvent non identifiée. Elles me 
semblent donc être des additions ou des modifications de B ou de son ancêtre. 
Seules trois d’entre elles, dérivant de Raban, me semblent être des omissions 
de O. Je pense donc que B donne un état de texte ultérieur par rapport à O 
et qu’il copie sans doute un modèle dans lequel de nombreuses explicitations 

27	 Je lis sur O (p. 183) « frater Iausonis » même si Raban, sa source, indique « frater Iasonis ».
28	 J’émets une petite réserve : d’après la PL, 109, col. 1207B, Raban déclare : « Ebul mensis 

est octauus apud Hebraeos […] » comme l’anonyme, alors que Bède l’identifie au sixième 
mois. La formulation de ce dernier est cependant plus proche du traité de Raban que de 
celui de Bède, qui ne mentionne pas la forme grecque ni dans le De temporum ratione, 
chap. 11 (éd. Ch. W. Jones, Turnhout, Brepols, CCSL, 123B, 1977), ni dans le Commentaire 
sur Esdras et Néhémie, livre  III, commentaire sur 2  Esdras,  15 (éd.  D.  Hurst, Turnhout, 
Brepols, CCSL, 119A, 1969). En outre, au chapitre 29 de son traité sur le comput (éd. PL, 107, 
col.  683D), comme dans le De uniuerso, livre  X, chap.  10 (éd.  PL,  111, col.  300B), Raban 
déclare qu’Elul est le sixième mois. Il est donc possible que l’édition du Commentaire sur les 
Maccabées de Raban dans la PL transmette une leçon inauthentique et que l’abbé de Fulda 
y ait identifié Elul au sixième mois. Faute de temps, je n’ai pas vérifié cette leçon dans les 
manuscrits du traité de Raban sur les Maccabées.



597

sum
i shim

ahara     H
istoire d’un texte d’histoire : le Com

m
entaire anonym

e sur les M
accab

ées

littérales avaient été ajoutées avec des signes de renvois un peu aléatoires. Les 
variantes du tronc commun renforcent cette hypothèse : O donne généralement 
la leçon la plus proche de la source 29. Ce texte mouvant, anonyme, concentré 
sur l’exégèse littérale et surtout historique des principaux passages des Maccabées 
semble émaner d’un milieu scolaire. Il témoigne donc du renouveau de l’intérêt 
des lettrés carolingiens pour l’histoire ancienne.

HISTOIRE ANTIQUE ET CULTURE CAROLINGIENNE

Quel est l’objectif de l’auteur anonyme de ce texte ? Le commentaire est 
discontinu : seul un nombre réduit de versets est expliqué, principalement ceux 
du premier livre des Maccabées 30. Il est également ciblé puisqu’il fournit une 
exégèse littérale et historique mais élimine toute trace d’explication spirituelle, 
à l’exception d’une glose à propos d’1 Mcc 4, 59, qui pouvait d’ailleurs passer 
pour littérale dans la mesure où il s’agit de faire le lien entre une fête juive 
et un verset évangélique entendu au sens littéral 31. Il n’interprète d’ailleurs 
aucun des passages liturgiques des Maccabées et, contrairement à la tradition 
pastorale, n’aborde pas ces livres comme un recueil d’exempla de martyrs ; le 
récit hagiographique des actions de Matthatias et son testament, exhortation 
à la résistance (1 Mcc 2), ne sont pas commentés. L’anonyme ne s’attarde pas 
non plus sur les détails de la persécution, pas même sur le pillage de Jérusalem 
en 143, élément pourtant majeur du récit (1 Mcc 20-45). De manière générale, 
les éléments de récits, d’actions, de geste sont écartés 32.

Ce commentaire pourrait donc avoir servi d’aide-mémoire fournissant des 
repères chronologiques. En effet, le tronc commun concentre l’explication 
sur le début et la fin de la domination des principaux « chefs » évoqués dans 
les livres. Il y est question d’Alexandre le Grand, d’Antiochus Épiphane, 
de Démétrius (1 Mcc 7, 1), d’Alexandre Épiphane (1 Mcc 10, 1)  33 ainsi 
que des principales conquêtes ou défaites de ces souverains hellénistiques 

29	 Voir par exemple les variantes indiquées pour les deux extraits cités supra, en face de la 
source de ces extraits, en l’occurrence le commentaire de Raban Maur.

30	 38 versets sont commentés dans le tronc commun, 25  concernant le premier livre, 13  le 
second ; à cela s’ajoute un petit prologue en tête du livre II. Si l’on ajoute les variantes de O 
et de B, les totaux s’élèvent à 87 gloses pour l’ensemble, 70 portant sur le premier livre et 
17 sur le second.

31	 Je cite le texte d’après B (fol. 87ra) : « Et statvit Ivdas et fratres eivs, vt agantvr dies dedicacionis, 
hanc sollempnitatem dedicacionis saluator in euangelio sua prediacione legitur decorasse, 
ubi scriptum est : “facta est enzenia” et reliqua ». Pour la citation, cf. Ioh 10, 22‑23.

32	 Cf. par exemple les actions de Judas Maccabée, son exhortation, le récit de ses combats, ou 
celles de Jonathan (1 Mcc 2‑5).

33	 Il s’agit du souverain plus couramment appelé aujourd’hui Alexandre Balas.



598

(1 Mcc 1‑2. 4. 6.11. 18 ; 1 Mcc 6, 8), puis des dates auxquelles les différents 
chefs Maccabées se sont succédés à la tête de la résistance : Matthatias (2, 1. 70), 
Judas (1 Mcc 9, 23. 31. 54. 56) et Jonathan (ibid.). L’explication porte aussi 
sur l’identification de chefs hellénistiques intermédiaires, par exemple Séron, 
adversaire de Judas, théoriquement soumis à Antiochus mais en fait rebellé 
contre lui (1 Mcc 3, 13-14), Lysias (1 Mcc 6, 55 ; 2 Mcc 11, 1), le gouverneur 
Philippe (2 Mcc 8, 8) ou encore sur des responsables ou héros juifs, tels Onias 
(2 Mcc 3, 1) ou Éléazar (1 Mcc 6, 43 ; 2 Mcc 5, 27 et 13, 9). Cette attention 
ciblée sur les repères chronologiques explique que le commentaire du livre II 
soit beaucoup plus bref que celui du premier livre. Le prologue du second 
mentionne que les deux livres évoquent le même type d’événements, à quelques 
détails près, et l’exposition qui suit renvoie d’ailleurs régulièrement à celle qui 
précède, soit pour indiquer que tout y a déjà été expliqué (2 Mcc 10, 11 ; 8, 8), 
soit pour établir des concordances (2 Mcc 11, 1 ; 13, 9), soit pour interroger 
les discordances apparentes (2 Mcc 1, 10) et autre difficultés de la chronologie 
(2 Mcc 1, 18 ; 5, 27).

Un deuxième thème d’exégèse historique est également abordé dans le tronc 
commun : celui de l’administration des territoires évoqués, des forces militaires 
en présence, des institutions voire des coutumes. Sont ainsi définis le gymnase 
(1 Mcc 1, 15), certaines pratiques païennes (1 Mcc 1, 50. 57 et 2 Mcc 6, 7), 
l’airain – métonymie pour le trésor (1 Mcc 3, 28), les tribuns, les centurions, 
les pentecontarii et décurions (1 Mcc 3, 55), le régime politique de la république 
romaine (1 Mcc 8, 1. 14‑16), les raisons morales expliquant la haine de son 
armée pour Démétrius (1 Mcc 11, 38) et les pyramides des souverains égyptiens 
(1 Mcc 13, 28). Certains commentaires sont « géographiques » et concernent 
la localisation de villes, telles Betsour (1 Mcc 4, 61) ou Joppé (2 Mcc 12, 3), ou 
encore celle de peuples (1 Mcc 12, 21 et 2 Mcc 1, 1 ; 12, 29). Les gloses propres 
à B s’attachent aux mêmes thèmes mais expliquent des mots souvent moins 
techniques que ceux faisant l’objet d’un commentaire dans le tronc commun.

Il semble ainsi que l’ouvrage cherchait à faciliter la lecture des livres des Maccabées. 
La cohérence vient moins du texte biblique lui-même, très partiellement 
commenté, que de la reconstitution de l’armature chronologique des faits évoqués 
dans ces livres. Le tout est complété par des explications permettant de maîtriser 
les grandes lignes de l’histoire politique du Proche-Orient à cette époque. C’est 
cela qui différencie le texte de l’anonyme de l’exégèse plus exhaustive de Raban et 
qui lui confère une utilité propre. S’agit-il d’un uademecum confectionné à partir 
du commentaire de l’abbé de Fulda par un anonyme lettré, ou bien d’un manuel 
destiné à un usage plus scolaire ? La présence de six quaestiones, la moitié dans le 
tronc commun, l’autre dans les gloses spécifiques de B, indiquerait plutôt une 
destination scolaire, un public d’étudiants. De même, l’insertion de gloses très 



599

sum
i shim

ahara     H
istoire d’un texte d’histoire : le Com

m
entaire anonym

e sur les M
accab

ées

nombreuses par l’ancêtre de B suggère une lecture dans un cadre scolaire où le 
texte aurait été assez librement complété.

Quoi qu’il en soit, le livre des Maccabées est ici considéré comme un livre 
d’histoire : son auteur est qualifié de « scriptor huius historie » (1 Mcc 1, 1-2 ; 
1 Mcc 1, 11), et le prologue du livre II parle du « liber secundus Machabeorum 
istorię ». Cette qualification correspond à celle qui est la plus fréquemment 
attestée dans les manuscrits bibliques et dans diverses listes de livres, par exemple 
le Décret de Gélase ou le De doctrina christiana d’Augustin 34. Deux types de 
sources sont explicitement invoquées pour commenter ce livre. Le premier est 
la Bible elle-même, en particulier les livres d’Esdras et de Néhémie (2 Mcc 1, 18), 
d’Ézéchiel (1 Mcc 1, 1-2), de Jérémie (2 Mcc 1, 18), de Daniel (2 Mcc 1, 18 ; 
2, 1), des Actes des Apôtres (1 Mcc 1, 46. 50), en plus des références internes à 
l’ensemble des Maccabées. La méthode est éprouvée à l’époque carolingienne : 
l’harmonie interne des Écritures, le jeu des annonces et des accomplissements, 
tout autant que l’inscription historique des événements conduit les exégètes à 
de fréquents rapprochements au sein du Livre. 

Le deuxième type de sources revendiqué est l’historiographie antique. Ce 
bref traité témoigne ainsi du prestige des historiens anciens, y compris païens, 
et de la volonté de renouer avec leurs écrits pour comprendre la Bible. Sont 
cités explicitement par l’anonyme Flavius Josèphe (1 Mcc 6, 8. 43. 55 ; 
7, 1 ; 9, 31. 54. 56. ; 2 Mcc 13, 9), Polybe (1 Mcc 6, 8) et Trogue Pompée 
(1 Mcc 11, 38). Même quand ils ne sont pas identifiés, la mention des 
historiens paraît conférer une certaine autorité à l’explication. Il est ainsi 
question d’un historiographus (1 Mcc 1, 1-2), de cronici (2 Mcc 1, 10), des 
historiae (1 Mcc 6, 55 ; 7, 1), parfois dites gentium (1 Mcc 1, 18), ou encore de 
monumenta ueterum istoriarum (2 Mcc 12, 29). Pourtant l’anonyme ne recourt 
pas directement à cette historiographie : il utilise des intermédiaires chrétiens 
plus ou moins tardifs dont il tait le nom, à l’exception de celui de Grégoire 
le Grand mentionné à propos de 1 Mcc 1, 1-2. Ce procédé est fréquent : on 
nomme la source qui fait autorité, l’« auteur » de la pensée, et non l’intermédiaire 
qui la transmet. Les sources de l’anonyme sont en réalité la Chronique d’Eusèbe-
Jérôme (1 Mcc 8, 1), les Étymologies d’Isidore de Séville (1 Mcc 1, 15 ; 3, 28 ; 
8, 1), le Commentaire sur Esdras et Néhémie de Bède le Vénérable (1 Mcc 1, 57), 
le traité sur les Maccabées de Raban ainsi que d’autres sources chrétiennes parfois 
difficiles à identifier avec certitude 35. L’anonyme a peut-être également recouru 

34	 Voir supra, n. 3.
35	 Le commentaire du verset 1  Mcc  1,  50, par exemple, utilise une glose qu’on retrouve à 

l’identique dans les commentaires sur Matthieu de Jérôme, Raban Maur, Sedulius, et dans 
le traité de Bède sur Marc. Il est difficile de savoir lequel de ces textes a été directement 
utilisé par l’anonyme car tous fournissent la même explication.



600

à un glossaire biblique, par exemple celui qui est édité par Paolo Vaciago sous le 
sigle G1 (Sankt Gallen, Stiftsbibliothek 295, p. 96-240) et qui date du ixe siècle. 
De nombreuses gloses sont en effet communes et surtout certaines d’entre elles 
sont absentes du traité de Raban voire de toute autre source identifiée ; tel est 
par exemple le cas de l’explication de « pentecontarcos » (1 Mcc 3, 55) 36. Il est 
difficile de savoir si c’est l’anonyme qui recourt au glossaire, ou bien l’inverse, ou 
encore si chacun des deux utilise une source commune que je n’ai pas identifiée.

Le commentaire anonyme sur les Maccabées transmis par les manuscrits 
Orléans, BM, 191, Barcelona, Catedral, 64 et Yale University, Beinecke, 643 est 
intéressant à plusieurs titres : on sait qu’il a été composé dans les deux derniers 
tiers du ixe siècle et qu’il a été remanié assez tôt, avant le xiie siècle, date limite 
de la copie de B. Il abrège et reformule pour l’essentiel le traité de Raban sur les 
Maccabées, le complétant parfois. Probablement destiné à un public scolaire, 
il fournit une trame chronologique permettant de reconstituer les évolutions 
politiques majeures de l’époque des Maccabées et cite volontiers l’autorité des 
historiens antiques. Les exégètes ont coutume de déclarer que le sens littéral 
est simple et qu’il est donc accessible aux débutants tandis que l’explication 
spirituelle est réservée aux plus savants. Dès lors, constatons combien même 
ce sens humble, premier, témoigne du renouveau culturel carolingien : dans 
le champ de la connaissance historique, on retrouve à la fois l’harmonisation 
de savoirs d’origine diverse – antiquité païenne, Bible, littérature patristique 
et écrits chrétiens variés – et une volonté de mise en ordre en vue de mieux 
maîtriser les données ainsi assemblées. La confection d’un instrument de travail 
efficace témoigne de la renouatio carolingienne, même si l’information qu’il 
véhicule n’est pas nouvelle. L’auteur anonyme de ce bref traité a procédé à une 
véritable enquête historique, cherchant les explications des mots techniques et la 
résolution des difficultés, surtout chronologiques, du texte. Il a ainsi contribué 
au développement d’une culture historique savante à l’époque carolingienne, 
culture sur laquelle s’est appuyée la lecture de la Bible et, plus largement, une 
réflexion sur l’ordre du monde.

36	 Glossae biblicae, éd.  P.  Vaciago, Turnhout, Brepols, CCCM,  189A et  B, 2004, ici t.  189A, 
p. 457. Ce glossaire combine des éléments vernaculaires irlandais et germaniques, il est 
donc sans doute originaire des régions où était parlée une langue germanique. Voir ibid., 
p. VII.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

601

EX DONO HINCMARI.  
LIVRES DONNÉS PAR HINCMAR (845-882) À SAINT-REMI DE REIMS

François Dolbeau
EPHE, Section des sciences historiques et philologiques

Pour qui s’intéresse à Hincmar, et notamment à ses sources, la synthèse 
publiée par Jean Devisse fournit un excellent point de départ 1. En appendice, 
l’auteur y dresse un état des manuscrits que l’archevêque de Reims avait pu 
consulter durant son épiscopat 2. Ce bilan est fondé sur l’examen direct des 
volumes conservés qu’une étude paléographique ou codicologique amène 
à mettre en rapport avec les scriptoria de Reims et des abbayes voisines 3. La 
méthode est judicieuse, mais laisse nécessairement de larges zones d’ombre, 
dans la mesure où quantité d’exemplaires – et parfois des fonds entiers – ont 
été anéantis depuis le ixe siècle. Jean Devisse était du reste conscient de ces 
pertes, qu’il déplorait de la façon suivante : « Hincmar était aussi abbé de Saint-
Remi. Il est donc tentant de penser que la bibliothèque de l’abbaye était à sa 
disposition. Hélas, celle-ci a, aux trois quarts, disparu dans l’incendie de 1774 et 
nul catalogue systématique antérieur à cette date ne permet d’en reconstituer le 
contenu […]. Il est difficile de penser que Saint-Remi n’a pas eu un scriptorium 
important et n’a pas participé à l’effort de constitution d’une « bibliothèque » 
rémoise au ixe siècle. Mais nous ne pourrons vraisemblablement jamais aller 
bien au-delà de cette pétition de principe » 4. Des constats analogues se lisent 
dans les ouvrages consacrés à l’historien Flodoard († 966) 5 ; voici ce qu’écrit par 
exemple P.C. Jacobsen : « Für St. Remi ist kein Verzeichnis aus der Zeit vor dem 

1	 J. Devisse, Hincmar, archevêque de Reims 845-882, Genève, Droz, coll. « Travaux d’histoire 
éthico-politique », 29, 1975-1976, 3 vol.

2	 Ibid., t. III, p. 1467-1514 (« Bibliothèques d’Hincmar »).
3	 J.  Devisse pouvait s’appuyer sur de nombreuses études antérieures, notamment celle de 

F.M. Carey, « The Scriptorium of Reims during the Archbishopric of Hincmar (845-882 AD) », 
dans L.W.  Jones (dir.), Classical and Mediaeval Studies in Honor of Edward Kennard Rand, 
New York, s.n., publié par l’éditeur (Butler Hall, 400 West 119th Street), 1938, p. 41‑60.

4	 J. Devisse, Hincmar, op. cit., t. III, p. 1469‑1470.
5	 P.C.  Jacobsen, Flodoard von Reims. Sein Leben und seine Dichtung “De triumphis Christi”, 

Leiden/Köln, Brill, coll. « Mittellateinische Studien und Texte », 10, 1978 ; M. Sot, Un historien 
et son Église au xe siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993.



602

großen Bibliotheksbrand 1774 erhalten ; einheitliche Signaturen der erhaltenen 
Handschriften lassen auf eine Katalogisierung im 13. Jh. schließen » 6.

En dépit de leur caractère péremptoire, de telles affirmations sont inexactes. 
Car les archives des Mauristes ou d’autres érudits préservent des fragments 
étendus du catalogue rédigé à Saint-Remi au début du xiiie siècle, en relation 
avec les cotes rubriquées en chiffres romains qui figurent sur les manuscrits 
subsistants 7 ; elles renferment d’autre part d’innombrables documents, du 
xvie au xviiie siècle 8, qui permettent de reconstituer les quelque quatre cent 
soixante volumes brûlés en 1774. L’un de ces documents : Paris, BnF, lat. 13070, 
fol. 4-21 (= P) mérite même le nom de « catalogue systématique », puisqu’il 
décrit l’ensemble du fonds, en indiquant les coordonnées de chaque manuscrit : 
format, numéro d’ordre (de 1 à 516 pour le latin et les langues vernaculaires, 
de 517 à 562 pour le grec), datation, éventuellement noms des copistes ou 
des donateurs, contenu sommaire 9. D’après la lettre d’envoi, datée du 2 mai 
1697, il faut y voir une transcription abrégée – et destinée à Saint-Germain-des-
Prés – d’un catalogue utilisé sur place 10 ; l’original, aujourd’hui disparu, avait 
été compilé vers 1686‑1687 par Dom Guillaume Robin, un collaborateur des 
savants mauristes, Mabillon et Ruinart 11. Son travail de catalogage donna lieu 

6	 P.C. Jacobsen, Flodoard, op. cit., p. 11, n. 38.
7	 F.  Dolbeau, «  Un catalogue fragmentaire des manuscrits de Saint-Remi de Reims au 

xiiie siècle », Recherches augustiniennes, 23, 1988, p. 213-243, 2 pl. La planche 1 y reproduit 
l’une de ces cotes rubriquées (Paris, BnF, ms. lat. 13764, fol. 60).

8	 J’en ai fourni une liste partielle, dans Saint-Thierry. Une abbaye du vie au xxe siècle, Saint-
Thierry, Association des amis de l’abbaye, 1979, p.  174 n.  56. Les plus importants ont 
été dûment exploités par A.‑G. Martimort, La Documentation liturgique de Dom Edmond 
Martène, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, « coll. Studi e Testi », 279, 1978, 
p. 181‑183 et passim.

9	 Telle est la séquence du document, que j’ai modifiée dans les extraits publiés ci-dessous, 
afin de mettre en valeur numéro d’ordre et contenu. Une centaine de manuscrits ont échappé 
à l’incendie, presque tous de grand ou très grand format.

10	 « Dans le dessein de satisfaire a ce que votre Reverence avoit souhaité que je lui marquasse 
les mss plus considérables de la bibliothèque de St Remi, ceux qui sont ecrist en or, sur 
veslin pourpré etc., j’avois ecrit la 1re page que je vous envoie, mais enfin dans la crainte 
de ne vous point satisfaire entierement, je me suis determiné a faire un extrait abrégé de 
tout le catalogue marquant l’aage et le rend de tous les mss  […]. J’ai marqué aussi tous 
les principaux traitez et je ne crois pas en avoir omis aucun considérable ou qui ne soit 
pas imprimé  » (Paris, BnF, ms. lat.  13070, fol.  30). L’expéditeur est Guillaume Robin  ; le 
destinataire, resté anonyme, est probablement Dom Thierry Ruinart.

11	 Dans une lettre du 8 avril 1687, Robin réclame à Ruinart un catalogue des manuscrits de 
Saint-Remi prêtés à Saint-Germain, « affin que je puisse l’inserer dans celuy que j’ai bien 
avancé et que j’espere achever vers la Pentecoste. Cela m’est absolument necessaire 
pour pouvoir les ranger tous [les manuscrits] et les cotter d’un nombre fixe et asseuré 
dans le nouvel ordre que je leurs ay donné. Je les ay reduits tous a differentes classes, 
et dans chaque classe, à l’ordre chronologicque  ». De longs extraits de cette lettre sont 
édités dans mon article : « Les travaux sur les manuscrits augustiniens de Saint-Remi de 



603

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

ensuite à un reclassement complet du fonds manuscrit, où chaque volume fut 
pourvu d’une cote topographique, constituée d’une lettre capitale (de A à S) et 
d’un numéro de rangement (de 1 à 30 ou 40 selon les séries). Les nouvelles cotes 
figurent souvent dans la documentation postérieure à 1690, mais pas dans P, 
de sorte que la concordance entre elles et le numéro d’ordre du catalogue Robin 
reste incomplète.

Dans quelle mesure peut-on se fier aux indications de Robin ? Une lettre de lui, 
datée du 31 août 1688 12, révèle à la fois ses perplexités en matière de paléographie 
et son désir de progresser grâce aux avis éclairés de Ruinart, le destinataire 13 :

Ce que je vous envoye des actes des SS. 40 martirs est environ le quart de ce qui 
se trouve dans le lectionnaire auquel vous n’avez donné que quatre cents ans. 
Il est néantmoins escrit de la main de Garnerus qui en a escrit plusieurs autres 
a qui vous avez donné cinq cents ans. J’ay creus pouvoir donner a celuy-ci le 
mesme aage, dont le caractere me paroist d’ailleurs avoir assez de raport a celuy 
de 500 ans. Il est vray que je trouve si peu de difference entre les caracteres 
de 500, de 400 et de 300 ans que j’ay bien de la peine a les distinguer. Je voudrois 
bien avoir quelques regles certaines pour cela. 

Le passage cité montre que Robin avait bénéficié des conseils de Ruinart, c’est-
à-dire du disciple le plus doué de Mabillon, dont le De re diplomatica était paru 
sept ans plus tôt, en 1681. Ruinart et Mabillon, tous deux champenois, eurent 
des occasions de le rencontrer, car ils se rendirent plusieurs fois à Reims, où ils 
consultèrent le fonds de Saint-Remi 14. Cela veut dire que P est issu du milieu 
intellectuel qui était alors le mieux armé dans l’expertise des manuscrits.

En 1938, Carey recensait vingt-deux manuscrits subsistants, donnés par 
Hincmar à des établissements de son diocèse, en particulier à sa cathédrale 15. 
Depuis lors, Martina Stratmann a montré à quel point Hincmar s’était soucié 

Reims », dans Troisième centenaire de l’édition mauriste de saint Augustin, Paris, Institut 
d’études augustiniennes, 1990, p.  123-155, ici p.  144 (réimpr. dans F.  Dolbeau, Augustin 
et la prédication en Afrique, Paris, Institut d’études augustiniennes, 2005, p. 535-567, ici 
p. 556).

12	 Paris, BnF, lat. 11777, fol. 5.
13	 Qui préparait alors son anthologie des Acta primorum martyrum sincera et selecta, publiée 

à Paris en 1689.
14	 Leurs notes sont conservées dans Paris, BnF, lat. 12699. Elles ont été, en partie, éditées par 

moi : « Quelques instruments de travail chez les Mauristes », CRAI, 2007, 4, p. 1729-1778, 
ici p. 1766-1778 (réimpr. dans J. Leclant, A. Vauchez, D.‑O. Hurel (dir.), Dom Jean Mabillon, 
figure majeure de l’Europe des lettres, Paris, AIBL, 2010, p. 621-669, ici p. 659-669). À la 
p. 1766, j’ai écrit par erreur : « dans l’ordre inverse des cotes topographiques antérieures à 
Robin », au lieu de « postérieures ».

15	 F.M. Carey, « The Scriptorium of Reims », art. cit., p. 49‑56.



604

d’enrichir les bibliothèques rémoises, afin d’élever le niveau doctrinal de son 
clergé 16. Afin de compléter leurs travaux et celui de Devisse, il m’a semblé utile 
de commenter les notices des manuscrits brûlés de Saint-Remi, au nombre de 
quatorze, qui, d’après le témoignage de P, portaient l’ex-dono d’Hincmar. Une 
telle liste – cela est clair – ne coïncide pas avec la bibliothèque de travail dont 
l’archevêque pouvait disposer sur place. Beaucoup de livres furent détruits ou 
dispersés entre le ixe et la fin du xviie siècle. Robin, d’autre part, a attribué la 
date de « 800 ans ou plus » à soixante-dix autres volumes dont la majorité sans 
doute appartenait déjà à l’abbaye du vivant d’Hincmar : je n’en retiendrai ici 
que trois, dont le lien avec l’archevêque est plus fermement établi.

Dans P, quatorze manuscrits sont donc associés à la précision : ex dono 
Hincmari. Cela implique que Robin y avait relevé, au moins une fois, la 
mention suivante : Hincmarus archiepiscopus dedit sancto Remigio. Cet ex-dono, 
en capitales rustiques, était disposé dans les marges inférieures du livre ouvert, 
c’est-à-dire d’un verso et d’un recto se faisant face, selon la présentation qui se 
voit encore dans Paris, BnF, ms. lat. 5609, fol. 2v-3. Du reste, le libellé exact 
de l’ex-dono fut reproduit plusieurs fois par Ruinart dans ses notes de travail 17. 
Aucun de ces volumes n’a échappé à l’incendie de 1774, contrairement au 
Parisinus latinus 5609, entré depuis longtemps en possession des Carmes de 
Clermont, avant de passer chez Colbert, puis dans les collections royales.

Pour apprécier les notices de Robin, on doit se souvenir qu’elles sont tirées 
d’un abrégé autographe du catalogue originel :

P = Paris, BnF, ms. lat. 13070, fol. 4-21, a. 1697 18.
Les formats y sont distingués selon la séquence : fol(io) mai(ore), fol(io), 

fol(io) mi(nore), 4°, 4° mi(nore), 8°, 12°, 16°. Les manuscrits y sont datés selon 
l’usage traditionnel, c’est-à-dire comme des personnes, et non par siècles 19. 

16	 M.  Stratmann, Hinkmar von Reims als Verwalter von Bistum und Kirchenprovinz, 
Sigmaringen, Thorbecke, coll. «  Quellen und Forschungen zum Recht im Mittelalter  »,  6, 
1991, p. 59‑64.

17	 F. Dolbeau, « Quelques instruments », art. cit., p. 1773 (Robin 17), 1774 (R. 300, 202), 1775 
(R.  304, 287, 263), 1776 (R.  180), 1777 (R.  158). Voici notamment ce que Ruinart dit de 
Robin 300 : « Ad marginem inferiorem habetur litteris maiusculis : Hincmarus archiepiscopus 
dedit sancto Remigio ». Cf. p. 600-601.

18	 Par la suite, l’abréviation « lat. » renverra aux manuscrits latins de la BnF, sans reprise du 
lieu de conservation.

19	 La datation par siècles commençait juste à se répandre : ibid., p. 1755-1756. Pour trois livres 
précisément datés, le calcul part de 1686, c’est-à-dire de l’année où fut rédigé le catalogue 
complet  : Robin 137 est ainsi daté de 123 ans, or nous savons par l’abbé de Targny qu’il 
portait le millésime de  1563 (lat.  18610, fol.  278v). D’après les volumes subsistants, le 
Mauriste avait inscrit ses datations dans l’angle supérieur droit des premiers feuillets  : 
par exemple Reims, BM 132 atteste au fol. 1 : « ann(orum) circ(iter) 700 », qui correspond 
à la date attribuée à Robin  122 (voir M.  de  Lemps, R.  Laslier, Trésors de la Bibliothèque 
municipale de Reims, Reims, s.n., 1978, pl. et notice no 2).



605

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

Le signe (+) précède des titres additionnels, ajoutés sur P dans un second 
temps. Un commentaire, imprimé entre crochets sous chaque entrée, renvoie 
à d’autres descriptions érudites et, le cas échéant, à des éditions anciennes. 
Il mentionne également si les ouvrages en cause ont été cités par Hincmar. 
Les cotes consécutives à la rédaction de P, quand elles sont connues, y sont 
indiquées entre parenthèses 20. Les inventaires de Saint-Remi, invoqués à titre 
secondaire, sont cités par ordre chronologique sous les sigles et abréviations 
suivantes : 

Catal. fragm. = art. cit. (n. 7), où sont édités les fragments d’un inventaire du 
xiiie s.

Documents = F. Dolbeau, « Documents du xvie siècle relatifs aux manuscrits 
de Saint-Remi de Reims », dans Pierre Lardet (dir.), La Tradition vive. 
Mélanges d’histoire des textes en l’honneur de Louis Holtz, Turnhout, Brepols, 
coll. « Bibliologia », 20, p. 59-82

D = lat. 13071, fol. 79-84v, a. 1639 (écriture non identifiée ; annoté par 
Dom Anselme Le Michel) 

E = lat. 11777, fol. 234-239, ca 1639-1642 (d°)
F = lat. 11777, fol. 244-247, ca 1639-1642 (de la main de Dom Le Michel)
Travaux = art. cit. (n. 11), où est édité un inventaire de 1671, lié à l’édition 

d’Augustin
Q = lat. 10397, fol. 4-7v, a. 1691 (destiné à Dom Nicolas Le Nourry)
R = lat. 13072, fol. 42-43, fin xviie s. (écriture de Dom Claude Guenié)
Instruments = art. cit. (n. 14), où sont éditées des notes prises par Ruinart et 

Mabillon, vers 1696‑1703.

17. Evangelia 4r – in 4°, ann(orum) sup(ra) 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 5. Autres notices : Instruments, p. 1773 (17 Q 1) (« Evangeliste picti 
habent pennas ad scribendum ») ; J. Le Long, Bibliotheca sacra, Anvers, 1709, t. I, 
p. 568 (« prima pagina et initia aliorum Evangeliorum aureis et maioribus literis 
depicta in membrana purpurea » ; éd. 1723, p. 248) ; lat. 11924, fol. 156, note 
de Dom Jean-Robert Lamy († 1762), qui projetait une réédition d’Hincmar]

107. Rabani in libros Regum libri 4r – fol., ann. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 6v. Autres notices : D, fol. 79v ; Instruments, p. 1770 (107, feuille 
de garde). Ouvrage lu et possédé par Hincmar, d’après Devisse qui identifie 

20	 En revanche, afin de ne pas embrouiller les choses, je me suis abstenu de renvoyer aux 
systèmes antérieurs, assez peu cités (cotes rubriquées du xiiie siècle en chiffres romains, 
séries alphabétiques ou alphanumériques du xviie siècle).



606

l’exemplaire annoté par l’archevêque avec Reims, Bibl. mun. 129 (Hincmar, 
op. cit., p. 1387 et 1506 n. 5)]

148. Origenes in Mathaeum. Sermo Chromatii de 8 beatitudinibus – fol., 
ann. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 7v. Autres notices : D, fol. 80 ; F, fol. 244 (« Chromatius de octo 
beatitudinibus : Dat nobis conventus hic populi, non valde longa homilia. 
Deinde subiungitur alia prolixa de sermone domini in monte, incipit post textum 
evangelii : De terrenis et humilibus ad alta et excelsa 21 etc. Liber est valde 
antiquus et recentiori manu scriptum est : Tradatur iste liber fratri Thomae 
d’Aquin (sic) ex parte fratris Reneri Remensis 22 ») ; Q, fol. 6. Collation 
du texte d’Origène par C. et C.‑V. Delarue, dans Origenis opera omnia, 
Paris, 1759, t. IV/2, p. 388-400 (= PG 13, 1917-1946). Selon Devisse, qui 
n’évoque pas Chromace, Hincmar aurait manifesté une certaine réserve à 
l’égard des œuvres d’Origène (Hincmar, p. 243 et 1503). En raison du prêt 
à Thomas d’Aquin, il serait utile de rechercher une éventuelle influence de 
Chromace sur ce dernier]

156. Tractatus S. Zenonis Veronensis episcopi etc. (+) De eodem S. Zenone sermo 
Coronati notarii – fol., ann. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 7v. Autres notices : Catal. fragm., p. 233, 9 ; E, fol. 236 ; F, fol. 247 ; 
Q, fol. 6 ; analyse exhaustive de Dom P. Coustant 23, dans lat. 11622, fol. 126v, 
125rv, 128rv. Une collation des Tractatus, une copie du Sermo Coronati et des 
fac-similés furent effectués à Paris, durant l’hiver 1734‑1735, pour le Marquis 
Scipion Maffei 24. L’édition de Zénon par les frères Pietro et Girolamo Ballerini 
(Veronae, 1739 = Augustae Vindelicorum, 1758) repose sur ce témoin, grâce 

21	 Dans la tradition de Chromace d’Aquilée, ce Remigianus appartenait à la seule 
branche qui préservait le nom de l’auteur ; celle-ci fut exploitée dans l’édition princeps 
(Bâle, 1528) et n’est représentée aujourd’hui que par un seul manuscrit : Bruxelles, BR, 
10807-11, xiie siècle, de Saint-Laurent de Liège ; voir J. Lemarié, « La diffusion de l’œuvre 
de saint Chromace d’Aquilée en Europe occidentale », Antichità altoadriatiche, 19, 1981, 
p. 279-291, ici p. 286-288 (sans mention du Remigianus). Les incipit cités sont ceux du 
Sermo XLI et du Tractatus XVII (éd. R. Étaix et J. Lemarié, Turnholti, Brepols, CCSL, IXA, 
1974, p. 175, 268).

22	 L’inscription doit être authentique, car un Renerus de Remis est mentionné dans le nécrologe 
de Saint-Remi (Reims, BM 348, fol. 6), peu après un personnage mort en 1297.

23	 Qui invoqua ce recueil à des fins polémiques, dans Vindiciae manuscriptorum codicum a 
R. P. Bartholomaeo Germon impugnatorum, Paris, F. Muguet, 1706, p. 293, 295.

24	 Copie et collations, préservées dans Verona, Bibl. Capitolare DCCCCLVI, fasc. 1, no 5, ont été 
commentées dans mes « Zenoniana. Recherches sur le texte et sur la tradition de Zénon de 
Vérone », Recherches augustiniennes, 20, 1985, p. 3-34, ici p. 4‑10.



607

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

à la documentation de Maffei 25. Exemplaire connu de Devisse (Hincmar, 
p. 1510) ; il ne semble pas qu’on ait relevé jusqu’à présent une quelconque 
influence de Zénon sur Hincmar]

158. Athanasii disputatio contra Arium – 4°, ann. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 8. Autres notices : D, fol. 80 (« postrema parte mutilata ») ; Instruments, 
p. 1777 (158) ; B. de Montfaucon, Bibliotheca bibliothecarum manuscriptorum 
nova, Paris, 1739, t. II, p. 1288. Une variante de ce manuscrit est signalée 
dans Athanasii […] opera omnia, Paris, 1698, t. II, p. 632. Une autre copie de 
l’ouvrage, aujourd’hui Reims, BM 385, fut donnée par Hincmar à sa cathédrale 
(Hincmar, p. 1479)]

159. S. Basilii in Exameron libri 9. (+) Passio S. Quintini mart. – 4°, ann. 800, 
ex dono Hincmari

[P, fol. 8. Autres notices : Documents, p. 76 n° 33 ; D, fol. 80. Sans écho apparent 
dans l’œuvre d’Hincmar] 

166. Ambrosius de fide ad Gratianum etc., alias de trinitate, libri quinque, 
(+) et de incarnatione liber unus. Breve symbolum. De apparitione Sti Michaelis 
– fol., ann. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 8. Autre notice : D, fol. 81. Le manuscrit a été collationné, sous le nom 
de Remensis, dans l’édition mauriste d’Ambroise (Sancti Ambrosii Mediolanensis 
episcopi opera, Paris, 1690, t. II, col. 1227 = PL, 16, col. 1415) ; le De fide et le 
De incarnationis dominicae sacramento sont cités par Hincmar, sans que Devisse 
en ait identifié de copie à Reims (Hincmar, p. 1355 et 1477 n. 3). Une copie du 
De apparitione S. Michaelis fut exploitée par Flodoard (P.C. Jacobsen, Flodoard, 
op. cit., p. 271]

180. Hieronimi in Ezechielem libri 8 priores –  fol., ann. 800, ex dono 
Hincmari

[P, fol. 8v. Autres notices : D, fol. 81 ; Instruments, p. 1776 (180). Ouvrage 
cité par Hincmar, dont Devisse a proposé de reconnaître l’exemplaire dans 
Vat. lat. 326 (Hincmar, p. 1381 et 1498 n. 8). Le manuscrit du Vatican, qui 

25	 La description codicologique (p.  VI-IX, 1739  ; p.  XIII-XVI, 1758) est d’une qualité 
exceptionnelle et inclut les marginalia. Dans la première édition, sont donnés entre les 
pages VI et VII deux fac-similés, non repris en 1758. Le Remigianus comptait cent quarante 
feuillets et renfermait en appendice onze textes d’Hilaire, Potamius et Basile, édités par 
les Ballerini (p. 297-350, 1739 ; p. 313-381, 1758) : les variantes d’Hilaire furent également 
exploitées dans l’édition due à Pierre Coustant (Sancti Hilarii Pictavorum episcopi opera, 
Paris, 1693, col. 411‑444).



608

porte l’ex-libris de Saint-Remi et contient l’ouvrage complet en quatorze livres, 
quitta Saint-Remi au xve s. pour la collection du Cardinal Jouffroy ; il semble 
postérieur à la mort d’Hincmar]

202. Augustini de natura et origine animae, item contra adversarium legis etc. 
– fol., ann. sup. 800, optimae notae, ex dono Hincmari

[P, fol. 9. Autres notices : D, fol. 80v ; Travaux, p. 148 n° 16 (description avec 
cote médiévale, éd. de D) ; Instruments, p. 1774 (202 M 5). Selon D, le De 
ieiunio sabbati (= Epist. 36) figurait entre les ouvrages cités. Volume entièrement 
collationné dans l’édition mauriste d’Augustin (Travaux, p. 146 n. 168). Sans 
écho apparent chez Hincmar] 

262. S. Gregorii liber sacramentorum. Benedictionale. Ritus ordinationum etc. 
– fol. mi., ann. sup. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 10v. Autres notices : D, fol. 81v ; R, fol. 42v (262 K 1) ; Paris, BnF, 
suppl. grec 279, fol. 94v (262 K 1 : « […] ad calcem additae sunt aliquot missae 
in quibus semel secreta et postcommunionem. His exceptis sacramentum Romae 
conscriptum videtur »). Peut-être exploité par Martène : cf. A.‑G. Martimort, 
Documentation, op. cit., p. 182]

263. S. Gregorii liber sacramentorum. Benedictiones episcopales. Ritus 
ordinationum etc. – fol. mi., ann. sup. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 10v. Autres notices : D, fol. 81v ; R, fol. 42v (263 Q 9) ; Instruments, 
p. 1775 (263), avec édition d’un poème liminaire (inc. « Angelico stipante 
choro iungatur Olympo /Hincmarus […] ») ; Paris, BnF, suppl. grec 279, fol. 94 
(263 alias 9). Dans le poème en sept distiques élégiaques, le livre lui-même, selon 
un topos antique, demande pour Hincmar le bonheur éternel et la damnation 
pour les voleurs éventuels]

287. Bedae venerabilis Explanationum  in Samuelem libri 4r – fol., ann. sup. 
800, ex dono Hincmari

[P, fol. 11v. Autres notices : Catal. fragm., p. 233, 5 ; D, fol. 82 (« […] et 
interpretatio locorum illic memoratorum per Stum Hieronimum 26 ») ; Instruments, 
p. 1775 (287). Ouvrage cité par Hincmar, sans que Devisse en ait trouvé de 
copie à Reims (Hincmar, p. 1366 et 1488]

26	 Cela signifie que l’exposé en quatre livres : CPL 1346, était suivi de CPL 1346a.



609

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

300. Juliani Pomerii de comprobatione aetatis sextae libri tres 27 – 4°, ann. 800, 
ex dono Hincmari

[P, fol. 12. Autres notices : D, fol. 81v ; Q, fol. 7v ; Instruments, p. 1774 (300). 
L’ouvrage n’est pas évoqué chez Devisse] 

304. Hincmari de praedestinatione. Et alia quaedam quae huc spectant opuscula 
Flori, Prudentii Tricassini etc. Hincmari tractatus in haec verba : Ferculum fecit 
sibi Salomon – fol. mi., ann. sup. 800, ex dono Hincmari

[P, fol. 12. Autres notices : Catal. fragm., p. 225 (cote médiévale) et 235, 53 ; 
Documents, p. 78 n° 49 ; Q, fol. 4 (« Sermo Flori de praedestinatione. Capitula in 
synodo Tullensis territorii 1° relecta et a quibusdam fratribus refutata. SS. Patrum 
de gratia et libero arbitrio sententiae. Capitula quatuor contra Praedestinatianos 
apud Cariziacum constituta. Hincmari Remensis archiepiscopi de praedestinatione 
opus ») ; Instruments, p. 1775 (304 K 9 : « […] in eo quaternio non compactus, in 
quo Ferculum Salomonis, ad cuius calcem habentur versus ad Carolum regem »). Ce 
manuscrit servit à l’édition de Jacques Sirmond (Hincmari archiepiscopi Remensis 
opera, Paris, 1645, t. I, p. 1-410 28 = PL, 125, col. 55‑474). Le deuxième traité 
d’Hincmar sur la Prédestination, le seul à être conservé 29, fut rédigé en 859‑860. 
Le présent dossier constitué à Reims et repris tel quel par Sirmond réunissait, 
entre autres, un Sermon de Florus de Lyon (vers 853), les Capitula de Tusey 
(octobre 860) et de Quierzy (printemps 853), une lettre de Prudence de Troyes. 
Comme le Ferculum Salomonis, composé vers 853‑856, se trouvait au xviie s. 
sur un cahier dérelié, il est difficile de garantir qu’il appartenait, dès l’origine, 
au même manuscrit 30]

27	 Au lieu de Pomère, restituer Julien de Tolède (il s’agit de CPL 1260). Edmond Martène et 
Ursin Durand, lors de leur passage à Saint-Remi, remarquèrent ce manuscrit et rectifièrent 
l’erreur d’attribution : Voyage littéraire de deux religieux bénédictins de la Congrégation de 
Saint Maur, Paris, Florentin Delaulne, Hilaire Foucault, Michel Clouzier etc., 1717, Deuxième 
partie, p. 84.

28	 « Ex codice sancti Remigii Remensis, vel Hincmari potius, a quo librum monasterio illi datum 
docet inscriptio ».

29	 Du premier traité, beaucoup plus ample et rédigé vers 856-857, on sait seulement ce qu’en 
disent Hincmar et Flodoard : c’est peut-être lui qui était conservé à Saint-Remi sous le titre : 
« Hincmarus adversus Predestinatianos » et la cote « in 4° ordine XVI », dans le catalogue 
du xiiie siècle (Catal. fragm., p. 222).

30	 Son édition princeps est due aussi à Sirmond (Hincmari […] opera, t. I, p. 756-771 = PL, 125, 
col. 817-834), qui l’avait tiré « ex antiquo exemplari » : malgré l’absence de précision, il n’est 
guère douteux que cet exemplar se confondait avec le Codex sancti Remigii, supra, n. 28. 
Les versus ad Carolum regem sur lesquels il s’achevait ont été repris d’après Sirmond par 
L. Traube, dans MGH, Poetae, III/2, Berolini, Weidmann, 1896, p. 415 ; il en existe une copie 
dans Paris, BnF, Duchesne 74, fol. 22.



610

Comme il a été dit plus haut, soixante-dix autres manuscrits de Saint-Remi 
ont reçu dans P des datations allant de 1000 à 800 ans. Beaucoup d’entre 
eux par conséquent ont dû être accessibles à Hincmar, et la quasi totalité à 
Flodoard ou Richer. De cet ensemble, faute de place, je n’ai retenu ici que 
trois entrées, qui entretiennent, à des titres divers, une relation plus étroite 
avec l’archevêque-abbé de Saint-Remi. Dans la première, Guillaume Robin 
mentionne expressément Hincmar comme utilisateur, sans qu’on puisse deviner 
sur quoi il fondait son jugement 31. La seconde renferme un ouvrage d’Hincmar 
lui-même. La troisième portait un ex-dono d’un diacre Hincmar 32 ; mais ce 
diacre-donateur n’était pas un simple homonyme : l’un au moins des livres qu’à 
sa mort il légua à Saint-Remi lui venait de l’archevêque, comme le prouvent les 
vers édités en annexe. S’agirait-il d’Hincmar de Laon, le neveu longtemps chéri 
du prélat et qui bénéficia de ses largesses 33 ? Cette hypothèse, qui semble aller de 
soi, est en fait assez peu compatible avec la teneur du poème ; car, si le donateur 
était toujours diacre à sa mort, on voit mal comment concilier la chose avec le 
destin tragique de l’évêque de Laon 34.

261. Benedictiones episcopales. Liber sacramentorum S. Gregorii papae, ordo 
baptisterii, sacrarum ordinationum ritus etc. Codex insignis. Martyrologium vetus 
–  fol., ann. 900, ann. 31° regni Caroli Magni, scriptus ab Godelgaudo monacho et 
decano ad usum ecclesiae S. Remigii. Hoc usus est Hincmarus 

[P, fol. 10v. Autres notices : E, fol. 237 (« In fine habetur martyrologium D. 
Hieronimi ») ; P, fol. 4 ; Q, fol. 7 ; R, fol. 42v (261 Q 8) ; quelques notes de 
Pierre Coustant, dans lat. 11622, fol. 126, 127 et 128v ; Paris, BnF, suppl. grec 
279, fol. 94 (261 alias 8 : « Sequitur martyrologium eiusdem manus »). Exploité 
abondamment par Hugues Ménard et Edmond Martène : cf. A.‑G. Martimort, 
Documentation, p. 182 et passim, qui signale une copie partielle de Joseph de 
Voisin (lat. 9493, fol. 43-71 ; éd. U. Chevalier, Sacramentaire et martyrologe 
de l’abbaye de Saint-Remi, Paris, A. Picard, 1900, p. 305-357). Une copie du 
martyrologe se trouve dans lat. 17189, fol. 398-411v (éd. ibid., p. 1-22), et des 
extraits d’un calendrier, de la main de Ruinart, dans lat. 11902, fol. 295rv]

31	 Une source possible serait le poème publié en annexe, qui figurait en tête d’un sacramentaire. 
Mais le rapprochement reste hypothétique.

32	 Un autre ex-dono du même personnage se lit dans Reims, BM 118, ixe siècle : « Hincmarus 
diaconus dedit Stephano », un livre qu’Étienne, le bénéficiaire, donna ensuite à la cathédrale 
de Reims.

33	 Les dons en livres d’Hincmar à son neveu sont mentionnés par le donateur lui-même et 
rappelés par M. Stratmann, Hinkmar, op. cit., p. 61, n. 134.

34	 Sauf si l’on estime que l’intéressé était levita au moment du don de l’archevêque et que sa 
dernière fonction (évêque déposé de Laon) a été tue par le versificateur.



611

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

305. Hincmari liber vitae, actuum etc. S. Remigii – fol. mi., ann. sup. 800, 
perelegans 

[P, fol. 12. Autres notices : D, fol. 84 (« initiales litterae capitum aureae ») ; 
Bibliothèque historique de la France, nelle éd. par M. Fevret de Fontette, Paris, 
1768, t. I, p. 625 n° 9516 (305 R 14). Exemplaire de luxe, qui, d’après la 
datation avancée, était quasi contemporain de la rédaction] 

440. Pauli Orosii historiarum libri 7 – 4°, ann. sup. 800, quem Hincmarus levita 
dedit S. Remigio

[P, fol. 16v. Autres notices : D, fol. 82v ; Instruments, p. 1777 (440 S 14) ; 
lat. 11924, fol. 156. Ouvrage cité une fois, mais longuement, par Hincmar, 
dont Devisse hésitait à identifier l’exemplaire avec Laon, BM 137 (Hincmar, 
p. 1503). Flodoard s’est aussi inspiré d’Orose, dans ses Triomphes du Christ 
comme dans l’Histoire de l’Église de Reims (P.C. Jacobsen, Flodoard, op. cit., 
p. 127-138 ; M. Sot, Un historien, op. cit., p. 94)] 

Le catalogue de Guillaume Robin, dont je prépare l’édition, est donc 
une source importante pour restituer le cadre culturel rémois à l’époque 
carolingienne. Il montre en particulier que la générosité d’Hincmar s’était aussi 
largement étendue à Saint-Remi, dont il était l’abbé. Certes, les manuscrits 
évoqués ont tous été détruits accidentellement, mais il serait dommageable que 
cette circonstance les fît disparaître aussi de la mémoire des historiens.



612

Livre donné par Hincmar à Saint-Remi de Reims  
Paris, BnF, ms. lat. 5609, fol. 2v.



613

françois dolbeau    Ex d
ono H

incm
ari. Livres donnés par H

incm
ar à S

aint-R
em

i de R
eim

s

Livre donné par Hincmar à Saint-Remi de Reims  
Paris, BnF, ms. lat. 5609, fol. 3.



614

APPENDICE

Poème en mémoire de deux bienfaiteurs de Saint-Remi :
Hincmarus praesul et Hincmarus levita

Ce poème compte douze hexamètres. Deux copies en ont été préservées, 
indépendantes l’une de l’autre : lat. 13819, fol. 201v-202, ca 1639-1642 (de 
la main de Dom Anselme Le Michel) ; Paris, BnF, Champagne 27, fol. 246, 
ca 1738-1740 (de la main de Dom Jean-Baptiste Baussonet) 35. Selon Dom Jean-
Robert Lamy, qui n’a noté que les premiers mots (lat. 11924, fol. 156), ces vers 
se trouvaient « à la tête d’un sacramentaire de saint Grégoire », où se lisait « de 
la meme main ordo ad regem faciendum ». Ces indications restent insuffisantes 
pour identifier le modèle parmi les divers sacramentaires de Saint-Remi 36.

Hincmarus praesul hunc librum contulit olim
Levitae Hincmaro, qui, cum moreretur, eundem
Sancto Remigio donari iussit, ut eius
Praecipue meritis hoc munus prosit utrique.
Insuper hoc petiit, nequis temerarius istum
Ausu sacrilego praesumat demere librum.
Quod si forte uelit huius quis spernere uotum,
Sacrilegis mallens manibus furarier illum
Quam servare Dei famulo, cui traditus extat,
Ludere non illum Dominus dimittat inultum ;
Quin potius dantem cum conservante fidelem
Scribat in aeterno caelestis littera libro.

35	 Les variantes de Baussonet semblent fautives et ne méritent pas d’être signalées, sauf peut-
être ipsum pour istum à la fin du vers 5. De son texte dérive apparemment une troisième 
copie, celle du chanoine P.‑N. Pinchart (Reims, BM 1148, fol. 56).

36	 Si l’on exclut Robin 262-263, évoqués plus haut et donnés directement par l’archevêque, 
restent en concurrence Robin 261 (dont le Mauriste affirmait qu’il avait servi à Hincmar : voir 
n. 31) et 264-265 (l’un et l’autre datés de 800 ans). Nulle part, la présence d’un « Ordo ad 
regem faciendum » n’a été signalée.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

615

LE CHANT DES GAULES AVANT LES CAROLINGIENS

Iégor Reznikoff 
Université Paris Ouest Nanterre La Défense

Ayant contribué au volume, si intelligemment ordonné par Michel Sot, en 
hommage à Pierre Riché, je suis heureux aujourd’hui de contribuer, invité par 
ce dernier qui magnifiquement l’ordonne, à ce volume en hommage au premier. 
C’est aussi un hommage au remarquable séminaire sur l’Antiquité Tardive, ainsi 
qu’aux éminents collègues qui l’ont animé.

Le présent article se rattache au problème de l’origine du chant dit, depuis 
la fin du xixe siècle, « grégorien ». Dans le volume à Pierre Riché 1, nous avons 
montré que, lors des réformes liturgiques sous Charlemagne et les Carolingiens, 
il n’a jamais été question d’abandonner le chant, au sens mélodique du terme, 
c’est-à-dire la manière de chanter en usage dans la tradition qui les entourait, 
issue de la tradition des Gaules ; il s’agissait seulement de se conformer dans 
l’ordre liturgique romain adopté, à cet ordo y compris pour les chants (cantus), 
c’est-à-dire quant aux textes chantés, in ordo et in verbis comme le définit 
Amalaire de Metz 2. Ce qui explique, très simplement, pourquoi les manuscrits 
de chant dit grégorien qui se trouvent sur le territoire des Gaules franques sont 
très différents musicalement des manuscrits de l’Église de Rome, alors que les 
textes et l’ordo sont, pour la plupart, les mêmes. Comme le titre l’indique, nous 
revenons ici au terrain sur lequel s’est opérée cette réforme, c’est-à-dire à la 
tradition des Gaules chrétiennes. Cette courte étude complète la précédente 
ainsi que deux articles anciens 3.

1	 I. Reznikoff, « Le Chant des Gaules sous les Carolingiens », dans M. Sot (dir.), Haut Moyen Âge, 
culture, éducation et société. Études offertes à Pierre Riché, Nanterre, Publidix, 1990, 
p. 323‑341.

2	 Amalaire de Metz, Prologus de ordine antiphonarii, 3 et 5, éd. J. Hanssens, Amalarii Episcopi 
Opera Liturgica Omnia, Città del Vaticano, Biblioteca apostolica vaticana, coll.  «  Studi e 
Testi », 130-140, 1948, 3 vol., t. I, p. 361.

3	 I. Reznikoff, « Le chant grégorien et le chant des Gaules », dans D. Buschinger, A. Crépin (dir.), 
Musique, littérature et société au Moyen  Âge, Paris, Champion, 1981, p.  75-84  ; et id., 
« Transmission orale, transmission écrite : le chant chrétien antique », Vivre et transmettre la 
tradition, Connaissance des Religions, 69-70, Paris, 2003, p. 191‑210.



616

La première mention connue du chant des Gaules est celle de Diodore de 
Sicile au ier siècle av. J.‑C., qui décrit un guerrier qui « chante les prouesses 
de ses ancêtres » et, en cas de victoire, après avoir coupé la tête de l’ennemi, 
« entonne le péan et chante un hymne de victoire » 4. Poursuivant sa description 
des Gaulois, Diodore continue : « Il y a chez eux des poètes lyriques qu’ils 
nomment bardes ; ces poètes accompagnent avec des instruments, comme des 
lyres, leurs chants qui sont des hymnes ou des satires [...]. La coutume est, dans 
la nécessité, de se confier aux poètes chantants [...] ; ces bardes apaisent par 
leurs enchantements » 5. Sur l’impressionnante mémoire orale des druides, le 
témoignage de César est bien connu : « Toute la nation gauloise s’adonne aux 
choses de la religion [...], les jeunes gens, auprès des druides, apprennent par 
cœur un nombre considérable de vers, aussi certains restent vingt ans à leur école 
[...]. Les druides estiment que la religion ne peut être confiée à l’écriture » 6. Il est 
remarquable que les Grecs et les Latins, eux-mêmes grands chanteurs, poètes et 
maîtres de l’oralité, aient ainsi admiré ceux des tribus des Gaules.

Ce qu’a été cette poésie épique et mythologique nous est connu, indirectement 
mais de façon convaincante, par la poésie celtique irlandaise et galloise 7 ; 
cette poésie est évidemment chantée et tous les héros qui y sont évoqués 
chantent. Quant au chant proprement dit, il deviendra naturellement celui des 
Gaules chrétiennes sur lequel, comme nous allons voir, les témoignages sont 
très nombreux ; quant au contenu musical comme nous l’avons montré1 et 
continuons ici de le faire c’est essentiellement celui du chant « grégorien ».

CONTINUITÉ DU CHANT (ivE-viiiE SIÈCLE). SPÉCIFICITÉ DE LA LITURGIE DES GAULES

La maîtrise de la parole, puis la rhétorique des orateurs gallo-romains est très 
réputée ; au ive siècle, les poètes des Gaules sont à Trèves mais aussi à Rome, à 
l’exemple d’Ausone (310‑395), au service des empereurs Valentinien puis Gratien 
qui fut son élève. De tels rhéteurs, depuis Constantin, sont aussi à Constantinople. 
À ce courant de poésie, on peut rattacher Prudence (348‑410), d’inspiration 
souvent chrétienne et liturgique ; tout son Peristephanon est une suite d’hymnes 
aux saints martyrs, surtout locaux, de l’Ibérie qui se christianise, par exemple à 
sainte Eulalie et saint Vincent de Saragosse. À ce courant antique se rattachent aussi 
deux autres poètes et rhéteurs, Sidoine Apollinaire (430‑486), évêque de Clermont, 

4	 Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, V, 29, éd. et trad. M. Casevitz, Paris, Les Belles 
Lettres, 1972.

5	 Ibid., V, 31.
6	 Jules César, La Guerre des Gaules, VI, 14, trad. M. Rat, Paris, Garnier Flammarion, 1964.
7	 M. Dillon, N. K. Chadwick, Les Royaumes celtiques, trad. de Ch.‑J. Guyonvarc’h, Paris, Fayard, 

1974 ; J. Markale, Les Grands bardes gallois, Paris, Falaize, 1956.



617

iégor reznikoff     Le chant des G
aules avant les Carolingiens

que nous étudierons plus loin, et Venance Fortunat, ami de sainte Radegonde 
(521‑587), créateur d’hymnes liturgiques bien connus comme le Vexilla Regis.

Quand naît la culture chrétienne des Gaules, tout le monde chante. Les gens 
d’Église, bien sûr, saint Hilaire, Paulin de Nole, Prosper d’Aquitaine, plus tard 
Eucher de Lyon, Musée de Marseille, Claudien Mamert et Mamert de Vienne, 
Paulin de Périgueux, saint Germain de Paris, etc., dont la plupart contribuent 
explicitement à la création dans le chant liturgique. S’appuyant sur ces lettrés 
chrétiens, les Gaules apparaissent, à la fin du ive et au ve siècles, comme un foyer de 
création liturgique plus riche que celui de Rome. Mais le peuple chante aussi ; le 
chant se christianise. Aux obsèques de saint Martin, en 397 : « La cité toute entière 
se précipita à la rencontre du corps. Tous les habitants des campagnes et des bourgs 
y assistèrent [...]. Pâles foules et cohortes en pallium, vieillards aux labeurs émérites 
ou jeunes recrues [...] ensuite venait le chœur des vierges. Cette troupe escorte de 
la mélodie de ses hymnes le corps du bienheureux [...]. Martin est applaudi par les 
divins psaumes » 8. On lit de même, dans la Vie de saint Honorat (début ve siècle) : 
« Les chœurs des anges accueillent cette âme sainte [...]. Au même instant, au 
milieu de la nuit, la communauté des fidèles réunie emplit l’église [...] alors ont 
éclaté des chœurs en langues différentes » 9. Les femmes, naturellement, chantent 
tout aussi bien ; ainsi, autour de sainte Radegonde « les religieuses se rassemblèrent 
avec un grand chœur de chanteuses » 10 ou à Faremoutiers 11, comme toutes les 
sœurs des monastères ; sainte Geneviève, revenant d’Arcis-sur-Aube avec les 
barques chargées de grains, chante au rythme des rameurs pour apaiser la tempête 
selon sa première Vita. Au vie siècle, Grégoire de Tours témoigne d’une grande 
vitalité du chant ; il y a dans l’Histoire des Francs plus de soixante occurrences de 
termes musicaux ou de chants, dont certaines dans des passages remarquables. 
En 584, le roi Gontran est accueilli à Orléans par les louanges de tout le peuple 
– Syriens, juifs, Latins ; plus tard, au cours du repas, Gontran ordonne à Grégoire 
de faire chanter un de ses diacres puis il demande à tous les évêques présents – 
occasion pour eux de se réhabiliter – de chanter chacun à son tour ou de faire 
chanter leur diacre – c’est aussi un témoignage sur le chant soliste ; à la suite de 
quoi, le roi demande à ces évêques de prier pour son fils Childebert 12.

8	 Sulpice Sévère, Vie de saint Martin, XI, 3.
9	 Hilaire d’Arles, Vie de saint Honorat, 34, 1 et 35, 1.
10	 Grégoire de Tours, Histoire des Francs, VI, 29.
11	 Jonas de Bobbio, Vie de saint Colomban et de ses disciples, II, 17, éd. et trad. A. de Vogüé, 

Bégrolles-en-Mauges, Abbaye de Bellefontaine, 1988, p.  218. Voir aussi I.  Reznikoff, 
« L’ascension sonore de l’âme », dans A. et D. Shishmanian (dir.), Ascension et hypostases 
initiatiques de l’âme. Mystique et eschatologie à travers les traditions religieuses. 
Actes du Colloque International d’histoire des religions «  Psychanodia  », Paris, INALCO, 
7‑10 septembre 1993, Paris, Les Amis de I. P. Couliano, 2006, p. 413‑426.

12	 Grégoire de Tours, Histoire des Francs, VIII, 3.



618

Revenons à Sidoine Apollinaire qui apporte sur le chant des Gaules du ve siècle 
un témoignage très complet. Il y a dans l’œuvre connue de Sidoine plus de deux 
cents occurrences de termes concernant la musique et le chant. C’est lui qui 
atteste le premier l’existence de classes de chant fondées et dirigées par Claudien 
Mamert († 474) : « Psalmorum hic modulator et phonascus ante altaria fratre 
gratulante instructas docuit sonare classes. Hic sollemnibus annuis paravit quae quo 
tempore lecta convenirent » 13. C’est le premier témoignage, de plus un témoignage 
direct, sur la création de telles classes. En revanche, celui qui concerne Grégoire 
le Grand (†. 604) instaurant la schola à Rome, outre qu’il est beaucoup plus 
tardif, est purement légendaire. Aucun texte, ni de la chancellerie pontificale, 
ni d’autres auteurs, ne parle de la contribution de Grégoire au chant, avant la 
légende de Jean Diacre, vers 875 soit près de trois siècles après le pontificat de 
Grégoire : cette légende qui n’est fondée sur rien, est sans doute une réaction 
jalouse contre les écoles et l’enseignement du chant institués par Charlemagne, 
écoles qui chantent un autre chant que celui de Rome – ce dont Jean Diacre, 
ainsi, témoigne. On sait, par ailleurs, que Grégoire le Grand n’a jamais eu l’idée 
de la nécessité d’unifier les traditions liturgiques ; en pape universel, il respecte 
leur diversité 14 ; l’eût-il voulu, il n’avait aucun moyen d’imposer quoi que ce 
soit hors de Rome.

Claudien Mamert est l’auteur de la liturgie des Rogations 15. Quant à Sidoine 
Apollinaire, il compose lui-même 16 et, en dernier, un chant à saint Saturnin 
(† 250 à Toulouse) 17. Il témoigne aussi du chant de l’Alléluia, en particulier des 
bateliers sur la Garonne ou la Saône 18. Les témoignages sur les grands Alléluias 
en Occident sont par ailleurs constants depuis le ive siècle (saint Augustin, 
saint Jérôme), comme au ve siècle, lorsque saint Germain d’Auxerre entonne 
l’Alléluia de Pâques d’une voix suffisamment puissante pour que les collines 
alentour en renvoient l’écho. Cela permet de remporter la victoire contre les 
païens, Pictes et Anglo-Saxons 19, preuve, il est vrai indirecte, que Germain a 
entonné l’Alléluia de la tradition des Gaules car le tout début de cet Alléluia est 
mélodiquement une sonnerie de trompes, très différent du début de l’Alléluia 

13	 Sidoine Apollinaire, Lettres, IV, 11.
14	 Grégoire le Grand, Lettres, PL, 77, col. 1187 A et B.
15	 Sidoine Apollinaire, Lettres, V, 14 et VII, 1.
16	 Ibid., IX, 12.
17	 Ibid., IX, 16 : psallat hymnus.
18	 Ibid., II, 10.
19	 Constance de Lyon, Vie de saint Germain d’Auxerre,  III, 18, éd.  R.  Borius, Paris, Le Cerf, 

SC, 112, 1965, p. 157 ; voir aussi I. Reznikoff « The Evidence of the Use of Sound Resonance 
from Palaeolithic to Medieval Times », dans G. Lawson, C. Scarre  (dir.), Acoustics, Space 
and Intentionality. Identifying Intention in the Ancient Use of Acoustic Space and Structure, 
Cambridge, McDonald Institute for Archaeological Research, 2006, p. 77‑84.



619

iégor reznikoff     Le chant des G
aules avant les Carolingiens

de Pâques de la tradition romaine qui n’aurait pas eu la réponse des collines 20. 
On peut mentionner aussi, pour les Alléluias, le témoignage de Cassiodore au 
vie siècle. Les grands Alléluias sont une spécificité occidentale et surtout des 
Gaules chrétiennes qui en possèdent un grand nombre ; c’est une occasion 
de création liturgique car on chante les Alléluias partout, dans les vignes, les 
champs, sur les rivières et pas seulement à l’église. Par contre, il n’y a pas de 
longs Alléluias dans la tradition juive ni dans la byzantine, ni non plus dans la 
tradition russe qui a hérité, en partie, de la précédente.

Du ive au vie siècle la création liturgique se développe ; de la fin du vie à la 
fin du viiie siècle, on se reposera surtout sur la tradition qui précède. Seule une 
grande maîtrise de la langue latine, de sa métrique et de sa prosodie, permet 
des créations chantées du niveau de beauté spirituelle et musicale savante des 
manuscrits carolingiens ; cette maîtrise ne peut provenir que des ive et ve siècles, 
difficilement au-delà ; pour le chant de la messe, les rares créations de la fin du 
viiie siècle ou postérieures, se distinguent en général par leur maladresse, par 
exemple dans la messe de. Quant à cette ancienneté, le témoignage d’Amalaire 
de Metz, au début du ixe siècle, est clair à ce sujet, il parle de la tradition 
ancienne des Gaules, en particulier de celle de Tours où son maître Alcuin a lui-
même appris 21 ; c’est la tradition dont a témoigné directement et abondamment 
Grégoire de Tours, surtout lors de la célébration de la fête de saint Martin. 
Contemporain d’Amalaire, Hélisachar écrit qu’il a réuni des chantres de diverses 
traditions des Gaules franques ; il mentionne des maîtres de musique 22.

Nous avons insisté sur la richesse et la diversité de la tradition du chant des 
Gaules, car elle est, d’une façon générale, ignorée ; sous l’appellation gallicane, 
elle est considérée comme mineure, voire insignifiante, en particulier par la 
musicologie allemande ; il est peut-être difficile d’imaginer que les ancêtres gallo-
romains des Français actuels ont été des maîtres du grand chant liturgique. Nous 
aimons rappeler la phrase de Cyrille Vogel : « On n’alléguera pas, j’imagine, une 
quelconque supériorité de la liturgie romaine sur le culte more gallicano » 23. La 
richesse de cette tradition des Gaules est due, justement, à la liberté de création 
qu’elle accorde. Nous avons vu, par exemple, que, dès le ive siècle, apparaissent 
dans le chant liturgique des textes relatifs à la vie des saints. La liturgie de Rome 

20	 L’auteur du présent article est spécialiste des questions d’échos et de résonance (voir note 
précédente).

21	 Amalaire, Liber de Ordine antiphonarii, 57, 2 et 58, 2, J. Hanssens, 3, éd. cit., p. 94, 99 ; voir 
aussi I. Reznikoff, « Le Chant des Gaules », art. cit., p. 335.

22	 melodiae artis magistros, MGH, Epist. V, p. 307-309 ; voir aussi I. Reznikoff, « Le Chant des 
Gaules », art. cit., p. 339.

23	 C. Vogel, « Saint Chrodegang et les débuts de la romanisation du culte en pays franc », dans 
Saint Chrodegang, colloque tenu à Metz à l’occasion du douzième centenaire de sa mort, 
Metz, Le Lorrain, 1967, p. 104.



620

a, au contraire, ceci de particulier qu’elle est, à l’image du droit romain, très 
stricte et relativement conservatrice. À la messe, ne sont admis que les chants et 
lectures de textes tirés de l’Écriture sainte telle qu’elle a été définie au ive siècle ; 
ainsi on ne lit ni ne chante l’Apocalypse, et on ne chante pas non plus de Vies 
de saints, ni d’hymnes qui sont en général des créations libres. La liturgie des 
Gaules est donc beaucoup plus riche que celle de Rome, et il est facile de repérer 
les chants qui, quant au texte, ne sont certainement pas romains.

ÉLÉMENTS DE COMPARAISON

Dans les comparaisons des chants des Gaules avec ceux de Rome, sur 
les manuscrits du ixe au xiie siècle – mais ceux de Rome sont du xie et du 
xiie siècle 24 – on peut classer les chants en quatre catégories principales : 1) les 
chants identiques de texte et de musique, 2) les chants identiques de texte et 
apparentés musicalement, 3) ceux identiques de texte mais tout-à-fait différents 
musicalement, 4) les chants différents de texte et différents musicalement.

Dans la première catégorie, il n’y a que les chants des manuscrits carolingiens 
des Gaules franques qui figurent tels quels dans les manuscrits romains ; il 
y en a peu et c’est, sans doute, un emprunt tardif. En revanche, la situation 
inverse n’existe pas : il n’y a jamais un chant de style proprement romain dans les 
manuscrits du Nord, carolingiens ou postérieurs. Il y a à cela deux explications : 
premièrement, les Carolingiens voulaient unifier la liturgie ; faire figurer des 
chants différents sur un même texte aurait créé une confusion ; le style musical 
est le leur, c’est celui qu’a adopté le Palais impérial et qui sera dit romain au sens 
général d’occidental ; en dehors des questions d’ordre liturgique, les réformateurs 
ne s’intéressent pas au chant de Rome. Deuxièmement, il n’y avait alors aucune 
notation du chant romain. Les manuscrits notés romains sont beaucoup plus 
tardifs que les manuscrits carolingiens 25.

La catégorie 2) est la plus représentée, c’est le résultat de l’unification de l’ordo 
et d’une parenté modale (Un chant musicalement est d’abord défini par un 
mode.), parenté que nous précisons plus loin.

Ce sont les catégories 3) et 4) qui nous intéressent surtout et qui vont nous 
permettre de repérer les chants issus de la tradition des Gaules. Il est clair, les 

24	 Le Graduel de Sainte-Cécile du Trastevere, à Rome, Cod. Bodmer 74 (éd. M. Lütolf, 2 vol., 
Fondation Bodmer, Genève, 1987), est un manuscrit daté de  1071  ; le Vatican lat.  5319 
(éd.  B.  Stäblein, Monumenta Monodica Medii Aevi, t.  II, Die Gesänge des altrömischen 
Graduale, Kassel, Bärenreiter, 1970) est daté du xiie siècle ; ce sont les deux plus anciens 
manuscrits connus du chant de l’Église de Rome. Voir aussi Ph. Bernard, Du chant romain 
au chant grégorien, Paris, Le Cerf, 1996.

25	 Voir note précédente.



621

iégor reznikoff     Le chant des G
aules avant les Carolingiens

réformateurs ne s’intéressant qu’à l’ordre liturgique, que si, sur un texte figurant 
dans le nouvel ordo liturgique, les chantres gallo-francs avaient déjà leur chant, 
ils le conservaient – c’est notre catégorie 3 – même si le chant est sur un mode 
différent. C’est le cas à Noël, avec l’Introït Puer natus est ou l’Alléluia Dies 
sanctificatus dont le verset est très différent de celui de Rome, pour ne citer 
que deux exemples bien connus. Si l’ordo romain n’indiquait rien à un certain 
moment du calendrier ou si, dans les Gaules franques, des fêtes sacrées et très 
populaires s’imposaient, comme par exemple la Saint-Michel de septembre ou 
la Saint-Martin ou encore, en Aquitaine, la Saint-Saturnin, les chants nombreux 
consacrés à ces fêtes étaient naturellement conservés, et tout particulièrement 
les Alléluias et les Offertoires propres aux saints correspondants ; dans la liturgie 
des Gaules, en effet, comme dans celle de Rome, l’Alléluia et l’Offertoire (Sonus, 
pour les Gaules) existent comme tels et sont chantés. Ce sont donc des chants 
qui, ni de texte, ni de mélodie, ne sont ni ne peuvent être romains, comme 
on l’a vu plus haut – c’est notre catégorie 4. Les exemples sont nombreux ; 
mentionnons l’Offertoire Stetit Angelus de la Saint-Michel et tous les Alléluias 
avec l’invocation à saint Michel ; l’Offertoire Martinus igitur obitum suum et 
les Alléluias Oculis hac manibus in caelum semper intentis et Martinus Abrahae 
sinu laetus excipitur de la Saint-Martin (11 novembre), sur les textes de la 
Vita Martini de Sulpice Sévère, disciple de Martin 26 ; mentionnons encore 
l’Offertoire à saint Saturnin dans les manuscrits aquitains, sur le texte de la Vita 
de saint Saturnin ou, peut-être, à partir de celui qu’a écrit Sidoine Apollinaire. 
Ce sont ces chants qu’Hilduin, en 835, voudrait restaurer là où ils sont perdus, 
ceux, en particulier, relatifs au martyre de saint Denis ; à ce sujet, Hilduin 
évoque les antiquissimi missale libri continontes missae more Gallico 27

Or ces pièces qui ne sont pas dans le répertoire romain et sont à l’évidence 
quant au texte et à la provenance, de la tradition des Gaules, sont tout-à-fait 
dans le style musical dit « grégorien » et pas du tout dans le style de l’Église de 
Rome. Ce qui veut bien dire que le chant dit grégorien est beaucoup plus proche 
du chant de Gaules que du chant romain, et que, pour l’essentiel, il s’agit bien 
du chant des Gaules chrétiennes.

Pour ce qui est de la parenté d’une partie du répertoire (catégorie 2) avec 
le chant romain, il s’explique surtout par la donnée du mode qui va avec 
l’esprit d’un texte et, dans cette donnée modale, par éventuellement quelques 
indications sur les incises majeures du texte ; ensuite, le chant, dans le mode 

26	 Respectivement la Troisième lettre à Bassula XI, 6 et 9 ; XI, 15 et XI, 21, éd. J. Fontaine, Paris, 
Le Cerf, SC, 133, 1967, p. 336, 338, 342 et 344. Ces chants se trouvent dans les manuscrits 
aquitains, par exemple dans le manuscrit de Paris, BnF, ms. lat. 776.

27	 MGH, EE, 3, p. 330.



622

donné, s’agence par des formules mélodiques modales. Or ces formules 
mélodiques du chant carolingien sont différentes de celles du chant romain ; 
de plus, leur agencement ou enchaînement, est souvent très différent. En 
revanche, ces formules mélodiques carolingiennes se retrouvent, y compris dans 
leur agencement, dans les chants originaires des Gaules de la catégorie 4, en 
particulier dans les manuscrits aquitains.

Quant à la façon de travailler des maîtres de chant carolingiens, à partir de 
Chrodegang vers 753, jusqu’à la mort d’Amalaire vers 850, c’est la même que 
pour toute la réforme ecclésiastique et liturgique : sous des rubriques ou des 
titres romains, on procède suivant sa tradition ou ses propres usages. Ainsi Paul 
Diacre, sous la direction même de Charlemagne et de l’Admonitio generalis (entre 
786 et 800) 28 qui évoque les romanae traditionis, réalise-t-il un lectionnaire-
homéliaire tout-à-fait personnel, en n’ayant recours, en fait, à aucun modèle 
romain 29. De même Chrodegang, dans sa Règle des chanoines, n’utilise que 
les titres de la Règle romaine : le contenu est en grande partie d’inspiration 
différente et sans doute aussi personnelle 30. Il en est de même pour le chant : 
l’ordre liturgique du Sacramentaire romain est en bonne partie respecté, mais 
la splendeur du chant des Gaules a été préservée.

28	 MGH, Capit., I, p. 80.
29	 C. Vogel, Introduction aux sources de l’histoire du culte chrétien au Moyen Âge, Spoleto, 

Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 1966 (1975), p. 369‑370.
30	 G. Hocquard, « La Règle de saint Chrodegang », dans Saint Chrodegang, Metz, Le Lorrain, 

1967, p. 55-89 ; voir par exemple p. 71.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

623

LES MIRACULA SANCTI MAXIMINI DE LÉTALD DE MICY : 
PROLÉGOMÈNES À UNE NOUVELLE ÉDITION

Charles Vulliez 
Université de Reims Champagne-Ardenne

L’Orléanais des alentours de l’an mil, dans ce large demi-siècle qui va des 
« années 80 » du xe siècle aux « années 40 » du xie siècle, offre, nous semble-t-il, 
du point de vue de l’histoire culturelle et religieuse, une illustration tout à fait 
exemplaire de ces « grandeurs de l’an mille » auxquelles l’historien Pierre Riché 
a consacré, aux approches de l’entrée dans le troisième millénaire de notre ère 
et dans le contexte historiographique des débats relatifs à l’appréciation du 
xe siècle en Occident, un ouvrage portant ce titre volontairement provocateur 1. 
C’est incontestablement en effet pour cette région entre autres une période 
de « renaissance » dans ces deux domaines et nous l’avons déjà montré lors 
d’une communication à l’un des colloques organisés autour de la célébration 
du millénaire de l’avènement royal d’Hugues Capet 2.

Plus récemment, nous esquissions, dans une communication au colloque 
« Abbon, un abbé de l’an mil », une mise en parallèle, sur le plan des productions 
« bio-hagiographiques », de l’abbaye de Fleury et de sa voisine certes plus 
modeste de Micy-Saint-Mesmin, soulignant que cette dernière pouvait, dans 
une certaine mesure, de ce point de vue, ne pas sortir écrasée d’une comparaison 
avec son illustre rivale ligérienne 3. Cependant, une différence notable apparaît : 
alors que cette dernière peut se glorifier d’une bonne huitaine d’« illustrations 
humaines » à ce titre pour la période (œuvres anonymes bien sûr mises à part), 
le seul nom de Létald sort de l’ombre de l’anonymat pour Micy.

1	 P. Riché, Les Grandeurs de l’an mille, Paris, Bartillat, 1999.
2	 Ch. Vulliez, « Les centres de culture de l’Orléanais. Fleury, Micy-Saint-Mesmin, Orléans et leur 

rayonnement aux alentours de l’an Mil », dans D. Iognat-Prat, Ch. Picard, Religion et culture 
autour de l’an Mil. Royaume capétien et Lotharingie. Actes du colloque international Hugues 
Capet (CNRS, Auxerre, 1987), Paris, Picard, 1990, p. 125‑132.

3	 Id., « Des concurrents sérieux aux hagiographes fleurisiens. Culte des saints et productions 
hagiographiques à l’abbaye de Saint-Mesmin-de-Micy (fin  xe-début xie  siècle)  », dans 
A. Dufour, G. Labory (dir.), Actes du colloque Abbon, un abbé de l’an mil, Turnhout, Brepols, 
p. 369-388 (spécialement Annexe 1, p. 383-384).



624

Les deux abbayes peuvent revendiquer la production de Miracula en 
l’honneur de leur saint patron, mais là encore il convient d’établir une 
distinction entre la production apparemment solitaire de ce même Létald 4 et 
l’œuvre collective des moines fleurisiens : cinq ou six auteurs se sont partagé 
la tâche, sur une période de près de trois siècles. Mais, contrepartie de cette 
relative « solitude » de l’historien et hagiographe de Micy, alors que le récit 
des Miracula sancti Benedicti s’interrompt pour près d’un siècle et demi 
entre les auteurs du premier livre (Adrevald et son continuateur Adelier) et 
celui des livres II et III (Aimoin) 5, Létald nous offre – et il est, semble-t-il 
le seul à le faire – une histoire plus ou moins continue des « dark ages » 
de l’Orléanais entre la « renaissance » carolingienne et celle de l’an mil. Ne 
serait-ce qu’à ce titre – mais les qualités de l’œuvre sont aussi à prendre en 
considération –, les Miracula sancti Maximini placés sous le nom de Létald, 
dont nous ne possédons encore que l’édition de dom Jean Mabillon 6, l’édition 
princeps, reprise textuellement par l’abbé Migne dans sa Patrologie latine 7, 
nous paraissent mériter une nouvelle édition, et une édition critique 8. C’est 
à quelques prolégomènes en vue d’une telle édition que nous nous proposons 
de consacrer cette petite contribution.

Eu égard à l’objectif ainsi restreint de cette petite contribution et en raison 
aussi des limites textuelles qui nous sont ici imposées, nous procéderons selon 
une démarche on ne peut plus simple : après un court état de la question « Létald 
et les œuvres qui lui sont attribuées », nous nous attacherons aux Miracula sancti 
Maximini à la fois quant à la tradition manuscrite et à l’« économie » d’ensemble 
de l’œuvre envisagée dans sa relation avec le « propos » de son auteur.

4	 La question de la paternité des deux derniers paragraphes des Miracula Sancti Maximini a 
été discutée.

5	 En attendant l’édition à paraître par les soins des Bénédictins de Saint-Benoît-sur-Loire 
et de mesdames Annie Dufour et Gillette Labory, on peut toujours se reporter à celle de 
E.  De  Certain, Les Miracles de saint Benoît, Paris, J.  Renouard, 1858. voir aussi A.  Vidier, 
L’Historiographie à Saint-Benoît-sur-Loire et les Miracles de saint Benoît, Paris, A. et J. Picard, 
1965, ici p. 151-214.

6	 L.  d’Achéry, J.  Mabillon, AASS, OSB, Paris, L.  Billaine, 1668, 9  vol., t.  1, p.  598-613 –  c’est 
l’édition de référence à laquelle nous renverrons dans la suite de cette étude.

7	 Voir PL, 137, Paris, 1853, col. 795‑824.
8	 Une nouvelle édition des Miracula sancti Maximini avait été annoncée au début du 

xxe siècle, par les soins de Marcel Poète (à paraître dans la Collection de textes pour servir 
à l’enseignement de l’histoire), mais cette édition semble n’avoir jamais vu le jour. Nous 
nous proposons, quant à nous, de préparer une édition critique et une traduction française 
de l’œuvre en collaboration avec madame Gisèle Besson, Maître de conférences de latin 
à l’ENS Lyon, que nous tenons d’ores et déjà à remercier pour toute l’aide qu’elle nous a 
apportée dans la mise au point de cette petite étude.



625

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

DES ŒUVRES NOMBREUSES, DONT LES MIRACULA SANCTI MAXIMINI : UN AUTEUR UNIQUE, 

LÉTALD ?

Une courte mise au point sur l’homme et l’auteur Létald et ses œuvres ne 
nous paraît pas déplacée ici tant est grande la disproportion entre l’exiguïté des 
sources disponibles (autres que lesdites œuvres elles-mêmes) et l’ampleur de la 
bibliographie.

Une première remarque s’impose, c’est que, s’il se met en scène à plusieurs 
reprises pour évoquer son propos et ses états d’âme d’hagiographe, voire 
d’historiographe, l’auteur des Miracula sancti Maximini ne se nomme pas 
dans son récit (pas plus que dans le Prologue de celui-ci) et est peu loquace 
sur sa personne. Toutefois, outre le poids de la tradition éditoriale, l’incipit 
des Miracula dans le seul manuscrit conservé et actuellement identifié comme 
presque contemporain de l’œuvre, le Vaticano, Reginensis latinus 528 ne 
laisse pas de doute quant à la paternité d’un Letaldus monachus pour cette 
dernière : « [explicit vita vel translatio corporis sancti ac beatissimi confessoris 
christi maximini abbatis]. Incipit prologus donni letaldi in libro miraculorum 
sancti patris maximini » 9. On a crédité aussi l’auteur desdits Miracula de 
plusieurs autres œuvres hagiographiques ou poétiques. Dans sa contribution 
aux Mélanges F. Kerlouégan, Marc Simon s’est efforcé de faire ce qu’il a appelé 
« l’histoire de la reconstitution progressive de l’œuvre » de Létald 10 et donne 
l’état de la question le plus récent sur le sujet. Cela nous dispense de nous 
y étendre longuement. Retenons seulement les titres les plus importants 
de la liste ainsi fournie de manière à pouvoir apprécier la fiabilité desdites 
attributions à notre auteur.

Deux de ces dernières reposent sur leur dédicace, il s’agit de la Delatio corporis 
s. Juniani in synodum Karoffensem (BHL, 4565) et de la Vita sancti Juliani 
Cenomannensis antistitis primi (BHL, 4544) adressées par un frater Letaldus 
respectivement à Constantin, abbé de Nouaillé et à Avesgaud, évêque du Mans 11. 
Des raisons stylistiques et des rapprochements textuels allant parfois jusqu’au 
centon ont conduit l’historien américain Thomas F. Head à soutenir l’hypothèse 
d’une paternité du même moine pour deux autres textes hagiographiques, la 

9	 Ms. cité, fol. 14v.
10	 Frère Marc Simon, «  Létald de Micy, histoire ou fantaisie  ?  », dans D.  Conso, N.  Fick, 

B. Poulle (dir.), Mélanges François Kerlouégan, Besançon/Paris, Université de Besançon/
Les Belles Lettres, 1994, p. 569-577, ici p. 570.

11	 « Domino patri Constantino et caeteris fratribus Nobiliacensis coenobii, frater Letaldus in 
Domino salutem » (Delatio corporis s. Juniani in synodum Karoffensem, éd. dom J. Mabillon, 
AASS,  OSB, éd.  cit., Paris, Louis Billaine, 1677, t.  4/1, p.  434)  ; «  Reverendissimo patri 
Avesgaudo frater Letaldus salutem in Domino » (AASS, Ian. […], éd. J. Stiltingh, dans Acta 
sanctorum, Januarii, Anvers, B. Albert, 1643, ici t. 2, p. 1152).



626

Vita de saint Martin de Vertou et celle de saint Eusice 12. Enfin, dans un autre 
registre, celui de la poésie savante, imprégnée de la connaissance des auteurs 
antiques, Jean-Paul Bonnes 13 a, pour la première fois, en 1943, rapproché les 
Versus Letaldi de quodam piscatore quem ballena absorbuit et, en raison de leur 
parenté stylistique, les Versus de eversione monasterii Glomnensis 14.

Cela fait, assurément, beaucoup de productions désormais à l’actif de notre 
hagiographe de Micy ! Mais soulignons que, contrairement à ce qu’il en est pour 
les Miracula sancti Maximini, les œuvres évoquées ici ne sont ni de près ni de 
loin associées à cette abbaye. Ainsi, malgré la vraisemblance, voire la probabilité 
même de la plupart de ces attributions faites par les spécialistes à notre écrivain 
ligérien, on peut hésiter toutefois devant l’hypothèse d’une paternité unique. 
Le patronyme Létald n’est pas rare en effet à cette époque. Rappelons que 
l’abbaye même de Micy fut gouvernée de 907 à 937 par un abbé portant ce nom 
et qui est différent de l’auteur des Miracula 15. Le témoignage diplomatique est 
intéressant de ce point de vue. Ainsi, le corpus des Chartes originales antérieures 
à 1121 conservées en France (Artem, Nancy) relève dix-sept occurrences de ce nom 
réparties sur un espace chronologique allant de 1007 à 1120, dont six antérieures 
à l’année 1050 : une seule concerne l’Orléanais antérieurement à ce terme, un 
diplôme de Thierry, évêque d’Orléans datable de 1025, en faveur de l’abbaye de 

12	 Vita et Miracula sancti Martini Vertavensis (BHL, 5667-5668), Vita et miracula sancti Eusicii 
(BHL, 2754 et 2756). Voir T.F. Head, « Letaldus of Micy and the hagiographic tradition of 
Selles-sur-Cher », Analecta Bollandiana, t. 107, 1989, p. 393-414 et id., Hagiography and 
the Cult of the Saints in the Diocese of Orleans, 800‑1200, Cambridge, Cambridge UP, 1990, 
chap. 5, passim ; aussi, M. Simon, « Létald de Micy », art. cit., p. 571-573. Il est à noter qu’un 
des manuscrits qui contiennent la Vie et les Miracula de saint Martin de Vertou, Montpellier, 
Bibl.  univ., Faculté de médecine,  II/2, comporte la mention finale  : «  Explicit Vita sancti 
Martini abbatis edita a Letaldo nomine monacho » (voir éd. B. Krusch, dans MGH, SRM, IV, 
1902, p. 771).

13	 J.-P. Bonnes, « Un lettré du xe siècle. Introduction au poème de Létald », Revue Mabillon, 33, 
1943, p. 23-47. Les Versus […] de quodam piscatore ont suscité et continuent de susciter un 
intérêt soutenu de la part des historiens de la littérature latine médiévale.

14	 Nous laissons de côté ici la question d’une éventuelle paternité de Létald quant à un office 
noté en l’honneur de saint Julien du Mans qui lui a parfois été attribué : voir sur le sujet la 
contribution de David Hiley, « The Historia of St. Julian of Le Mans by Letald of Micy of the 
Early Eleventh Century », dans M.E. Fassler, R.A. Baltzer (dir.), The Divine Office in the Latin 
Middle Ages, Oxford, Oxford UP, 2000, p. 444-462. Il faudrait signaler aussi la présence, 
dans la marge inférieure d’un fragment de manuscrit conservant l’œuvre et une Vita de 
Priscien (voir Bern, Bibliotheca Bongarsiana AA90, fgr. 29, fol. 5v-6r, des xe‑xie siècles) de 
vers en lettres onciales relatifs à un frater Letaldus (« hunc auctore deo parvum scribendo [vel 
sibi pondo] libellum /frater Letaldus utile fecit opus […] ») : voir H. Hagen, Catalogus codicum 
Bernensium (Bibliotheca Bongarsiana), Bern, B.F. Haller, 1875, p. 117‑118, 387.

15	 Sur cet abbé, voir D.  de  St-Marthe et alii, Gallia christiana in provincias ecclesiasticas 
distributa, Paris, J.‑B. Coignard, 1744, 13 vol., t. VIII, col. 1529 (XI) ; aussi E. Jarossay, Histoire 
de l’abbaye de Micy-Saint-Mesmin lez-Orléans (502‑1790), Orléans, M.  Marron, 1902, 
p. 96‑98.



627

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

Micy dont l’un des testes est un Letaldus archidiaconus 16. Mais il ne s’agit bien sûr 
avec ce corpus que des documents conservés en originaux ; la moisson serait plus 
abondante si l’on prenait en compte aussi tous les actes parvenus jusqu’à nous 
sous d’autres formes diplomatiques. Pour la seule abbaye de Micy, la thèse de 
Marie Madeleine Lemarignier nous permet de retrouver pour le « siècle » allant 
du milieu du xe au milieu du xie, trois mentions d’un Letaldus, dont celle figurant 
dans le diplôme de l’évêque d’Orléans précédemment cité. Les deux autres sont 
plus intéressants pour notre propos : dans la première, un acte synodal de l’évêque 
d’Orléans Arnoul en faveur du monastère de Saint-Mesmin de Micy, daté par 
l’éditrice de 973, ledit Letaldus y apparaît comme une sorte de chancelier, peut-
être intérimaire de l’évêque ; la seconde, supposée datée de 1025, est une donation 
de terres faite par un Letaldus dit sous-diacre, doyen et gardien du luminaire de 
Saint-Aignan [d’Orléans], en faveur de la même abbaye de Micy 17.

Si l’on ajoute à ces témoignages littéraires et diplomatiques, une allusion 
d’Abbon de Fleury dans son Apologétique – novi enim quam austerus in Letaldo 
Miciacensi monacho fuerit (il s’agit de l’évêque d’Orléans Arnoul) 18 – et une 
lettre de ce même Abbon aux moines de Micy, à leur doyen Constantin et 
tout spécialement à un Letaldus qu’il appelle mi quondam familiaris, pour leur 
reprocher leur conduite à l’égard de leur abbé Robert 19, on aura à peu près fait 
le tour des sources relatives à ce patronyme pour l’époque qui nous concerne.

Au total, disons-le, bien peu d’éléments solides pour y « accrocher » une 
biographie de notre hagiographe de Micy. Nous ne tenterons pas ici d’esquisser 
une reconstitution de sa carrière, maintes fois faite par tous ceux qui se sont 
intéressés au personnage et nous renverrons à leurs travaux 20. Rappelons 
seulement en quelques mots les rares points assurés : une enfance au monastère 
au temps de l’abbé Annon, c’est-à-dire sans doute à partir des « années 40 » du 
xe siècle 21 – l’hypothèse d’un Létald originaire de la province du Maine ne repose 
guère sur des preuves manifestes 22 –, peut-être des fonctions de chancelier au 

16	 Charte 4537 de ce corpus.
17	 M.-M. Lemarignier, Études sur les anciennes chartes de l’abbaye Saint-Mesmin de Micy et 

essai de reconstitution des cartulaires, thèse, Paris, École des chartes, 1937, cxxvii-863 p., 
éd. nos XI (Arnoul), XVI (Thierry), XX (Létald).

18	 J.-P. Migne, PL, 139, Paris, 1853, col. 469.
19	 Ibid., col. 436-438 (epist. XI).
20	 Outre Th.F. Head, Hagiography, op. cit., « Letaldus of Micy », art. cit., et M. Simon, « Létald 

de Micy  », art.  cit., voir F.  Brunhölzl, Histoire de la littérature latine du Moyen  Âge, t.  II, 
De la fin de l’époque carolingienne au milieu du onzième siècle, trad. H. Rochais, Turnhout, 
Brepols, 1996, p. 167-174, 529‑530.

21	 J.  Mabillon, éd.  cit., p.  607 (cap.  IX, 934)  : «  Ejusdem pii abbatis Annonis cum adhuc 
infantulus essem […] ».

22	 Elle a été défendue en particulier par A. Ledru, « Origines de Létald », dans id. et al. (dir.), 
La Province du Maine, Le Mans, Leguicheux, 1895-1920, 20 vol., ici t. 16, 1908, p. 326.



628

service de la communauté monastique à l’apogée de sa carrière à Micy – un 
consensus semble exister entre les spécialistes, depuis les rédacteurs de l’Histoire 
littéraire de la France jusqu’à Thomas F. Head, sur ce point, consensus fondé sur 
l’interprétation de la charte d’Arnoul de 973 23 –, une participation enfin à un 
complot mené par les moines de Micy et leur doyen contre leur abbé Robert 24. 
Les divergences se font jour par contre entre les historiens relativement à la fin 
de la vie de Létald : la thèse de l’exil (au Mans, peut-être plus précisément au 
monastère de la Couture) après la restauration de l’abbé Robert à Micy, ne semble 
pas faire l’unanimité, même si l’hypothèse d’une éventuelle identification de 
notre hagiographe avec le doyen Létald de Saint-Aignan d’Orléans (bienfaiteur 
de Micy en 1025(?) paraît difficile à soutenir 25.

LES MIRACULA SANCTI MAXIMINI  : TRADITION MANUSCRITE ET ÉCONOMIE D’ENSEMBLE 

DE L’ŒUVRE

La Vie de saint Mesmin de Micy a eu une diffusion non négligeable : la 
Bibliotheca hagiographica latina manuscripta (en ligne) recense une douzaine 
d’items pour BHL, 5814, mais compte tenu des manuscrits oubliés par ladite 
recension et des versions voisines BHL, 5815 et 5817, on arrive à un total de 
dix-sept témoins 26. Mais ces nombreuses Vitae ne sont qu’exceptionnellement 
suivies des Miracula du saint et ces derniers sont beaucoup moins bien partagés 
au niveau de la littérature manuscrite. En fait, on n’en connaît jusqu’à présent 
que deux témoins médiévaux, le manuscrit Vatican, Reg. lat. 528, auquel nous 
avons déjà fait allusion précédemment 27, le plus ancien et le seul complet et le 
manuscrit Paris, BnF, lat. 5366, partiel.

23	 Voir spécialement, Th.F. Head, Hagiography, op. cit., p. 185, 211, 216.
24	 Le «  complot  » semble se déduire de la lettre d’Abbon au doyen et aux moines de Micy 

(supra, n. 18). Sur les arrières-plans politiques éventuels de cette affaire, voir B. Bachrach, 
« Robert de Blois, Abbot of Saint-Florent de Saumur and Saint-Mesmin de Micy (985-1011). 
A Study in small Power Politics », Revue bénédictine, 88, 1978, p. 123-146 (ici p. 132 sq.).

25	 Elle a été soutenue cependant par R. H. Bautier et G. Labory dans leur édition de la Vie de 
Robert le Pieux d’Helgaud de Fleury (Paris, Éditions du CNRS, 1965, p. 24, n. 3).

26	 La Vita de saint Mesmin que sa dédicace métrique à l’évêque d’Orléans Jonas (818/822‑843) 
place sous le nom de Berthold (BHL, 5817) et que l’on considère maintenant comme plus 
ancienne, est beaucoup moins répandue : la Bibliotheca Hagiographica Latina Manuscripta 
(en ligne) n’en recense qu’un témoin, conservé dans Vaticano, Reg. lat. 669 ; il faut y ajouter 
l’exemplaire présent dans Paris, BnF, lat. 5366, apparemment ignoré de cette dernière. Il 
est possible au demeurant que Létald lui-même n’ait pas eu en mains de manuscrit de cette 
Vita dudit Berthold, si l’on se réfère à la formulation dubitative qui est la sienne à ce propos 
dans le Prologue de ses Miracula : « Bertoldus […] qui vitam veterem Patris Maximini dicitur 
edidisse » (§3 dudit Prologue).

27	 Supra, p. 605.



629

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

Le manuscrit de la Bibliothèque Vaticane est un codex composé de 
232 feuillets (0,292x0,220 m) de différentes mains, essentiellement du ixe au 
xie siècle (sauf additions) 28. L’examen codicologique auquel nous nous sommes 
livrés sur l’original nous permet de constater que la partie qui nous intéresse et 
qui contient les Miracula sancti Maximini, précédés de la Vita du même saint 
(BHL, 5814) et suivis d’un sermon de saint Odon pour la fête de saint Benoît, 
est un ensemble de cinq quaternions regroupant les folios 2 à 42 du manuscrit 
et qu’individualise un effort poussé de décoration (initiales décorées de grande 
taille aux folios 2 recto et 3 verso, rubriques coloriées en rouge et bleu, nom 
Maximinus bandé de rouge, etc.) inconnu à ce niveau dans le reste du codex.

Le premier feuillet de ce dernier (fol. 1r-v), qui ne fait pas partie de cet 
ensemble de quaternions, comporte une table des Vitae et autres textes 
hagiographiques inclus dans le manuscrit (dont ceux concernant saint Mesmin), 
écrite au xie ou xiie siècle. L’histoire du codex, esquissée par Léopold Delisle, puis 
Élisabeth Pellegrin 29, a été donnée par Donatella Nebbiai-Dalla Guarda dans 
son étude sur la bibliothèque de Saint-Denis 30. Il provient effectivement de 
cette dernière : en témoignent une courte note à la fin de la table des Vitae au 
folio 1v et, comme surimposés en grosse écriture noire au recto du folio 2, un 
ex-libris du xiiie siècle – Iste liber est b[eati] Dyon[isii] – et deux cotes de cette 
bibliothèque, l’une du xiiie siècle (L+) et l’autre du xve siècle (XLI.XIIIIc.XL) 31. 
Victime des guerres de religion, l’abbaye a perdu le manuscrit qui est passé entre 
les mains de Paul et Alexandre Petau avant d’entrer dans les collections de la 
reine Christine de Suède, d’où sa présence actuelle à la Bibliothèque apostolique 
vaticane. Si l’histoire du codex paraît ainsi bien établie, celle de l’ensemble des 
cinq quaternions dont font partie la Vita et les Miracula de saint Mesmin, est plus 
incertaine. La présence, au feuillet initial du premier de ces cinq quaternions 
– le feuillet 2r du manuscrit – des mentions d’appartenance san-dyonisiennes 
précitées, exclut un assemblage factice effectué par des possesseurs érudits 
après la sortie du manuscrit de l’abbaye. Doit-on en conclure que nos textes 
relatifs à saint Mesmin sortent du scriptorium de Saint-Denis ? L’importance de 

28	 Voir A. Poncelet, Catalogus codicum hagiographicorum latinorum bibliothecae Vaticanae, 
Bruxelles, Socii Bollandiani, 1910, coll. « Subsidia hagiographica, 11 », p. 354‑356.

29	 L. Delisle, Le Cabinet des manuscrits de la bibliothèque impériale, Paris, Impr.  impériale, 
1868-1874, 3 vol., ici t. 1, 1868, p. 203 ; E. Pellegrin, « Possesseurs français et italiens de 
manuscrits latins du Fonds de la Reine à la bibliothèque Vaticane », Revue d’histoire des 
textes, 3, 1973, p. 273 (rééd. id., Bibliothèques retrouvées, Paris, Éditions du CNRS, 1988, 
p. 459).

30	 D.  Nebbiai-della Guarda, La Bibliothèque de l’abbaye de Saint-Denis en France du ixe au 
xviiie siècle, Paris, Éditions du CNRS, coll. « Documents, études et répertoires », 1985, p. 232 
(notice) et passim.

31	 Ms. cité, fol. 2 – reproduction ci-jointe, fig. 1.



630

l’effort iconographique accompli en l’honneur du saint patron de Micy, lequel 
contraste, nous l’avons dit, avec l’austérité du reste du codex en la matière, 
plaide assez peu en faveur de cette hypothèse mais inciterait à suggérer plutôt 
celle d’une origine ligérienne, d’un manuscrit ou fragment d’un manuscrit 
copié et enluminé au scriptorium de Micy et passé précocement à l’abbaye de 
Saint-Denis où il aurait été intégré ensuite dans le passionnaire dont il fait partie 
aujourd’hui (d’où les signes de « naturalisation » en quelque sorte qui figurent 
sur sa page initiale). Peut-être, les moines de Saint-Denis, dont on sait qu’ils ont 
pris au xiie siècle, en matière d’historiographie royale, le relais des abbayes du 

Vaticano, Reginensis latinus, 528, fol. 2r 



631

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

Val de Loire, ont-ils souhaité posséder un exemplaire de ce texte à mi-chemin 
entre l’hagiographie et l’histoire que constituent les Miracula sancti Maximini 
de Létald.

Le second exemplaire médiéval est assurément d’un moindre intérêt historique. 
En effet, ce petit manuscrit du xve siècle, fort de 29 feuillets (0,30x0,22 m) et dont 
nous ignorons la provenance avant son entrée à la bibliothèque royale, devenue 
ensuite nationale où il porte actuellement la cote Latin 5366, se compose d’une 
séquence de Miracula empruntés à l’œuvre de Létald. Ceux-ci font suite dans 
le manuscrit aux deux Vitae connues de saint Mesmin (BHL, 5814 et 5817) et 
précèdent des Miracles de saint Euspice : 12 miracles de saint Mesmin y sont 
transcrits, correspondant aux paragraphes 29 à 33, 42 à 44 et 51 à 54 de l’édition 
de Mabillon 32.

Outre cette dernière, nous avons retrouvé jusqu’à présent trois copies des 
Miracula de Létald des xviie et xviiie siècles. Les deux premières sont l’œuvre 
d’un érudit Feuillant de l’abbaye de Micy de la première moitié du xviie siècle, 
Jean de saint Martin : dans son Sanctorale, celui-ci a retranscrit deux versions 
desdits Miracula semblant correspondre aux deux manuscrits médiévaux 
précédemment analysés 33. La dernière copie est celle d’un érudit orléanais 
du xviiie siècle, Polluche, qui semble pour lors avoir utilisé les papiers d’un 
homologue du xviie siècle, Robert Hubert 34.

Ce succinct passage en revue des témoins de la tradition manuscrite de 
l’œuvre, tels que l’on peut les recenser à ce jour, laisse la porte ouverte à bien 
des interrogations dont les principales tournent autour de la relation entre 
le manuscrit de la Vaticane, d’une part, et les autres témoins médiévaux et 
modernes ainsi que l’édition Mabillon, d’autre part : ainsi, le manuscrit de 
Vion d’Herouval que l’érudit éditeur des Acta sanctorum de saint Benoît 
de 1668 nous dit avoir utilisé est-il le même que le codex de Saint-Denis devenu 
le Reginensis 528, ou quelque copie de ce manuscrit ? Là encore, est-ce dans 
ce dernier que l’« excerpteur » du BnF, ms. lat. 5366 a puisé la séquence de 
Miracles de saint Mesmin qui y figure ? Deux questions, parmi bien d’autres, 
auxquelles il n’est guère aisé de formuler des réponses adéquates dans le cadre 
de ces modestes prolégomènes.

32	 Une analyse détaillée du contenu de ce manuscrit est donnée par Albert Poncelet en 
Appendice  II de son étude sur «  Les saints de Micy  », Analecta Bollandiana,  24, 1905, 
p. 103‑104.

33	 Orléans, BM  1432, respectivement p.  479-510 et 323-360 (re-transcription du manuscrit 
Paris, BnF, ms. lat.  5366, avec peut-être quelques compléments) –  nous préparons une 
étude sur cet érudit moine de Micy qui s’est beaucoup intéressé au passé de l’abbaye.

34	 Orléans, BM 328, fol. 67-82v.



632

Les quelques collations textuelles auxquelles nous nous sommes livrés, à 
titre de sondage, entre ces trois items (édition Mabillon, VRL, 528 et BnF, ms. 
lat. 5366) ne nous ont pas paru donner des résultats vraiment significatifs en la 
matière 35. Aussi nous bornerons-nous ici à esquisser une approche comparative 
des principaux de ces témoins en les replaçant dans le contexte de l’« économie » 
d’ensemble de cette œuvre de Létald.

Dans cette perspective, nous avons choisi de faire un sort particulier à ce que 
Joseph-Claude Poulin a appelé, dans un article récent, « Un élément négligé 
de critique hagiographique : les titres de chapitres » 36, définis par lui comme 
constituant « la forme la plus développée du marquage des sections internes 
d’un message long au moyen d’un apport textuel spécial » 37. Pour ce faire, 
nous avons présenté en Appendice un « état » analytique des Miracula sancti 
Maximini, fondé à la fois sur leur découpage en chapitres (leur « capitulation », 
selon le terme qu’emploie J.-C. Poulin dans son article 38) et les « propos » de 
leur auteur, c’est-à-dire les interventions « personnelles » – signifiées sur le plan 
grammatical par le passage à la première personne du singulier ou du pluriel – 
de Létald au cours de son récit, soit pour évoquer ses états d’âme d’historien ou 
d’hagiographe, soit pour préciser ou adapter son « propos », au sens de dessein, 
dans son œuvre.

Dom Jean Mabillon a présenté son édition de l’œuvre, l’édition princeps, 
rappelons-le, en en divisant le texte en paragraphes et en chapitres, qu’il a 
numérotés de I à XIX (Prologue exclu). Si les premiers n’ont pas du tout ou, à 
tout le moins, assez peu de répondants dans le manuscrit de la Bibliothèque 
vaticane, il n’en est pas de même pour les chapitres pour lesquels on constate 
une étroite correspondance entre les deux items, tant au niveau de la partition du 
texte qu’à celui des intitulés des chapitres – rubriqués et en petites capitales dans 
le Vaticano, Reg. lat. 528. Il est notable que dans les Miracula de saint Martin 
de Vertou, d’attribution probable à Létald, figure aussi un découpage en chapitres 
(au nombre de dix-huit), fait assez rare, comme le souligne J.‑C. Poulin, dans 
les recueils de miracles de l’époque 39 : cette « capitulation » serait-t-elle dans les 
deux cas l’œuvre de Létald lui-même ? On peut se le demander.

35	 Il faut signaler toutefois que, dans le ms. VRL 528, aux fol. 34r-v, l’un des récits de miracles 
(§54, J. Mabillon, « Inc : sane vir quidam Laurentius nomine […] », éd. cit.) fait l’objet d’une 
continuation qui ne se retrouve ni dans ladite édition, ni dans aucune des copies d’époque 
moderne de l’œuvre.

36	 Dans É. Renard et al. (dir.), « Scribere sanctorum gesta ». Recueil d’études d’hagiographie 
médiévale offert à Guy Philippart, Turnhout, Brepols, 2005, p. 309‑342.

37	 Ibid., p. 335.
38	 Ibid., p. 336.
39	 Ibid., p. 341.



633

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

Des différences sensibles apparaissent par contre, en ce qui concerne les 
intitulés desdits chapitres, entre les deux manuscrits médiévaux des Miracula 
sancti Maximini : l’« excerpteur » du BnF, ms. lat. 5366 s’est-il livré à une 
réécriture à ce niveau ? Ou bien s’est-il servi d’un témoin de l’œuvre autre que 
le Vaticano, Reg. lat. 528 ? De fait, son travail d’« excerpteur » procède-t-il d’une 
logique particulière dans le choix des « miracles » retenus ? Reportons-nous, 
pour tenter de répondre à cette question, à notre Appendice.

L’ouvrage nous apparaît bien répondre à la double préoccupation de son 
auteur de faire œuvre d’historien en même temps que d’hagiographe – Létald 
qui, dans le Prologue desdits Miracula, se propose de faire connaître à la postérité 
l’œuvre consolatrice de Dieu par l’intermédiaire de ses saints, afin d’éviter que 
« [ses] bienfaits [ne] soient livrés à l’indolence de l’oubli » 40 et qui de plus 
intervient à quatre reprises dans le cours de son récit (§1,28,41,45) pour 
rappeler son propos d’évoquer les « vertus » (virtutibus) du saint père Mesmin, 
exprime aussi son souci de ne rien écrire qu’il n’ait vu lui-même ou entendu 
rapporter par des témoins dignes de foi (§28, 34), voire de taire ce dont il n’a 
pas une certitude effective (Prologue, §3) 41. Cela se traduit sur le plan linéaire 
par une sorte de « balancement » de l’œuvre entre histoire et hagiographie, 
très perceptible dans notre description analytique. Dans les quatre premiers 
chapitres (§1 à 28) beaucoup plus longs que les autres, nous sommes dans le 
domaine de la première, dans un récit qui nous conduit de la fondation de 
l’abbaye et de ses abbés « traditionnels » jusqu’à l’accession à l’abbatiat de l’abbé 
Annon, dans les années centrales du xe siècle. Au paragraphe 28 s’opère un 
basculement : l’auteur annonce qu’il va parler de saint Mesmin, et débute alors 
une série de récits de miracles (chapitres V à XI = §29 à 37), qui s’interrompt au 
chapitre XII (§38 à 41), pour céder la place à un retour à l’histoire de l’abbaye 
depuis la mort de l’abbé Annon. Au chapitre XIII (§42), reprennent les récits 
de miracles et ce jusqu’à la fin de l’œuvre. Avec le chapitre XIX (§49 sq.) prend 
fin la « capitulation » dans le manuscrit du Vatican, mais non dans celui de la 
BnF (ms. lat. 5366) ; de fait, il apparaît clairement que l’« excerpteur », dans cet 
exemplaire, a fait choix de ne retenir dans les Miracula sancti Maximini que des 
éléments d’intérêt purement hagiographique.

40	 Prologue, §1, éd.  cit., p.  598  : «  Inter quas omnes varietates clementia misericordis Dei 
numquam abfuit, et miraculorum copia meritis ejusdem patris exhibita vacillantes et 
trepidos sepius consolata est  ; inveniri nemo potuit qui hoc scripto ederet, quatinus ad 
noticiam posteritatis ordine pervenire valeret. Quod magni arbitror detrimenti, cum et Dei 
beneficia ignavae oblivioni sint tradita, et locus abjectior habitus, quantus vel qualis olim 
fuerit monimentis silentibus pene cunctis incognitum sit ».

41	 Ibid. : « Porro autem nec omnia quae cognoverim in hoc posui libello, quae in hoc vel ad 
hoc habita sunt, revocatus utique temporum confusione  : quae quia discernere nequivi, 
conticere exinde melius putavi ».



634

Telle que, cette œuvre de Létald de Micy – puisque pour celle-ci, au moins, 
le problème de la paternité de l’auteur et d’homonymie toujours possible ne se 
pose pas – présente un incontestable intérêt pour l’historien non seulement de 
cette modeste abbaye ligérienne et de ses abbés 42, mais aussi de l’épiscopat du 
diocèse d’Orléans – dont ce texte est parfois seul à nous rappeler le souvenir –, 
de cet Orléanais des « dark ages » du xe siècle, domaine de la future dynastie 
royale française, et de son contexte culturel, social, voire médical – soulignons, 
à ce dernier titre l’intérêt du chapitre XIX (De ardentibus, §49‑50) et des cinq 
miracles « nominatifs » qui y sont associés (§51‑55), dont l’existence semble 
avoir échappé aux historiens de ce trop célèbre « mal des Ardents » 43.

Appendice : économie d’ensemble (titres et contenus des chapitres, « propos » 
de l’auteur) des Miracula sancti Maximini (Prologue exclus) – à partir des 
mss Vaticano, Reg. lat. 528 (=VRL 528), Paris, BnF, ms. lat. 5366 et en référence 
à l’édition Mabillon (Mab.) 44.

[cap. I] sans titre (VRL 528 = Mab. § 1-5 : histoire des premiers temps de 
l’abbaye de Micy, sous le roi Clovis, les saints Euspice, Mesmin et leurs disciples ; 
digression sur la venue de saint Maur en Gaule).

§1 (inc. du cap.) « Diu me pertractancte, quid potius assumendo narrationis 
ordirer principium locuturus de virtutibus magni et precellentissimi patris 
Maximini, rege Chlodoveo nil clarius inventum, qui totius superponende nostrae 
historiae quasi fundamentum, primumque principium non immerito collocetur ».

[cap. II] de beato avito et transitu sancti maximini (VRL, 528 = Mab. §6-9 : 
la mort de saint Mesmin, Micy sous l’abbatiat de saint Avit). 

[cap. III] de sancto theodomiro (VRL, 528 = Mab. §10-20 : histoire de 
l’abbaye de Micy de saint Théodomir à l’usurpateur Fredricus, + 907).

42	 Sauf ponctuellement et pour la partie correpondant à l’histoire «  traditionnelle  » de 
l’abbaye, il ne semble pas que l’on puisse considérer les Miracula sancti Maximini comme 
des gesta abbatum, la mise en forme des récits biographiques des abbés successifs n’y 
étant au mieux qu’ébauchée, voire le plus souvent absente.

43	 Nous nous proposons de revenir ultérieurement sur cet aspect du récit de Létald, d’autant 
que ce chapitre semble poser quelque problème en ce qui concerne la datation de l’œuvre, 
traditionnellement située dans les « années 80 » du xe siècle mais peut-être un peu plus 
tardive.

44	 Les intitulés des chapitres sont donnés à partir de Vaticano, Reg. lat. 528, et en note, les 
leçons de BnF,  ms.  lat. 5366  ; les «  propos  » dits personnels de Létald, c’est-à-dire à la 
première personne du singulier ou du pluriel, sont donnés en italique et entre guillemets.



635

charles vulliez     Les M
iracula sancti M

axim
ini de Létald de M

icy

[cap. IV] de abbate letaldo et ejus successoribus (VRL,  528 = 
Mab. § 21-28 : histoire de l’abbaye de Micy de l’abbé Létald [907-937] à 
l’accession de l’abbé Annon [mil. xe siècle]

§28 (expl. du cap.) « […] De quibus pauca nunc perstringere cupientes, nulla 
nos narraturos fatemur quae aut ipsi non videremus, aut ab his qui viderint, 
vel sincere didicerint, acceperimus. Hinc igitur soluto rubente carbasa nostrae 
narrationis Sancto committimus Spiritui, ut de Maximino suo locuturis sui gratiam 
infundat roris, atque ad stationem optati perducat littoris ».

[cap. V] de duobus fratribus mirabiliter a morte salvatis 45 (VRL, 528, 
BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §29 : récit de miracle)

§29 inc. : Dum (Cum) acrior solito hiems ingrueret [...]
[cap. VI] de predone pervaso a demone et post liberato 46 (VRL, 528, 

BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §30 : récit de miracle)
[cap. VII] de auriga inter fluctus servato prospere 47 (VRL, 528, 

BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §31 : récit de miracle)
[cap. VIII] de merso diu jacente in flumine nec mortuo 48 (VRL, 528, 

BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §32 : récit de miracle)
[cap. IX] de clerico lapso ab aecclesiae tecto, permanente illeso 49 

(VRL, 528, BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §33 : récit de miracle)
[cap. X] de eo cujus manus heserunt fossorio (VRL, 528 = Mab. § 34-35 : 

récit de miracle)
§34 (inc. du cap.) « Ejusdem pii abbatis Annonis temporibus, cum adhuc 

infantulus essem, neque enim audita, sed quae vidi narraturus sum, contigit quod 
dico miraculum […] ».

[cap. XI] de fratribus territis et mirabiliter salvatis (VRL, 528 = Mab. §36-
37 : récit de miracle) 

[cap. XII] de obitu abbatis annonis (VRL, 528 = Mab. §38-41 : reprise de 
l’histoire de Micy après la mort de l’abbé Annon et son contexte)

§ 41 (expl. du cap.) « […] Sed de his hactenus. Verum quia de magnis Patris 
Maximini virtutibus pauca perstrinximus ad ea quae his diebus sub hoc scilicet 
abbate contingerunt accedamus ».

45	 «  De duobus fratribus super glaciem Ligeris existentibus [mirabiliter a morte salvatis]  », 
Paris, BnF, 5366. 

46	 «  De quibusdam predonibus qui villam vicinam predabantur, qui coacti sunt ablata 
restituere », ibid.

47	 « Aliud miraculum de quodam famulo monasterii », ibid.
48	 « De canonico Sancti Martini qui associato alio ejusdem loci canonico Miciacum appulit », 

ibid.
49	 Pas d’intitulé dans Paris, BnF, 5366.



636

[cap. XIII] de his qui sub terra obruti sunt, nec mortui 50 (VRL, 528, 
BnF, ms. lat. 5366 = Mab. §42 : récit de miracle)

[cap. XIV] de caeco in aquam merso 51  (VRL, 528, BnF, ms. lat. 5366 
= Mab. §43 : récit de miracle)

[cap. XV] de paupere sub rupe habitante 52 (VRL, 528, BnF, ms. lat. 
ms. lat. 5366 = Mab. §44 : récit de miracle)

[cap. XVI] de illata consuetudine a salomone praeposito et per domini 
gratiam evacuata (VRL, 528 = Mab. §45-46 : récit de miracle)

§45 (inc. du cap.) « Scribentibus nobis secundum possibilitatem ingenioli nostri 
de virtutibus praecellentissimi Patris Maximini, quosdam contigit venerandos 
affuisse, quibus petentibus cum ea quae dicta erant revolveremus, multa nos omisisse 
quibus ipsi interfuerint confessi sunt revocabantque nostrae memoriae inter multa, 
et ipsi dudum cognoveramus, hoc quod dicturi sumus miraculum »).

[cap. XVII] de eo qui ad vineam putandam rogatus arte se excusavit 

(VRL, 528 = Mab. §47 : récit de miracle)
[cap. XVIII] de adelardo equorum custode (VRL, 528 = Mab. §48 : récit 

de miracle).
§48 (expl. du cap.) « […] Ista sunt quae nos omisisse supradicti seniores 

fatebantur et alia quamplura quae fastidium declinantis reticenda putavimus. 
Nunc vero ad ea quae nostris diebus facta sunt accedamus ».

[cap. XIX] de ardentibus (VRL, 528 = Mab. §49-50 et 51-55 : histoire du 
fléau du « Mal des Ardents » en Orléanais, suivi du récit de cinq guérisons 
miraculeuses de ce mal)

§50 (expl. du paragraphe) « […] Tandem dignum duxi nominatim his scribere 
qui longo post advixerunt tempore, quo legentibus fides facilius adhibeatur ».

§51-54 : les paragraphes 51 à 54 se retrouvent dans BnF, 5366 et y sont 
pourvus de titres, à savoir respectivement.

– De patre, et filio et filia patientibus ignem in pedibus
– De quodam parvo ignem patiente in pede
– De quodam qui, morsu canis, ignem in pede dextro passus est
– De duobus filiis Laurentii quos gravis morbus occupabat

§55 (expl.) […] per omnia benedictus Deus.
§57 [récit de miracle] « [...] ac plenissimam totius corporis captans sanitatem 

anno Dominicae Incarnationis Millesimo XLI, tertia ipsius Resurrectionis Salvatoris 
dominica, hora diei secunda [...] stuperet universa. EXPLICIUNT MIRACULA 
SANCTI MAXIMINI ».

50	 « Miraculum de fodientibus argillam super quos mons cecidit », ibid.
51	 « Miraculum de ceco qui in aquam cecidit », ibid.
52	 « De paupere cum uxore et sex parvulis sub rupe », ibid.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

637

L’HISTORIEN FACE À L’ÉDITION CRITIQUE :  
UN MANUSCRIT DE BERNE (BERN, BURGERBIBLIOTHEK 51)

Guy Lobrichon 
Université d’Avignon et des Pays du Vaucluse

Michel Sot le sait fort bien, la longue durée est le territoire de l’historien. 
C’est là, dans ces espaces immenses, qu’il trouve le sens d’un texte, d’une œuvre. 
Rien ne sert de courir les documents si l’on ne sait les restaurer non seulement 
dans leur environnement historique, mais dans leur survie, leurs avatars et 
leurs oublis à travers les siècles. La pièce sans pareille ou le chef-d’œuvre peut 
dessiller les yeux et les guider vers d’autres continents. Ce qu’en revanche on 
copie et reproduit, qu’on édite des siècles durant, inéluctablement a échappé 
à l’auteur et à ses intentions premières : le document – quel qu’il soit, crée son 
propre effet et, familier, fait main basse sur qui l’observe, s’empare du lecteur, 
le projette dans l’infini réseau d’une communauté. Voilà pourquoi l’édition des 
textes enrichit l’historien tout autant que la matière de l’histoire. Quiconque 
s’y est frotté mesure où le mène cet ouvrage, à travers les siècles, dans le vivier 
d’une impérissable « république des lettres » et des questionnements qui sont 
tout sauf innocents. Il n’est pas besoin d’être anormalement curieux pour vivre 
cette expérience. La lecture d’une œuvre introduit toujours une découverte. À 
chacun alors de décider s’il s’en tiendra à une expérience brute de la littéralité, à 
une pratique simple de consommateur, ou s’il entrera en dialogue avec tous les 
lecteurs antécédents qui pourraient le renseigner sur la vie cachée et les éclats 
de l’histoire. La matière brute d’un exemplaire d’auteur, celle de ses copies, des 
publications qui s’ensuivent initie à d’autres mondes, à la rencontre de tous ceux 
qui ont, au cours de leur pèlerinage érudit, traversé le même espace littéraire 
et en ont joui avant de le céder à d’autres. Assurément, la familiarité du livre 
médiéval dépasse le plaisir physique – le toucher de la reliure, du parchemin, 
vélin, papier, et la vision des couleurs sur chaque page : elle introduit aux sociétés 
de tous les visiteurs précédents. Les pages qui suivent suggèrent – modestement, 
d’arpenter un livre des ixe‑xe siècles et d’y retrouver la compagnie d’un auteur et 
de ses lecteurs. Elles introduisent en somme à une promenade entre un auteur, 
Haimon d’Auxerre, et ses redécouvreurs d’une très longue histoire, mais, plus 
gravement, à un éloge du travail d’édition, trop souvent méprisé.



638

L’objet de l’étude, un manuscrit de Berne, m’était apparu il y a longtemps 
comme un document-clef pour comprendre l’histoire primitive du commentaire 
de Haimon d’Auxerre sur le livre de l’Apocalypse. Le livre, composé de 90 feuillets, 
contient aujourd’hui des commentaires des prophètes Joël et Amos et de 
l’Apocalypse, copiés au ixe et au xe siècle, tous trois incomplets et dépourvus de 
titres contemporains, donc anonymes ou tout au moins acéphales. La provenance 
de l’ouvrage pourrait être simple à établir. Il est entré probablement dans la 
bibliothèque de Berne à la suite de la cession de l’ensemble de la bibliothèque 
de Jacques Bongars (1554‑1612) 1. Bongars avait acheté une partie des livres de 
Pierre Daniel († 1604) et un lot important de ceux de Jacques Cujas († 1605). Il 
opérait ainsi sur le même terrain de chasse que ces deux savants et, avec lui, Paul 
Petau et Pierre Pithou : tous avaient tiré profit des dévastations commises par la 
soldatesque dans les bibliothèques de l’Orléanais et de la Bourgogne et avaient 
ainsi recouvré des livres volés ou acquis çà et là, en particulier dans les fonds de 
Fleury, Micy, Orléans et Auxerre. Par voie testamentaire, Jacques Bongars avait 
légué sa bibliothèque au fils d’un banquier ami, à charge pour lui de la mettre 
« à la disposition d’un public choisi » : Jacob Graviseth, désolé de renoncer à une 
charge si familière, tarda longtemps à exécuter les volontés dernières de Bongars : 
il y consentit enfin en 1632. C’est alors que Samuel Hortin, savant professeur 
et pasteur, fut chargé de convoyer la bibliothèque jusqu’à Berne, en devint le 
premier conservateur et rédigea le premier inventaire de la « Bongarsiana » ainsi 
créée. Dans la deuxième Classe de son catalogue, sous les « libri anônimi », 
Hortin mentionne sous la cote I.24 une Expositio in Apocalypsin de format 
in‑quarto 2. Il ne donne pas davantage de détails, tant et si bien qu’en lisant 
quelques lignes plus bas, dans la même catégorie des livres anonymes, la mention 
d’extraits des Prophètes, livre acéphale, on est en droit de se demander s’il ne 
s’agit pas du manuscrit Bern, Burgerbibliothek, 51 (dorénavant, BB 51). À cela 
près que Hortin ajoute dans cette notice que « suivent dans le même ouvrage 
des litanies » 3, invisibles aujourd’hui ; cela porte ainsi à revenir à la description 
précédente. Plus tard, le bibliothécaire Marquard Wild a réalisé un deuxième 
catalogue sur ordre de la Bibliothekskommission érigée en 1693. Il a travaillé avec 
plus de soin que Hortin, a constaté que le livre était formé de deux ensembles 
d’exégèse biblique. Il a vu que le premier cahier s’ouvrait sur un commentaire 

1	 Sur Jacques Bongars, qu’il suffise ici de renvoyer à l’excellente notice écrite en 1983 par Christoph 
von  Steiger  : <www.ub.unibe.ch/content/bibliotheken_sammlungen/sondersammlungen/ 
bongarsiana/e3000/index_ger.html>.

2	 S. Hortin, Clavis Bibliothecae Bongarsianae, Bern, 1632, p. 10, au no I des άνώνημί sous la 
cote I.24 = « Expositio in Apocalypsin ».

3	 Ibid., au no V des Libri άνώνημί  : « Exceptiones ex Prophetis  : Excerpta  : liber άκεφαλος. 
Sequuntur in eodem Litaniæ ».

http://www.ub.unibe.ch/
http://www.ub.unibe.ch/


639

guy lobrichon     L’historien face à l’édition critique

de Joël ; il n’a pas regardé plus avant le contenu de ce cahier et n’a pas réalisé la 
présence d’un fragment de commentaire sur Amos. Il est passé au second cahier 
qu’il a correctement identifié comme un commentaire acéphale de l’Apocalypse. 
Il n’a pas poussé l’enquête jusqu’à percer l’anonymat des auteurs en cause ; il ne 
cherchait pas non plus à les situer dans le temps, ni même à dater l’écriture des 
deux parties qu’il avait repérées 4. Nous voici donc ramenés à l’hypothèse de la 
deuxième notice établie par le bon pasteur Hortin : celui-ci pourrait avoir vu plus 
juste qu’on n’a cru en décrivant une collection d’exégèse biblique. L’absence des 
« litanies » signalées en 1632 signifierait qu’on a amputé l’ensemble entre 1632 
et 1697. L’actuel responsable des manuscrits à la Bibliothèque de la Bourgeoisie, 
Florian Mittenhauer, juge très justement qu’à cette date de 1697, le manuscrit 
BB 51 était sûrement dans son état actuel. Tout serait simple si l’on ne lisait 
sur le dos de la reliure un titre fourre-tout : dans les dernières décennies du 
xviie siècle, un bibliothécaire anonyme et d’esprit peu synthétique a décrit le 
contenu comme un amalgame de « textes bibliques et théologiques, historiques 
et sur les saints ». Des reclassements ont eu lieu alors dans la bibliothèque ; 
nombre de manuscrits et peut-être aussi des imprimés semblent avoir reçu de 
nouvelles reliures sur lesquelles on a écrit les nouvelles cotes. Sans préjuger des 
pratiques bibliothéconomiques dans les cantons de la Confédération helvétique, 
ne peut-on imaginer qu’avant une ultime remise en ordre dans la seconde moitié 
du xviie siècle, le volume rassemblait sous une même reliure ou dans un même 
carton, soit quatre pièces, soit deux ? Un lecteur pouvait en identifier la première 
partie comme des « commentaires bibliques et des ouvrages théologiques », 
sans pour autant distinguer deux catégories qui fusionnaient aisément dans 
l’esprit d’un homme du xviie siècle, en pays réformé tout autant que les zones 
catholiques ? Il découvrait ensuite une collection historique (chronique ?) et des 
passions ou vies de saints ou parties de légendier : ce contenu, le pasteur Hortin 
l’aurait qualifié de « litanies » et, quelque temps après, un secrétaire à peine plus 
sensible à la rigueur taxinomique des liturgistes et hagiographes l’aura versé dans 
la fosse commune d’une histoire encombrée de vies de saints, à moins que, autre 
hypothèse, histoire et hagiographie n’aient formé pour lui un tout indifférencié, 
à l’instar d’une matière « biblico-théologique » 5.

4	 M.  Wild mentionne un «  Comentarius in Prophetam Ioel, mutilus in fine. Item expositio in 
Apocalypsin, deficit initium » (voir Catalogus Bibliothecae Bernensis, Bern, 1697 = BB A 4.1, 
fol. 11r) ; la description ne peut cette fois-ci convenir qu’au ms BB 51. Sur le travail de M. Wild, 
voir H.  Bloesch, Die Stadt- und Hochschulbibliothek Bern. Erinnerung an ihr 400  jähriges 
Bestehen und an die Schenkung der Bongarsiana im Jahr 1632, Bern, G. Grunau, 1932, p. 18‑19.

5	 « Quaedam Biblica et theol<ogica>, Historica atque de Sanctis » ; sur la bibliothéconomie de 
l’époque, il faudrait poursuivre l’enquête à travers la série impressionnante des catalogues 
de Berne, signalés sur le site <www.ub.unibe.ch/content/bibliotheken_sammlungen/
sondersammlungen/bongarsiana/anhang/index_ger.html> 

www.ub.unibe.ch
www.ub.unibe.ch


640

L’histoire du manuscrit paraît en tout cas stabilisée depuis la fin du xviie siècle. 
En 1875, Hermann Hagen n’en dit guère davantage que Wild : dans son 
catalogue des manuscrits de la bibliothèque de Berne, pourtant très remarquable, 
il mentionne à propos du manuscrit (coté désormais sous le numéro 51) deux 
parties anonymes, un commentaire sur Joël incomplet de la fin et le commentaire 
sur l’Apocalypse amputé du début ; il procure pour chacun de ces textes incipit 
et explicit. Il avance néanmoins une information importante sur la datation des 
deux textes : le commentaire sur Joël aurait été copié au xie siècle et celui sur 
l’Apocalypse au xe 6. Prudent, Hagen ne révèle rien de l’histoire du manuscrit ; 
de sa composition matérielle, il signale seulement que les trois premiers cahiers 
de la seconde partie ont disparu. Depuis lors, la collecte gigantesque menée par 
Friedrich Stegmüller a permis d’identifier les commentaires rapportés dans le 
manuscrit BB 51 avec des œuvres attribuées dans la Patrologia latina à Haimon 
d’Halberstadt, un auteur dont la tradition savante depuis le début du xxe siècle 
a rectifié l’origine, en y reconnaissant un moine de Saint-Germain d’Auxerre. 
En 1962, l’historien de l’art Otto Homburger demeurait cependant sur la réserve 
dans le catalogue des manuscrits à peinture pré-carolingiens et carolingiens 
conservés à Berne : dans la foulée de Stegmüller, il reconnaissait trois portions 
de commentaires, mais se gardait de rompre leur anonymat. Avouons-le, ce 
bref parcours sur l’histoire du manuscrit BB 51 ne résout qu’une mince part 
des questions qui agitent l’historien. L’une d’elles remonte sans cesse à l’esprit : 
qu’est-ce que ce manuscrit 51 de Berne apporte de plus à ce que nous savons 
tous déjà ? En d’autres termes, est-il, oui ou non, un témoin important pour 
la tradition de Haimon ? Mérite-t-il en somme mieux qu’une considération 
distante ? Je suggère que les informations sur lui manquent de précision et que, 
sans une étude fouillée, nous sommes condamnés à ressasser l’aporie. Peut-
être convient-il alors, pour avancer, de concentrer maintenant le regard sur la 
matière physique de ce livre, et, de là, tout particulièrement sur le commentaire 
de l’Apocalypse qu’il contient, afin de le passer au crible d’une critique textuelle, 
inévitable aujourd’hui autant qu’indispensable.

DESCRIPTION MATÉRIELLE

Le manuscrit de Berne, Burgerbibliothek 51 est formé de deux parties. 
La première, à l’origine un quaternion, est réduite aujourd’hui à un ternion 

6	 H. Hagen, Catalogus codicum Bernensium (Bibliotheca Bongarsiana), Bern, B.‑F. Haller, 1875, 
p. 78  ; il est le premier à signaler au fol. 90v la présence d’un dessin où il a cru voir une 
femme tenant un chien (« figura feminae canem ducentis »). Sur ce dessin, voir infra et Otto 
Homburger, Die illustrierten Handschriften der Burgerbibliothek Bern. Die vorkarolingischen 
und karolingischen Handschriften, Bern, Burgerbibliothek, 1962, p. 167‑168.



641

guy lobrichon     L’historien face à l’édition critique

(fol. 1‑6) : il a été amputé d’un bifolio central qui manquait sans doute en 1697, 
lorsque Marquard Wildt a publié son inventaire de la Bibliothèque de la 
Bourgeoisie. Il contient deux extraits de commentaires sur deux petits Prophètes 
de l’Ancien Testament : du début d’un commentaire sur le livre de Joël, on passe 
abruptement à un fragment d’exposition sur Amos 7, deux textes d’attribution 
discutée : Dominique Iogna-Prat a jugé « probable » la paternité haimonienne 
des expositions sur Joël et Amos tandis que Sumi Shimahara s’est montrée plus 
circonspecte 8. Cette partie a été datée résolument du xe siècle. La deuxième 
partie (fol. 7‑90) est constituée de onze cahiers signés de IIII à XIIII ; ont donc 
disparu trois cahiers qui manquaient déjà en 1697. On y lit le commentaire sur 
l’Apocalypse dont l’attribution à Haimon n’est pas contestée. Cette œuvre, privée 
de la préface et des premiers chapitres du Livre I, débute abruptement avec 
l’exégèse d’Apocalypse 3, 15 et se poursuit normalement jusqu’à la fin. Depuis 
Hagen, on tient que cette partie a été copiée antérieurement à la première : elle 
daterait du xe siècle et c’est pourquoi Bernhard Bischoff a exclu Bern BB 51 de sa 
liste des manuscrits du ixe siècle, sans toutefois l’éliminer de ses notes destinées 
à la publication 9. 

Pourtant, les deux parties de Bern BB 51 proviennent soit de deux ateliers 
très proches dont l’un reproduit les prescriptions de l’autre, soit du même 
atelier ; la seconde solution s’impose et c’était déjà l’avis d’Otto Homburger 
qui reproduisait une expertise de Bernhard Bischoff. Les dimensions identiques 
du premier cahier et des suivants (356x305 mm) portent à croire qu’ils tous ont 
été conçus pour être reliés ensemble ; ils appartiennent de toute évidence à une 
série, mais rien ne prouve encore qu’il en était ainsi au temps de leur confection. 
Plus important, le texte à copier dans les deux manuscrits a été disposé suivant 

7	 Folios 1ra-3vb : Expositio sur Ioel 1, 1-3, 7 (éd. PL, 117, 97D-105D), puis fol. 4ra-6vb : Expositio 
sur Am 3, 3-7, 2 (éd. PL, 117, col. 111B‑118D).

8	 Commentaires sur Joël et Amos, éd.  PL,  117, col.  97D-105D et 111B-118D  ; F.  Stegmüller, 
Repertorium biblicum medii aevi, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas/
Instituto Francisco Suárez, 1951, t. III, p. 14, 18 ; Otto Homburger, Die illustrierten Handschriften, 
op. cit. ; D. Iogna-Prat, dans D. Iogna-Prat, C. Jeudy, G. Lobrichon (dir.), L’École carolingienne 
d’Auxerre, Paris, Beauchesne, 1991, p. 159. Pour Sumi Shimahara, les commentaires sur Joël 
et Amos édités dans la PL, 117 sont inauthentiques, ce sont les textes édités dans la Maxima 
bibliotheca veterum patrum de Marguerin de la Bigne (tome 16) qui donnent, sous le nom de 
Remi, les expositions d’Haymon sur Joël et Amos ; voir S. Shimahara, Exégèse et politique 
dans l’œuvre de Haymon d’Auxerre, thèse soutenue le 20 novembre 2006 à l’Université Paris-
Sorbonne, dir. Fr. Dolbeau et M. Sot ; un résumé dans Bulletin du centre d’études médiévales 
d’Auxerre, BUCEMA [En ligne], 11, 2007, mis en ligne le 08 juin 2007 ; voir <cem.revues.org/
index1081.html>.

9	 B.  Bischoff, Kataloge der festländischen Handschriften des neunten Jahrhunderts (mit 
Ausnahme der wisigotischen), t. I, Aachen-Lambach, Wiesbaden, Harrassowitz, 1998, p. 105. 
Voir aussi H.  Hagen, Catalogus codicum Bernensium, op.  cit., p.  78  ; O.  Homburger, Die 
illustrierten Handschriften, op. cit., p. 167.

http://cem.revues.org/index1081.html
http://cem.revues.org/index1081.html


642

le même modèle : de part et d’autre, une même justification (245x210 mm), 
deux colonnes d’un nombre égal de lignes (34 dans le cahier I, 33 à 34 selon les 
feuillets dans les cahiers du second manuscrit). Le tout aboutit à un format de 
type carré, qu’on rencontre parfois dans le haut Moyen Âge et plus précisément 
au ixe siècle. Ce format a intrigué les savants 10. Les chefs des rares ateliers qui 
produisent ce type de livres au ixe siècle pourraient l’avoir réservé à des œuvres 
de qualité, à des ouvrages soit de Pères renommés et d’autorité vénérée, soit de 
contemporains particulièrement en vue dans la région d’exécution. L’ampleur 
des marges dans les deux parties confirmerait l’observation : une telle mise en 
page est réservée tantôt à des manuscrits scolaires où le maître pourra disposer 
des gloses, tantôt à des livres de luxe ou contenant des œuvres remarquables par 
leur caractère magistral. Or les écrits réunis dans le manuscrit BB 51 émanent 
d’auteurs assurément du ixe siècle, à qui l’on a voulu garantir des conditions 
honorables de diffusion.

Les écritures présentent de part et d’autre des caractères graphiques très 
voisins. Deux – peut-être trois – copistes se sont succédé pour la transcription 
du commentaire sur l’Apocalypse, sur un parchemin de qualité, fort bien 
apprêté. Leurs mains sont fermes, élégantes : chacun a posé les lettres de façon 
très verticale et dans un ruban d’écriture rectiligne, avec grande attention, 
quoiqu’il ait commis des erreurs ou que l’exemplaire d’origine soit mal 
lisible. Un correcteur, contemporain, a ensuite vérifié le texte et apposé des 
rectifications soit interlinéaires (signalées par un point au lieu d’insertion, le 
mot ou la portion de mot qui manque étant copié au dessus de la ligne de 
texte), soit en marge pour les restitutions de portions oubliées. Il détient une 
expérience qui manquait aux copistes. Alors que ceux-ci, plus jeunes, semblent 
avoir égaré les marques de fabrique d’un atelier distinctif et s’installent dans un 
vocabulaire graphique indifférencié, dénué notamment de ligatures, il maintient 
certains traits morphologiques des écritures usitées en France moyenne dans le 
troisième quart ou tout au moins la seconde moitié du ixe siècle 11 ; il montre 
de surcroît un souci singulier du détail, allant jusqu’à rectifier l’ordre de deux 
mots intervertis 12. Le manuscrit qui en résulte arbore le bel aspect de règle 
dans un scriptorium expérimenté. La première partie (cahier I) est plus récente. 

10	 Après Bernhard Bischoff, par exemple C.  Coupry, «  Le groupe de manuscrits d’Heliseus. 
Étude paléographique », dans D. Iogna-Prat et al., L’École Carolingienne d’Auxerre, op. cit., 
p. 72.

11	 Voir D. Iogna-Prat et al., L’École carolingienne d’Auxerre, op. cit., p. 59-91. Je compte au crédit 
du correcteur l’utilisation du a semi-oncial à tête aplatie (cf. description infra, p. 645-646)

12	 Au fol. 36va (voir éd. PL, 117, col. 1076B), le correcteur a rectifié – par souci du bon cursus, 
« hanc sententiam pauli » en « hanc pauli sententiam » (avec signe ./ au dessus des deux 
mots à intervertir).



643

guy lobrichon     L’historien face à l’édition critique

Il m’apparaît cependant invraisemblable de la situer dans une campagne de copie 
très postérieure à celle du commentaire de l’Apocalypse, et plus encore étonnant 
de la repousser au-delà du milieu du xe siècle. Quoiqu’il soit impossible de relier 
Berne BB 51 à l’atelier auxerrois, les deux ensembles du manuscrit ont vu le jour 
probablement autour de 900 dans la région de la Loire moyenne ou le nord de 
la Bourgogne, dans un triangle que j’imagine circonscrit entre Orléans, Paris, 
Sens et Auxerre 13.

UN OUTIL DE COMMUNICATION

La qualité du manuscrit bernois éclate aux yeux. Elle découle du grand effort 
d’acculturation qui s’est fait jour dans les royaumes francs depuis la fin du 
viiie siècle. Il ne s’agit plus seulement de la mise au point d’une belle écriture, 
la minuscule caroline, mais bel et bien d’un nouveau mode de communication 
entre le monde privilégié des savants et les élites carolingiennes. Le mérite 
en revient à la génération des maîtres exégètes qui gravitent dans la cour de 
Charlemagne, sous inspiration probable d’Alcuin et en pleine conformité aux 
règles édictées dans l’Epistola de litteris colendis et l’Admonitio generalis de 789 14. 
Durant les règnes de Charlemagne et de Louis le Pieux, les encyclopédistes et les 
commentateurs de la Bible ont fabriqué les fers de lance de la nouvelle société. 
Ils se sont affranchis des pesanteurs d’une langue trop savante qui nuisait à leur 
dessein de communication, s’entendent pour écrire une même langue, audible 
d’une extrémité à l’autre de l’empire et parlent probablement de même, assurés 
ainsi d’être entendus et lus dans les cercles du pouvoir 15. La génération qui 
suit, celle de Raban Maur et de Haimon d’Auxerre, poursuit le travail. Elle 
demeure persuadée que le discours moderne faciliterait la diffusion de la Bible 
et de la pensée scolaire et leur réception dans l’aile militante du monachisme, 
sinon dans les cercles de l’aristocratie laïque auxquels elle destine certains de 
ses ouvrages. Elle n’a pas tardé à constater que « le lien avec le souverain semble 
distendu, voire rompu » 16. Un maître tel que Haimon d’Auxerre, qui affecte une 
claire indifférence aux anciennes stratégies de la distinction sociale et politique, 

13	 On pourrait rapprocher la deuxième partie du manuscrit BB 51 au Martianus Cappella de 
Bern BB 56 (fol. 7-110, de la première moitié du xe siècle selon B. Bischoff, Kataloge der 
festländischen Handschriften, op. cit., p. 106), à Bern BB 344 (« wahrscheinlich Auxerre […], 
IX. Jh., Ende (IX-/X. Jh.) », ibid.).

14	 S. Shimahara, « L’exégèse biblique et les élites : qui sont les recteurs de l’Église à l’époque 
carolingienne  ?  », dans F.  Bougard, R.  Le  Jan, R.  McKitterick  (dir.), La Culture du haut 
Moyen Âge. Une question d’élites ?, Turnhout, Brepols, 2009, p. 201-217, ici p. 205.

15	 Sur tout cela, voir les contributions rassemblées dans La Culture du haut Moyen Âge, 
op. cit.

16	 S. Shimahara, « L’exégèse biblique et les élites », art. cit., p. 210.



644

coule sa pensée résolument dans un stylus simplex, celui que saint Jérôme avait 
déjà reconnu dans les livres de la Bible et avait choisi en conséquence pour 
ses traductions de l’hébreu et du grec vers le latin. Dans son Commentaire 
de l’Apocalypse ou ses autres expositions bibliques, Haimon use d’une forme 
moderne de la langue latine, assouplie afin de faciliter son emploi passe-partout 
à travers l’empire carolingien. On comprend ainsi le succès étonnant de ses 
œuvres, leur réception immédiate et leur diffusion continue non seulement 
dans le siècle qui suit, mais aussi jusqu’en plein xvie siècle 17.

LA MISE EN TEXTE DE L’EXÉGÈSE

Le contenu du manuscrit 51 de Berne délivre en effet, à lui seul, un témoignage 
intéressant sur le travail d’un auteur et celui de ses relecteurs. Les deux ensembles 
identifiés dans le manuscrit ordonnent dans une succession claire les livres de 
Joël, d’Amos et de l’Apocalypse. On sait que les deux prophéties de Joël et Amos 
se suivent dans toutes les bibles occidentales, bien avant le ixe siècle. Elles ne 
circulent pas normalement hors de l’ensemble des douze petits Prophètes ; 
elles appartenaient donc à un corpus plus large, attesté dès saint Jérôme. Libre 
maintenant à chacun de juger fortuite leur proximité avec le commentaire 
de l’Apocalypse, à la condition d’admettre que tous ces textes sont des « écrits 
relevant du genre de la prophétie », ce que rappelle Haimon dans la préface 
disparue. Le chef de l’atelier qui a réalisé les copies des trois commentaires en 
cause ne pouvait rien ignorer de leur nature ; leur parenté ne faisait nul doute. 
Les trois fragments subsistants de ce corpus, on l’a vu, bénéficient d’une mise en 
page peu ordinaire pour des auteurs récents (au cours du xe siècle, la tendance 
va à réduire l’espace du texte au modèle simple d’une colonne à longues lignes). 
On aura donc voulu confectionner un petit corpus d’exégèse moderne sur les 
prophéties de l’Ancien et du Nouveau Testament. La réalisation d’une telle 
édition ne contraint nullement à ranger les œuvres ainsi rassemblées sous la 
bannière d’un seul et unique auteur ; force est en revanche de considérer que les 
savants du demi-siècle qui a suivi les ont tenus pour apparentés. L’historien ne 
peut écarter ce fait d’un geste trop facile. 

Aussitôt plusieurs questions surgissent. La première est celle de la version 
utilisée pour le texte biblique 18. Idéalement, les maîtres carolingiens devraient 

17	 Voir ainsi le site «  Carindex  » de Burton Van Name Edwards  ; D.  Iogna-Prat, «  L’œuvre 
d’Haymon d’Auxerre. État de la question », dans D. Iogna-Prat et al., L’École carolingienne 
d’Auxerre, op. cit., p. 157‑179.

18	 On rappelle ici que les collaborateurs de Migne semblent avoir parfois cherché à normaliser 
les citations bibliques sur le modèle de la Bible clémentine, établie à la fin du xvie siècle. Il 
faut donc en général se reporter aux lemmes des manuscrits plutôt qu’à ceux de la Patrologia 



645

guy lobrichon     L’historien face à l’édition critique

suivre la version « alcuinienne » de la Vulgate. Or les commentateurs copiés 
dans le manuscrit de Berne BB 51 ne se conforment pas à la version des grandes 
copies réalisées à Tours pour l’entourage de Charles le Chauve et encore moins 
à celle des premières grandes bibles produite sous Alcuin comme celle de Saint-
Gall (Stiftsbibliothek 75, datée d’environ 802). Haimon coule son commentaire 
de l’Apocalypse dans un texte mixte. Il suit en Apc 5, 14 ( adorauerunt uiuentem 
in saecula saeculorum), la version africaine (dite « C » par les spécialistes) que le 
continent a héritée de Primasius 19 : l’un des maîtres à penser d’Alcuin, Bède le 
Vénérable, ignorait cette version, mais Haimon l’adopte parce qu’elle lui a été 
soufflée par le très continental Ambroise Autpert, le moine franc qui est son 
inspirateur. Par ailleurs, il reçoit des leçons spécifiques à l’enseignement de ce 
géant oublié qu’était Tyconius 20. Cela trahit les décisions du commentateur 
carolingien qui prend parti en adhérant à telle tradition intellectuelle plutôt 
qu’à d’autres ; cela condamne aussi l’insouciance des éditeurs d’aujourd’hui 
vis-à-vis des textes bibliques en usage au ixe siècle. 

Les auteurs carolingiens sont de surcroît attentifs à distinguer visuellement 
le lemme biblique et l’exégèse qui en procure l’interprétation. Les copistes du 
Commentaire de l’Apocalypse signalent le texte-source dans la marge par un 
double « s » formant une sorte de guillemets qu’on rencontre très fréquemment 
dans les livres exégétiques depuis le ixe siècle ; leurs successeurs simplifient le 
signal en le réduisant à un « s » unique. Les scribes d’autres copies portent le 
verset en rubrique, parfois associent capitales et signe « ss » en marge 21. Dans 
tous les cas, les yeux du lecteur sont pilotés : une séparation limpide s’impose 
entre un texte et un para-texte, entre l’Écriture et le commentaire, jusqu’alors 
maintenus en fusion par la vertu de l’auteur, son autorité personnelle et le rôle 
public qui lui était attribué et confirmé dans l’Église. Cette pratique nouvelle 
comporte un effet dangereux, puisqu’elle peut conduire certains à rectifier la 
leçon biblique lors de la copie ou de la relecture, à l’encontre des décisions 
primitives de l’auteur.

latina. On sait toutefois que l’édition du commentaire de Haimon sur l’Apocalypse dans la 
Patrologie latine (PL, 117) reproduit fidèlement celle de Gottfried Hittorp, publiée à Cologne 
en 1531.

19	 Voir Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bible nach Petrus Sabatier neu gesammelt 
und herausgegeben von der Erzabtei Beuron unter die Leitung von Roger Gryson. 26/2 : 
Apocalypsis Iohannis, herausgegeben von Roger Gryson, Fasc.  1-2, Einleitung, Freiburg, 
Herder, 2000.

20	 Roger Gryson vient de restaurer définitivement la place de choix que Tyconius méritait  : 
Tyconii Afri Expositio Apocalypseos, éd.  R.  Gryson, Turnhout, Brepols, coll.  «  Corpus 
Christianorum, Continuatio Mediaevalis », CVIIA, 2011.

21	 Par exemple Reims, BM, 125, xe siècle, prov. Saint-Thierry, à partir d’Apc 4, 9, fol. 69v.



646

Il est curieux qu’arrivé à la copie d’Apocalypse 9, 2-3 et en ce lieu seulement, 
le copiste du manuscrit bernois ait choisi de porter certains lemmes du texte-
source en capitales. Il a parfaitement compris l’importance de ce passage pour 
le commentateur et pointe ainsi une leçon essentielle : il importe de distinguer 
l’incontestable perversité des prétendus docteurs hérétiques du temps présent 
et les agissements à venir des suppôts de l’Antéchrist : Gottschalk d’Orbais et 
ses comparses ne risquent pas de faire de miracles comme feront les hommes de 
l’Antéchrist 22. L’artifice graphique souligne efficacement aux yeux du lecteur 
des années 900 l’inanité d’une confusion entre le présent historique et le futur 
eschatologique. Il y a mieux. En dehors de multiples marques de « Nota », 
appelant à mémoriser certaines sentences fortes du commentateur, un lecteur 
anonyme, à l’évidence contemporain de la copie ou de peu postérieur à celle-
ci 23, a ponctué les marges du commentaire en y semant des mentions intrigantes. 
Otto Homburger avait mentionné ces signes, « DM » et « FT », et rapportait 
l’interprétation que Bernhard Bischoff lui avait suggérée. L’abréviation 
« DM » signifierait « Da Memoriae » ( « confie à ta mémoire »), tandis que 
« FT » s’interpréterait « Firmiter Tenendum » (« à professer fermement ») 24. Le 
commentaire se métamorphose alors : chacun peut le lire dans sa continuité ou 
sélectionner des pensées dotées chacune d’une cote de valeur. Le lecteur amorce 
ainsi la mutation du commentaire en un recueil de sentences, par extraction de 
morceaux choisis qu’il devient facile de canaliser vers des gloses bibliques ou des 
florilèges. Un travail préparatoire dont les maîtres de la fin du xie et du xiie siècle 
feront la matière et le meilleur de leur enseignement.

DU BON USAGE DE LA CRITIQUE TEXTUELLE

On ne peut plus relier avec certitude BB 51 au monastère Saint-Germain 
d’Auxerre où Haimon a enseigné Heiric, ni même à l’Auxerrois. Sa contribution 
à une nouvelle édition des commentaires de Haimon – y compris celui sur 
l’Apocalypse, s’en trouverait facilement dépréciée. Pourtant il appartient à 
l’aire d’influence auxerroise, dont la vitalité au ixe siècle est depuis longtemps 
reconnue, grâce au témoignage des échanges entre les maîtres, entre ceux-ci 
et les détenteurs du pouvoir, grâce également à la morphologie si particulière 
des écritures et des livres manuscrits de la région. Il fait en outre bonne figure 
lorsqu’on en compare le texte à celui de Hittorp publié en 1529 et 1531 et, 

22	 Feuillet 27va : voir éd. PL, 117, col. 1052.
23	 La forme du F se retrouve fréquemment dans la première main (par exemple, 54va, 2 lignes 

avant la fin).
24	 « DM » : 18va, 21rb, 21vb, 22rb, 24ra, 29ra, 31rb, 32ra, 33ra, 34ra, etc. « FT » : 19ra, 20ra, 

22ra, 22va, 23ra, 24rb, 25ra, 27va, etc.



647

guy lobrichon     L’historien face à l’édition critique

de ce fait, à l’édition de Migne 25. Il l’améliore parfois. Encore faudrait-il 
le comparer attentivement au texte de sept autres manuscrits primitifs du 
même commentaire 26. Faut-il céder pour autant devant cette abondance et 
privilégier les témoins les plus anciens ? Quiconque s’est frotté à l’édition 
critique d’une œuvre médiévale aussi bien qu’antique sait se défier d’une 
pareille crédulité : des copies modernes peuvent être beaucoup plus correctes 
qu’un manuscrit contemporain du ixe siècle. Devrait-on se fier alors aux 
copies les plus proches géographiquement du lieu de composition ? Erreur 
aussi, parce que la mémoire de Haimon n’a pas obnubilé très longtemps ses 
frères et ses lecteurs dans l’abbaye dont il fut moine et sans doute encore moins 
dans la cité d’Auxerre et les obituaires locaux et régionaux. Les nouveaux 
ordres religieux du xiie siècle pourraient avoir joué un rôle éminent dans la 
restauration de la culture carolingienne, alors même que le décollage de la 
culture scolaire et le triomphe de la Glose avec son apparat moderne noyait 
dans la brume les apports du ixe siècle – sauf pour quelques minces parties de 
la Bible. C’est ainsi qu’un florilège compilé dans une abbaye cistercienne au 
troisième quart du xiie siècle réunit des extraits du commentaire de Haimon 
dont la grande qualité textuelle, à peine entachée par des abrègements, ne 
laisse de surprendre 27. Dans tous les cas, l’histoire des lectures, des usages et 
des réemplois redevient un outil de l’édition critique : elle rappelle en effet que 
toute œuvre médiévale est restée vivante, que sa vie n’a fait que recommencer 
lorsque son auteur l’a abandonnée.

25	 Un exemple suffit : dans une adresse à chacun des ordines, l’édition donne « Continentibus 
vero : Beati qui post licitum nuptiarum, sectantes continentiam, internumerari contenditis 
his de quibus merito dicitur “Virgines enim sunt” […] » (éd. PL, 117, col. 1068C). La copie 
de Berne BB 51 dit mieux, au fol. 33vb : « Continentibus vero Beati estis, qui post licitum 
nuptiarum consortium sectantes continentiam, inter eos commemorari contendistis, de 
quibus merito dicitur “Virgines enim sunt” ».

26	 D’après une liste établie par Burton Van Name Edwards, les témoins anciens du commentaire 
de Haimon sur l’Apocalypse écrits au ixe siècle ou dans les deux premiers tiers du xe siècle 
sont particulièrement fournis : on en compte sept, plus le commentaire de Bern BB 51. Ce 
sont les manuscrits suivants : Berlin, Staatsbibliothek-Preussischer Kulturbesitz lat. Fol. 691 
(ixe-xe  siècle), fol.  77-154  ; London, British Library Harley  3026 (xe  siècle)  ; Montpellier, 
École de Médecine H.77 (ixe-xe siècle), fol. 66v-175r ; Paris, BnF, lat. 2185 (xe siècle, Corbie), 
fol. 94-205  ; Troyes, BM 728 (ixe siècle)  ; Valenciennes, BM 92 (ixe siècle, Saint-Amand ), 
fol. 1-201 ; Vaticano, Biblioteca Apostolica Archivio S. Pietro C.137 (début xe siècle). À ces 
sept manuscrits, il faudrait ajouter sans doute celui de Paris, BnF, n.a.l.  1453 (971-994), 
parce qu’il provient de Cluny où il aura pu être copié d’après un apographe auxerrois. Voir 
désormais la mise à jour critique de cette liste par Marie-Hélène Jullien, Clavis scriptorum 
latinorum Medii Aevi. Auctores Galliae, 735‑987, éd. M.‑H. Jullien, Turnhout, Brepols, 2010.

27	 L’exemplaire le plus ancien est conservé à Mons, Bibliothèque centrale de l’Université 
Mons-Hainaut, ms. 62/195, dont on peut lire une description sur le site : <www.cicweb.be/
fr/manuscrit.php?id=1209&idi=35>.

http://www.cicweb.be/fr/manuscrit.php?id=1209&idi=35
http://www.cicweb.be/fr/manuscrit.php?id=1209&idi=35


648

Autant le dire, l’examen des écrits anciens ne saurait être réduit au dialogue 
entre le lecteur du xxie siècle et un auteur. Le danger pour l’historien réside dans 
sa propension au soliloque plutôt que d’entrer en relation. Car la construction 
de l’échange passe aussi par les autres témoins du passé, contemporains de 
l’auteur et aussi leurs héritiers dans le moyen et le long terme. Les bribes 
arrachées au manuscrit 51 de Berne montrent le gain à tirer d’un questionnaire 
intensif auquel chacun des témoins devrait être soumis. Cela exige du recul, une 
perception des contextes successifs. L’édition critique enseigne. Non seulement 
parce qu’elle contraint le chercheur à comprendre en profondeur ce qu’il lit et 
croit interpréter, surtout parce qu’elle révèle les hésitations et perplexités des 
contemporains et de la postérité ; elle ouvre ainsi l’antichambre de la familiarité. 
Vraiment l’historien a eu tort de s’en moquer. L’aventure n’a pas moins de valeur 
que l’investissement dans les voies qu’on croyait royales, dans les dédales des 
archives. C’est l’une des leçons – et elle n’est pas légère – que certains auront 
tirée d’un long compagnonnage avec les Gestes des évêques d’Auxerre, sous l’égide 
de Michel Sot.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

649

ÉCRIRE L’HISTOIRE D’UNE ÂME AU XIIe SIÈCLE. 
 L’OTIUM AD HELWIDEM SOROREM D’HUGUES DE SOISSONS*

Cédric Giraud 
Université de Lorraine

Parmi les nombreux témoignages de l’influence qu’Augustin exerça sur le 
Moyen Âge, il faut assurément compter la littérature de confession, consacrée 
tout à la fois à l’aveu de la faute humaine et à l’exaltation du pardon divin. On 
sait bien depuis les travaux de Pierre Courcelle que l’œuvre la plus fameuse de 
l’évêque d’Hippone donna naissance à une floraison d’ouvrages plaçant l’histoire 
d’un homme sous le regard de Dieu 1. Œuvres exemplaires, sinon toujours 
personnelles, ces textes font souvent butter l’historien sur le difficile partage 
entre l’imitation d’un modèle littéraire informant une expérience humaine, 
le reflet censément fidèle d’un écrivain dévoilant ses intima cordis, la réflexion 
d’un auteur sur la société qui l’entoure 2. Une telle difficulté, qui brouille à 
bon droit les frontières académiques reçues entre histoire et littérature, revient 
à se demander de quoi ou de qui parlent ces textes. D’une personne ou d’un 
individu 3 ? D’un auteur ou d’une société ? D’une réalité connaissable en dehors 
et dont le texte serait l’émanation ou bien d’un en-soi littéraire dont le lecteur 
contemporain ne saurait sortir ?

Sans permettre de répondre à toutes ces questions théoriques, la mise au jour 
de nouveaux textes et leur lecture critique devraient aider à mieux circonscrire 
les caractères de la littérature de confession. Parmi les textes inédits, il convient 

* François Dolbeau, qui prépare l’édition de l’Otium, a bien voulu relire cet article : qu’il soit 
assuré de ma vive gratitude. Martin Morard et Patricia Stirnemann ont également apporté 
d’utiles suggestions dont je leur suis très reconnaissant.

1	 P.  Courcelle, Recherches sur les Confessions de saint Augustin, Paris, de  Boccard, 1968, 
p. 13-23 et id., Les Confessions de saint Augustin dans la tradition littéraire. Antécédents et 
postérité, Paris, Brepols, coll. « Études augustiniennes », 1963, p. 265-305 sur le xiie siècle.

2	 Sur les problèmes de définition du genre autobiographique, voir l’étude classique de 
Ph. Lejeune, Le Pacte autobiographique, Paris, Le Seuil, 1996, p. 13-46, 311‑341.

3	 Sur ce débat historiographique, voir C. Morris, The Discovery of the Individual, 1050‑1200, 
Toronto, Toronto UP, 1987, et les nuances de C.W. Bynum, « Did the Twelfth Century Discover 
the Individual? », dans Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High Middle Ages, 
Berkeley/Los Angeles/London, California UP, 1982, p. 82‑109.



650

de s’arrêter au cas de l’Otium ad Helwidem sororem d’Hugues de Soissons, 
rédigé dans le premier quart du xiie siècle. Cet ouvrage, souvent rangé parmi 
les témoignages de textes médiévaux autobiographiques, mérite attention en 
raison de son auteur et de son contenu peu commun. 

L’AUTEUR DE L’OTIUM

Le texte, comme c’est souvent le cas pour ce type de littérature, n’a connu qu’une 
faible diffusion médiévale et, hormis quelques mentions, n’a fait l’objet que de 
trois études significatives dues aux bénédictins de l’Histoire littéraire, à dom André 
Wilmart et à André Vernet 4. Dans un recueil épistolaire des premières années 
du xiiie siècle, Paris, BnF, lat. 2484, la lettre-préface a été uniquement retenue et 
encore de façon incomplète 5. De l’œuvre complète qui devait compter au moins 
six livres 6, seuls paraissent nous avoir été transmis la préface suivie de quatre 
livres, contenus dans Troyes, BM, 433, lui-même faisant partie d’un manuscrit 
médiéval aujourd’hui conservé en deux codices 7. Le manuscrit actuel, dont la 
partie qui nous intéresse a peut-être été copiée à Clairvaux dans les années 1220-
1230, renferme également des sermons de Baudoin de Ford et la lettre aux frères 
du Mont-Dieu de Guillaume de Saint-Thierry 8. Il existait cependant un autre 

4	 Histoire littéraire de la France, t.  12, Paris, V.  Palmé, 1763, p.  294-298, citée d’après 
la réimpression de la PL,  179, col.  1173-1176  ; A. Wilmart, «  Les “Loisirs” ou sentiments 
intimes d’un chancelier de France », Revue bénédictine, 51, 1939, p. 182-204 ; A. Vernet, 
« Les “Loisirs” un chanoine de Soissons, Hugues Farsit (1111‑1115) », Bulletin de la société 
nationale des antiquaires de France, Paris, 1961, p. 108-111, repris dans Études médiévales, 
Paris, Brepols, coll. « Études augustiniennes », 1981, p. 136‑137.

5	 Sur le témoin qui contient la lettre aux fol.  69rb-71rb, voir le Catalogue général des 
manuscrits latins, Paris, Bibliothèque nationale, 1940, t. 2, p. 483.

6	 A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 203, l. 308‑310.
7	 Le manuscrit était coté comme «  Q‑35  » dans le catalogue de  1472 (éd.  A.  Vernet, 

La Bibliothèque de l’abbaye de Clairvaux du xiie au xviiie siècle, Paris, Éditions du CNRS, 1979, 
t. 1, p. 242, no 1410) où il est décrit comme un seul « beau grant volume » qui correspond aux 
actuels Troyes, BM 273bis et BM 433.

8	 Je dois les précisions de provenance et de datation à l’amitié de P.  Stirnemann. Sur le 
contenu, voir A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 182 n. 4. La structure de l’œuvre 
est la suivante  : fol.  49ra-51ra  : «  Incipit prologus in libro qui dicitur ocium Ugonis ad 
Helwidem. Sorori sue karissime Helvidi, cujus habitatio castrorum locus est, Hugo frater 
Suessionensis : adnumerari videntibus Deum […] sapientie temptat derogare », fol. 51ra-
52ra  : «  Incipiunt capitula primi libri Hugonis. Capitulum  I. In paupertate et humilitate 
[…] judicio perfecte anime  », fol.  52ra-71ra  : «  Incipit primus liber ocii Hugonis ad 
Helwidem. In paupertate et humilitate jacet perfectio vite, cujus exemplum Christus. In 
Christo est spectaculum […] mansuetis repromissa est », fol. 71ra-b : « Capitula secundi 
libri. Capitulum I Conquestio de miseria sua […] XVI In verbo corporis et sanguinis Christi 
doctrina et virtus », fol. 71rb-79vb : « Incipit secundus liber. Conquestio de miseria sua. 
Hec quidem de perfecta […] intellexi vel dixi », fol. 79vb : « Incipiunt capitula tercii libri. 
I De misterio speciei sanctificati panis qui conficitur de pluribus granis […] XIIII Hic comedit 



651

cédric giraud     Écrire l’histoire d’une âm
e au x

ii e siècle

témoin médiéval de l’œuvre puisque le catalogue de la bibliothèque pontificale 
d’Avignon rédigé en 1375 mentionne le texte dans un imposant volume classé 
parmi les libri venerabilis Bede 9. Le codex s’ouvre par l’Antikeimenon de Julien 
de Tolède (680‑690), et c’est cette première œuvre qui permet de supposer la 
présence de l’Otium dans le catalogue de 1369 10. On retrouve le manuscrit dans 
l’inventaire du studium, dressé en 1423, après le décès de Benoît XIII et qui 
comprend 531 articles provenant de la bibliothèque de Peñiscola 11. Le catalogue 
de 1423 précise alors que le manuscrit a été vendu à Joan Gaucelm, connu 
par ailleurs comme sous-collecteur des dîmes du diocèse d’Elne 12. Malgré des 
sondages dans les fonds méridionaux (Elne et Perpignan) et une enquête sur 
la tradition manuscrite de l’Antikeimenon, il n’a pas été possible de retrouver 
ce témoin du texte 13. Par ailleurs, le texte était également présent à Beinwill en 
Suisse vers 1200, dans le fonds de la cathédrale d’Aix à la fin du xive siècle et à la 
chartreuse de Montrieux 14.

Le premier problème, d’attribution, semble a priori plutôt simple à régler 
puisque l’auteur de l’Otium a pris soin de faire figurer son nom en tête de 
la lettre qui sert de préface à son œuvre 15. Il s’y nomme « Hugues frère de 
Soissons », ce qui signifie que nous avons à faire à un régulier appartenant à l’un 

carnes agni  », fol.  79vb-88ra  : «  Incipit tercius liber de mysterio speciei sanctificati 
panis qui conficitur de pluribus granis. Ecce jam tercius annus […] potest liberare nos », 
fol. 88ra-va : « Capitula libri quarti. I De luce eterna que procedit ab eterno Patre et Filio 
[…] XXXIIII De sancta Trinitate in cujus cognitione tingimur et ab omni sorde abluimur », 
fol. 88va-106vb : «  Incipit liber quartus. De luce eterna que procedit ab eterno Patre et 
Filio. Quia Dei gratia […] consputus et colaphizatus ».

9	 F. Ehrle, Historia bibliothecae Romanorum pontificum tum Bonifatianae tum Avenionensis, 
t.  1, Roma, 1890, p.  481, no  342  : «  Item in volumine signato per V anticimenon, idest 
contrarietates verborum novi et veteris testamenti […] Hugo de suo ocio ad sororem 
suam ».

10	 Ibid., p. 384, no 1302 : « Item liber Anticimenon, cum multis aliis in eodem volumine cooperto 
postibus sine pelle, qui incipit in secundo folio : quando, et finit in penultimo folio : ob » 
avec la note 400 : « Sitne scriptum posterius cod. 455 bibliothecae Trecensis ? », dont la cote 
est erronée, mais qui a peut-être mis dom Wilmart sur la trace de Troyes 433.

11	 M.-H. Jullien de Pomerol, J. Monfrin, La Bibliothèque pontificale à Avignon et à Peñiscola 
pendant le Grand Schisme d’Occident et sa dispersion. Inventaires et concordances, Rome, 
École française de Rome, 1991, t. 2, p. 669, no 300.

12	 Ibid., ad no 300.
13	 M.C.  Díaz y Díaz, Index scriptorum latinorum medii aevi Hispanorum, Salamanca, 

Universidad de Salamanca, 1958, p.  78, no  273 et A.  Robles Sierra, «  Prolegómenos a la 
edición crítica del Antikeimenon de Julián de Toledo », Analecta sacra Tarraconensia, 42, 
1969, p. 111-142, ici p. 133‑134.

14	 A. Chalandon, « La bibliothèque de la cathédrale d’Aix à la fin du Moyen Âge à travers trois 
inventaires inédits (1380, 1404 et 1407) », Provence historique, 171, 1993, p. 35-60, ici p. 39 : 
je dois cette référence à l’amabilité de F. Dolbeau.

15	 A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 194-204, pour l’adresse, voir supra, n. 8.



652

des nombreux établissements religieux de la ville 16. Si l’on accepte d’exclure le 
chapitre cathédral, car Hugues se serait alors plutôt désigné comme episcopus ou 
canonicus Suessionensis, trois établissements sont possibles 17 : soit Saint-Crépin-
le-Grand, abbaye bénédictine depuis le ixe siècle ou éventuellement son prieuré 
Sainte-Geneviève 18 ; soit Saint-Médard, nécropole royale mérovingienne et 
célèbre abbaye bénédictine fondée au vie siècle, détruite par les normands au 
xe siècle, et dont l’église fut consacrée par Innocent II en 1131 19 ; soit encore 
Saint-Jean-des-Vignes, abbaye de chanoines augustins fondée en 1076 20. 
Laissant encore le point dans l’indécision, remarquons qu’Hugues adresse 
sa lettre et dédie son texte à sa sœur, Helwide, dont l’auteur nous dit qu’elle 
demeure à Castrorum Locus. Comme l’avait déjà indiqué dom Wilmart, 
l’expression renvoie très probablement à l’abbaye de Mons placée sous le 
patronage de sainte Waudru qui la fonda au début du viie siècle 21. Au nombre des 
renseignements que fournit Hugues de Soissons, il faut également faire état de 
son frère Robert, un moine cité dans la préface, et de trois ouvrages, notamment 
un De regno Dei, dont André Vernet avait signalé la présence dans l’œuvre 22. La 
préface nous apprend aussi que chacun des livres a été rédigé annuellement, le 
premier datant de 1112 et le troisième portant la date de 1114 23. Ces éléments 
permettent ainsi d’attribuer l’Otium à un Hugues de Soissons, régulier actif 
dans les années 1112‑1115, qu’en l’état nous appelons Hugues Ier.

16	 Sur le contexte général, voir J.S. Ott, « Educating the Bishop: Models of Episcopal Authority 
and Conduct in the Hagiography of early Twelfth-Century Soissons  », dans S.N. Vaughn, 
J.  Rubenstein  (dir.), Teaching and Learning in Northern Europe, 1000‑1200, Turnhout, 
Brepols, 2006, p. 217‑253.

17	 Nous excluons, pour des raisons chronologiques indiquées plus bas, les abbayes de 
chanoines augustins de Saint-Crépin en Chaie, fondée en 1131, et de Saint-Léger, fondée 
en 1139 (et non 1039 comme indiqué par L.‑H. Cottineau, Répertoire topo-bibliographique 
des abbayes et prieurés, Mâcon, Protat frères, 1935-1970, 3 vol., ici t.  III, col. 3050), voir 
respectivement Gallia christiana [...], t. IX, Paris, Imprimerie royale, 1751, col. 464, 467. Une 
bulle du pape Lucius III (1181-1185) fait aussi allusion à des chanoines soissonnais de Saint-
Pierre (PL, 201, col. 1322B‑D).

18	 L.‑H. Cottineau, Répertoire, op. cit., t. III, col. 3050‑3051.
19	 Ibid., col. 3052 ; Gallia christiana, op. cit., col. 405-406 (avec erreur col. 406 sur la dédicace 

placée en  1031) et Saint-Médard. Trésors d’une abbaye royale, éd. D.  Defente, Paris/
Soissons, Somogy, 1997.

20	 Voir, en dernier lieu, S. Bonde, C. Maines (dir.), Saint-Jean-des-Vignes in Soissons. Approaches 
to its Architecture, Archaeology and History, Turnhout, Brepols, 2003, p. 47‑83.

21	 D’abbaye bénédictine, Sainte-Waudru devint dans la seconde moitié du xe  siècle une 
abbaye de chanoinesses, voir A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 188 et L.‑H. Cottineau, 
Répertoire, op. cit., t. II, col. 1889‑1890.

22	 Sur Robert, voir A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 200, l.  194-195 ; sur les renvois 
internes, voir A. Vernet, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 136‑137.

23	 A. Wilmart, ibid., p. 195, l. 28-30 et A. Vernet, ibid., p. 136, en référence à la Commune de 
Laon de 1112 évoquée au chapitre 57 du livre I : « De episcopo Laudunensi trucidato anno 
quarto Ludovici ».



653

cédric giraud     Écrire l’histoire d’une âm
e au x

ii e siècle

Depuis l’Histoire littéraire de la France, il est d’usage de rapprocher Hugues Ier 

d’Hugues Farsit (ici Hugues II), auteur des Miracula sancte Marie Suessionensis, 
alors même que plusieurs clercs médiévaux portent le nom d’Hugo Farsitus, 
c’est-à-dire « farci » ou « riche » 24. Comme aucune démonstration rigoureuse 
n’a jamais été fournie de ce rapprochement, il semble méthodologiquement 
utile de reprendre le dossier : il a ainsi paru de meilleure méthode de présenter 
séparément les éléments de critique interne fournis par les œuvres littéraires 
des testimonia historiques documentant les différents Hugues de Soissons ou 
Hugues Farsit. 

Hugues II est connu par une œuvre importante, les Miracula sancte Marie 
Suessionensis, dans laquelle l’auteur affirme vouloir garder la mémoire des 
miracles accomplis de façon contemporaine par la Vierge à l’abbaye bénédictine 
de Notre-Dame de Soissons 25. Abbaye royale fondée au viie siècle, Notre-Dame 
de Soissons abritait une puissante communauté féminine qui s’enorgueillissait de 
posséder d’insignes reliques dont le soulier de la Vierge 26. Une épidémie violente 
du mal des ardents fit converger vers l’abbaye, à partir de septembre 1128, 
des foules de malades venus de toute la région et des pagi voisins 27. Ce sont 
leurs guérisons miraculeuses que commémore l’auteur des Miracula. Bien que 
probable témoin oculaire des faits qu’il raconte, l’auteur des Miracula se montre 
cependant très discret : le prologue sert à exalter la puissance de Dieu dont les 
manifestations ici-bas donnent un avant-goût de la félicité céleste 28. À cette 
occasion, il est remarquable que l’auteur conclue son prologue par un renvoi 
qui jusqu’à présent n’avait pas été relevé. Parlant du ciel où Dieu se réjouit avec 
les élus, Hugues II indique qu’il traite du point ailleurs (haec alias), sans doute 
par référence à une œuvre déjà rédigée 29.

Le succès de l’ouvrage a cependant assuré la survie du nom de l’auteur 
car, copié à côté d’autres recueils de miracles mariaux, il a été bien diffusé 

24	 Histoire littéraire, op. cit., col. 1775-1776 ; A. Vernet, ibid., p. 136 : « la lecture de l’ouvrage 
confirme leur jugement », id est celui des bénédictins de l’Histoire littéraire ; voir la juste 
notation dans l’Index biographicus auctorum, PL, 218, col. 474 : « Hugo Farsitus : plures 
Hugones dantur sub hoc cognomine Farsiti. Unde orta est confusio ». Sur d’autres Hugues 
Farsit, voir la note de Mabillon à la correspondance de Bernard de Clairvaux en PL,  182, 
col. 141‑142.

25	 PL, 179, col. 1777‑1800.
26	 L.‑H. Cottineau, Répertoire, op. cit., col. 3051-3052, Gallia christiana, op. cit., col. 442-443 

et A.‑E. Poquet, Notre-Dame de Soissons, Paris, 1855, p. 82-87 (liste des reliques).
27	 PL, 179, col. 1777-1778.
28	 Ibid.
29	 « […] Virtus invisibilis, virtus arcana in refrenandis malis, quae velut morbus exuberarent in 

regno ejus, nisi repressa, et virtus gratiae et misericordiae e regione sua opera ineffabiliter 
exerens, per quam excluso timore congaudet electis superabundanti amore praebente 
fiduciam, sed haec alias » (ibid.).



654

au Moyen Âge et fut édité pour la première fois par l’un des principaux 
collaborateurs de Mabillon, dom Michel Germain (1645‑1694), d’après un 
manuscrit de Corbie transféré à Saint-Germain-des-Prés, l’actuel Paris, BnF, ms. 
lat. 12593 30. Dans ce manuscrit, l’auteur est désigné sous le nom d’« Hugues 
Farsit de vénérable mémoire », tandis que des indications explicites contenues 
dans l’œuvre permettent de dater les miracles des années 1128‑1132, et non 
de la période 1102‑1128 comme la réimpression fautive de Migne l’a souvent 
laissé croire 31. En outre, à la suite de dom Germain, il est d’usage de considérer 
que le recueil a été achevé après 1143, bien que cette datation repose sur une 
conjecture contestable. En effet, au chapitre 3 de son œuvre, Hugues Farsit 
fait référence à l’abbesse Mathilde « qui était alors à la tête de ce lieu » 32. Les 
bénédictins de l’Histoire littéraire considérant que l’auteur se plaçait après la 
mort de l’abbesse Mathilde Ire, elle-même datée par dom Germain en 1143, 
il a été communément admis que cette dernière date fournissait un terminus 
post quem de l’œuvre 33. Or, le système souple de la concordance des temps 
n’impose pas une limite aussi stricte, puisqu’Hugues Farsit peut situer l’abbatiat 
de Mathilde par rapport à l’épisode qu’il raconte (tunc) et non en fonction 
du moment où il écrit. Il est donc plus juste de dater l’ensemble de l’œuvre 
d’après 1132, sans qu’il soit possible d’être plus précis.

Le nom d’Hugues Farsit a également été préservé grâce à l’utilisation des 
Miracula par Gautier de Coinci. Né en 1177/1178 dans une famille puissante 
du Soissonnais, Gautier devint moine de Saint-Médard de Soissons en 1193 et 

30	 M. Germain, Histoire de l’abbaye royale de Notre-Dame de Soissons, Paris, L. Billaine, 1675, 
p. 481-504 (l’édition permet de rétablir des formes correctes par rapport à la PL, col. 1782C : 
« adcreditato », p. 486, ou col. 1783D : « depascente », p. 487) ; sur l’auteur, voir P. Lenain, 
Histoire littéraire des bénédictins de Saint-Maur, t. 2, 1656‑1683, Louvain-la-Neuve/Leuven/
Bruxelles, éditions Nauwelaerts, coll. « Bibliothèque de la Revue d’histoire ecclésiastique », 
2008, p. 146-154 et les notations de l’abbé Delanchy, Saint-Médard, op. cit., p. 32.

31	 Le point a été aussi relevé par J.S. Ott, « Educating the Bishop », art. cit., p. 226-227, n. 23.
32	 « Nam Mathildis abbatissa quae tunc ei loco praeerat […] » (PL, 179, col. 1779D).
33	 Voir l’Histoire littéraire, op.  cit., col.  1773 («  il ne la publia que plusieurs années après, 

puisqu’il y fait mention de l’abbesse Mathilde Ire comme étant déjà morte ; ce qui se rapporte 
au 13 décembre 1143 »), suivant M. Germain, Histoire de l’abbaye, op. cit., p. 146 : « Les 
habitans de Soissons, ayant obtenu pouvoir d’établir une commune, ainsi qu’on pourra voir 
dans l’onziéme tome du Spicilege, ils se servirent de ce privilege pour s’emparer des droits 
de l’Eglise, qu’ils outrageoient en toutes rencontres. Le clergé de Soissons fut obligé d’en 
faire ses plaintes au roy et l’an 1143, Louis le Jeune rangea ces bourgeois à leur devoir, à 
quoi notre abbesse ne contribua pas peu par ses prieres et par son credit. Notre Seigneur 
dont elle avoit défendu les interéts en soutenant ceux de l’Eglise l’appella à soy cette méme 
année le 21 jour de decembre ». Peut-être est-ce à la suite de cet épisode mal connu que 
Louis  VII confirma, sans doute entre 1144 et  1146, la charte de commune accordée par 
Louis VI, cf. G. Bourgin, La Commune de Soissons et le groupe communal soissonnais, Paris, 
Champion, 1908, p. 95‑96.



655

cédric giraud     Écrire l’histoire d’une âm
e au x

ii e siècle

prieur de Vic-sur-Aisne en 1214 34. Entre 1218 et 1227, il rédigea en français un 
recueil de miracles mariaux qui reprend plusieurs recueils régionaux comme les 
Miracula d’Hugues Farsit ou ceux d’Herman de Tournai 35. Largement diffusés 
avec quelque 114 manuscrits conservés, les Miracles de Gautier de Coinci ont 
perpétué le nom de « maître Hugues », cité explicitement quatre fois dans 
l’œuvre 36.

Le nom d’Hugues de Soissons (Hugues III) apparaît également de manière 
contemporaine dans un document d’un genre tout différent, puisqu’il s’agit 
d’une lettre écrite à des abbés prémontrés 37. Le document ayant déjà fait l’objet 
d’une excellente mise au point due à Giles Constable, je me contenterai ici 
d’être bref. La lettre de « frère Hugues de Soissons », adressée aux « vénérables 
père et seigneurs réunis au nom de Dieu à Confluentia », montre que son auteur, 
sans être prémontré, est un proche de l’ordre qui a bien connu Norbert († 1134) 
et considère ses fils comme les siens. Hugues, alors sans doute déjà âgé, parle 
avec l’autorité que lui confèrent les liens entretenus avec certains prémontrés 
et la connaissance des usages de l’ordre 38. Il semble donc probable que cet 
Hugues III, « conservateur opposé à tout changement » 39, est un chanoine 
régulier suivant la règle de saint Augustin.

Quels rapports entretiennent ces noms connus par trois œuvres différentes ? 
La référence d’Hugues II à la patrie céleste se rapporte-t-elle au De regno Dei 
d’Hugues I ? Le régulier auteur de l’Otium (1112‑1115) est-il le chanoine 
rédacteur de la lettre aux prémontrés (post 1134) ?

Pour tenter d’y voir plus clair, il faut maintenant se tourner vers les testimonia 
qui documentent des « Hugues de Soissons » ou des « Hugues Farsit ». Les 
obituaires permettent d’éclaircir bien des points. En effet, l’obituaire de l’abbaye 
des chanoines augustins de Saint-Jean-des-Vignes fait mention au 4 août d’un 

34	 Gautier de Conci, Cinq miracles de Notre-Dame, éd. J.‑L. G. Benoit, Paris, Champion, 2007, 
p. 11-12 et T. Hunt, Miraculous Rhymes. The Writing of Gautier de Coinci, Cambridge, Brewer, 
2007, p. 3‑47.

35	 J.C. Bayo, « Las colecciones universales de milagros de la Virgen hasta Gonzalo de Berceo », 
Bulletin of Spanish Studies, 81/7-8, 2004, p. 849‑871.

36	 Voir la liste de manuscrits dressée par K.A. Duys, dans K.M. Krause, A. Stones (dir.), Gautier 
de Coinci. Miracles, Music, and Manuscripts, Turnhout, Brepols, 2006, p. 345-366 ; sur les 
mentions d’Hugues, voir O.  Collet, Glossaire et index critiques des œuvres d’attribution 
certaine de Gautier de Coinci, Genève, Droz, 2000, p. 555.

37	 T.J. Gerits, « La lettre d’Hugues Farsit aux abbés prémontrés réunis à Coblence », Revue 
d’ascétique et de mystique, 41, 1965, p. 473-483 et surtout G. Constable, « The Letter of 
Hugh of Soissons to the Premonstratensian Abbots  », dans C.  Alzati  (dir.), Cristianità ed 
Europa. Miscellanea di Studi in onore di Luigi Prosdocimi, Roma/Freiburg/Wien, Herder, 
1994, t. 1, p. 249-263, éd. p. 259‑263.

38	 G. Constable, ibid.
39	 Ibid., p. 258.



656

« Hugues Farsit, de bonne mémoire, prêtre et chanoine de cette église », tandis 
que celui de la cathédrale commémore pour la même date « Hugues Farsit, 
prêtre, qui nous fit don de ses livres tant sacrés que profanes ». À Prémontré, il 
est fait mémoire d’Hugues Farsit en ces termes : « Commémoration d’Hugues 
Farsit, de pieuse mémoire ». Ces mentions concordent parfaitement avec ce que 
la lettre nous a appris sur Hugues III, chanoine régulier, proche de Prémontré. 
C’est à cette même personne que font référence quatre actes cités par Giles 
Constable et qui prouvent qu’entre 1133 et 1141, Hugues Farsit a été le témoin 
de chartes concernant Soissons et Saint-Jean-des-Vignes 40. La place d’honneur 
qu’il occupe comme souscripteur dans ces documents rappelle l’autorité avec 
laquelle il s’exprime dans la lettre aux prémontrés. Sans avoir apparemment 
possédé de charge ecclésiastique, le chanoine Hugues Farsit est un personnage 
respecté. Compte tenu de ces éléments, il ne semble pas téméraire d’identifier 
Hugues III alias Hugues Farsit, chanoine de Saint-Jean-des-Vignes dans les 
années 1130, avec Hugues (II) Farsit témoin des miracles survenus à Soissons 
entre 1128 et 1132.

Reste le cas d’Hugues Ier. L’auteur de l’Otium ne fait-il qu’un avec Hugues 
Farsit, chanoine de Saint-Jean-des-Vignes ? Si les données chronologiques 
ne s’opposent pas à cette hypothèse, seules l’édition du texte et son étude 
approfondie permettront de pratiquer une critique interne demeurée pour 
l’instant au stade des impressions, et partant, de fournir une réponse argumentée 
à la question de l’attribution de l’Otium à Hugues Farsit.

LE GENRE LITTÉRAIRE DE L’OTIUM

Définir l’Otium se révèle malaisé tant l’auteur ne facilite pas la tâche 
de son lecteur 41. Comme seule la préface est éditée à ce jour, nous nous 
appuierons uniquement sur ce document, en supposant que cette pièce 
liminaire, lieu traditionnel d’énonciation des intentions littéraires, peut aider 
à nous renseigner. Or une première lecture de ce texte anormalement long 
ne permet guère de s’orienter, aussi bien en raison de la composition d’un 
texte comprenant plus qu’un prologue que du fait de sa tonalité affective 
particulièrement marquée.

40	 Sur les obituaires et les chartes, ibid., p. 252‑253.
41	 Les rares lecteurs de l’œuvre ont souligné son caractère peu conventionnel : « cet avant-

propos, dont le ton, apocalyptique et confidentiel ensemble, a certainement besoin, outre 
les redites, d’être ramené à une norme pour ne dérouter pas trop le lecteur » (A. Wilmart, 
« Les loisirs », art. cit., p. 183) et « cette sérénité abandonne l’auteur quand, à tout propos 
et sans raison apparente, il couvre d’invectives violentes les hérétiques » (A. Vernet, « Les 
“Loisirs” », art. cit., p. 137).



657

cédric giraud     Écrire l’histoire d’une âm
e au x

ii e siècle

Il faut d’emblée reconnaître que dom Wilmart, en morcelant le texte en 
quatorze paragraphes et en éditant un texte passablement fautif, n’a pas aidé à 
en percevoir la structure 42. Il est toutefois possible de la déduire en s’appuyant 
sur les rubriques du manuscrit de Troyes qui marquent deux césures dans la 
préface, aux paragraphes 3 et 9 de l’édition Wilmart 43.

Les deux premiers paragraphes constituent ainsi la préface proprement dite 
dans laquelle Hugues expose à la fois la causa scribendi – le bienfait spirituel 
qu’il retire de l’aveu de ses fautes – et la nature de son projet littéraire. L’auteur 
s’y montre partagé entre le désir de l’aveu et la crainte d’en trop dire de peur 
d’embarrasser sa modeste sœur 44. Hugues explique que son livre a été rédigé 
pendant ses moments de loisir et selon l’inspiration du moment, en séparant 
l’ouvrage en plusieurs livres dont chacun consigne le résultat de son activité 
littéraire annuelle 45. La destinataire privilégiée de cet ouvrage est sa sœur, 
même si l’auteur n’exclut pas qu’il puisse être utile à d’autres lecteurs 46. Le 
texte apparaît à double titre comme une œuvre incomplète. D’une part, c’est 
une œuvre ouverte qu’Hugues envisage de poursuivre même après le décès 
de sa sœur, s’il survient avant le sien. D’autre part, pour ménager la pudeur 
d’Helwide, Hugues a retranché les passages où il racontait ses péchés, tout 
en laissant apparaître leur présence 47. Si la poursuite d’une œuvre n’est pas 
une pratique inédite dans la littérature médiévale, en revanche, annoncer la 

42	 Sans relever la ponctuation souvent fautive, il faut corriger coquilles typographiques 
et erreurs de collation en plusieurs endroits et lire aux lignes  27 «  sororem  », 163-164 
« sufficientem », 219 « bonorum », 237 « quorum », 242 « profundo », 244-245 « prudentia », 
245 « exaudivit », 246 « vocem » et « in », 250 « gaudio », 265 « deputabor », 261 « vita », 
307 « anime ». Contre P, il fallait aussi adopter T aux l. 247 « poeta » (en référence à Lucain, 
Pharsale, 6, v. 819-820) et 309 la « lectio difficilior : exceptum ». Il convient également de 
corriger les apparats ainsi : « 10 delicta P a. corr., 24 pensandum P, 31 in futuro] om. T, 80 
regnum] judicium T, 89 me II° T, 105 recordor P, 116 comprobabit] comdempnabit T, 120 et 
totus morior] om. T, 140 in2] cum T, 187 terra] terram T, 191 nobis] nos T, 198 nostra] mea T, 
209 lacrimas] lacrimis T, 211 ita] ita verum T, 214 impulse P, 223 igitur] om. T, 226 igitur] 
om. P, 241 tribulatione P, 243 et1] om. T, 248 videtur michi] m. v. T, 276 appareant P, 283 
ipsum] ipse T, 285 videtur] videatur T ».

43	 «  Conqueritur de suis temporibus et futuris pressuris et formido judicii Dei et item de 
gaudio celesti » et « Item de miseria sua et exemplo Jone prophete quid sit agendum et item 
memoria beatitudinis eterne et in fine redit ad actionem prologi docens de sequentibus 
quia aut fidem astruit aut mores instruit » (Troyes, BM 433, fol. 49rb et 50rb).

44	 A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 194.
45	 Sur le mot otium, voir J. Leclercq, Otia monastica, Rome, Herder, 1963, p. 27-41, notre œuvre 

est citée p. 7 ; A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 195.
46	 Ibid.
47	 «  Peccata mea inibi scripseram, sed quia visum est michi Deum non suggessisse, ut in 

aliquibus locis ipsius libri potest notari, et quia tu soror, que virgo et casta es, abhorrebas 
de me audire vel videre quod esset contra voluntatem Dei, ideo resecavi et satis videre 
poteris ubi inserta fuerunt » (ibid., p. 195, l. 42‑46).



658

censure de son propre texte en conservant la trace de cette opération relève de 
l’exception. Dans une littérature de confession, on se doute de l’intérêt d’une 
telle notation : l’auteur reconnaît ainsi l’existence de ses fautes mais interdit 
au lecteur d’y avoir aucun autre accès que les blancs de son œuvre.

Long excursus dramatique, les paragraphes 3‑8 forment une méditation sur 
la triste condition de l’auteur, présenté comme un nouveau Job désespéré et le 
plus grand pécheur des temps chrétiens. Cette déploration pathétique culmine 
dans une méditation, d’un lyrisme frémissant, sur la Jérusalem céleste où 
nous introduit le Christ, tabernacle de la nouvelle alliance (paragraphes 7‑8). 
La plainte et les larmes reprennent cependant avec le paragraphe 9, subtile 
réécriture du paragraphe 3, puisqu’à la louange des saints des derniers temps 
précédemment évoqués répond l’exaltation des premiers chrétiens. La suite, aux 
paragraphes 10‑13, confirme que la vie de l’auteur n’est qu’un tissu de malheurs 
qui conduisent, par les degrés sensibles de la crainte et des larmes, à l’incertitude 
du jugement divin. Hugues revient, in fine et non sans réticence, à son prologue 
dans le paragraphe 14 en rappelant le dessein de son œuvre : défendre la foi 
catholique et instruire par l’examen de ses mœurs. 

Le ton et le style même de la préface ne laissent pas d’étonner : sans rouvrir 
ici le débat de la naissance de l’individu, force est de constater que le texte 
atteste une personnalité singulière dont l’expression littéraire est rien moins 
que banal 48. Hugues, tout en ne craignant pas de juxtaposer des propositions 
brutalement contraires 49, n’hésite pas non plus à répéter souvent les mêmes 
assertions sur son état de pécheur. Il crée ainsi une sensation de déstabilisation 
qu’il suscite en raison de la répétition d’expressions récurrentes, tout en faisant 
montre d’une extrême mobilité de point de vue : tantôt considéré par lui-
même comme un rien, tantôt comme un saint en puissance, Hugues fait 
littéralement passer son lecteur du rire aux larmes, de la considération de 
ses péchés à la contemplation du ciel 50. On remarque la même labilité dans 
le jeu énonciatif : l’auteur utilise le plus souvent un « je » douloureux qui se 
fond parfois dans un « nous » lorsque sa sœur est incluse dans son discours. 
Dieu et le lecteur sont placés dans une situation d’éloignement également 
ambiguë, encore qu’à des degrés différents. Spectateur omniscient des misères 

48	 Sur les problèmes soulevés par l’analyse d’un style personnel, voir B. Grévin, « L’écriture 
du latin médiéval, xiie‑xive siècle. Les paradoxes d’une “individualisation” stylistique », dans 
B. Bedos-Rezak, D. Iogna-Prat (dir.), L’Individu au Moyen Âge, Paris, Aubier, 2005, p. 101-
115, ici p. 102‑103.

49	 Voir par exemple l’asyndète, éd. A. Wilmart, « Les “Loisirs” », art. cit., p. 198, l. 135-137 ; 
l’ambivalence dans la description du ciel, ibid., p. 199, l. 145‑149.

50	 Sur l’auteur comme néant, voir ibid., p. 197-198, l. 89, 104 et 122 ; au contraire, p. 195-196, 
l. 50‑54.



659

cédric giraud     Écrire l’histoire d’une âm
e au x

ii e siècle

de l’auteur 51, Dieu est tantôt figuré sous les traits désespérants d’un juge 
impavide ou sous la figure, plus rassurante et malgré tout lointaine, du Christ 
en croix 52. Hugues doute tout autant de son lecteur potentiel : soupçonné de 
ne pas faire confiance à l’auteur, le lecteur est cependant convié à goûter tout 
l’intérêt d’un œuvre édifiante 53.

La préface de l’Otium contient, en effet, des allusions très nettes au contenu 
doctrinal du texte : sur le modèle augustinien, Hugues n’entend pas se limiter 
au rappel d’infirmités morales, mais souhaite aussi, en pédagogue chrétien, faire 
servir l’exposé de ses maux à la manifestation de la vérité 54. Luttant contre les 
hérétiques de son temps, Hugues fournit également dans la suite de l’Otium 
un enseignement substantiel sur le baptême et l’eucharistie qu’à la différence 
d’Augustin, l’auteur mêle à des considérations personnelles, similaires à celles 
de la préface 55.

Cette brève présentation ne constitue qu’une première approche d’un texte 
complexe qui appelle et mérite bien d’autres études. Œuvre rédigée dans le 
premier quart du xiie siècle par un régulier, peut-être Hugues Farsit de Soissons, 
l’Otium apparaît davantage comme une sorte de journal intime, parvenu à nous 
inachevé, que comme une autobiographie en bonne et due forme. L’examen 
de la préface atteste qu’il faut prendre les déclarations de l’auteur au sérieux : 
Hugues de Soissons s’est laissé porter par l’inspiration, selon les moments de 
liberté que lui laissait la vie régulière. Les conditions littéraires ayant présidé 
à l’élaboration de l’Otium expliquent donc en grande partie sa singularité. Le 
mélange de tons et de sujets reflète l’intériorité d’un religieux qui a livré avec ce 
texte, non la narration linéaire d’une vie, mais les états d’une âme inquiète. 

51	 Avec de nombreux appels à Dieu comme garant, voir entre autres, ibid., p. 197-198, l. 90-91, 
101-102 et 128‑129.

52	 Sur le Dieu-Juge, ibid., p.  197-198, l.  105-121  ; sur le Christ, ibid., p.  198-199, l.  123-127 
et 159‑190.

53	 Ibid., p. 201, l. 211 et p. 203, l. 298‑300.
54	 Ibid., p. 203-204.
55	 Voir, d’après la table des chapitres, sur le baptême : I,43 ; II,13 et IV,23 et sur l’eucharistie : 

I,34-36,42-44,50,53,55-58 ; II,12, 14,16 ; III,1-2,13-14 ; IV,23,25,30.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

661

LA MURAILLE QUI SÉPARE LES DEUX PEUPLES  
(ÉPHÉSIENS 2, 14) DANS LES COMMENTAIRES MÉDIÉVAUX

Gilbert Dahan
EPHE, Section des sciences religieuses

C’est une sorte d’hymne que présente la péricope d’Éphésiens 2, 14-18 : y 
est célébré le Christ qui est la paix, réalisant la promesse d’Isaïe 57, 18-19, 
et faisant des deux peuples, les juifs et les gentils, un seul corps, en brisant la 
muraille qui les séparait 1. Ne pouvant étudier ici l’ensemble de ce texte (il est 
bref mais les commentaires 2 sont d’une grande richesse), je proposerai à Michel 
Sot l’étude d’un mot ou plutôt d’un syntagme, ce que la Vulgate rend par 
medius paries maceriae et qui désigne ce mur qui séparait Israël des nations. On 
aura ici une étude fondée sur la conception du commentaire biblique comme 
monument plutôt que comme document mais je sais que Michel Sot est persuadé 
de l’importance des études sémantiques pour l’historiographie médiévale. Le 
corpus considéré prendra en compte la tradition latine, en commençant par les 
commentaires patristiques (Jérôme, l’Ambrosiaster, Pélage et, dans une moindre 
mesure, Marius Victorinus) et en envisageant l’exégèse du haut Moyen Âge (dans 
laquelle Haymon d’Auxerre a ici, comme souvent, une importance particulière), 
puis celle du xiie siècle (aussi bien les écoles de la première moitié du siècle que 
les maîtres parisiens de la seconde moitié, notamment Étienne Langton), enfin 
celle du xiiie siècle, jusqu’à Nicolas de Gorran – cette exégèse du xiiie siècle étant 
particulièrement créative, tant dans ses méthodes (que l’on n’aura cependant 
pas l’occasion de décrire) que dans ses options herméneutiques 3. 

1	 Parmi les commentaires contemporains, je ne citerai que celui de M.  Bouttier, L’Épître 
de saint Paul aux Éphésiens, Genève, Labor et Fides, coll.  «  Commentaire du Nouveau 
Testament, 2e série, IXb, », 1991, et celui de Ch. Reynier, L’Épître aux Éphésiens, Paris, Le  Cerf, 
coll. « Commentaire biblique : Nouveau Testament », 10,  2004 ; l’un et l’autre fournissent des 
bibliographies abondantes.

2	 Je lui consacre par ailleurs une étude  : «  “Deux peuples en un corps”. Commentaires 
médiévaux d’Éphésiens 2, 14-18 », Revue d’études augustiennes, 57, 2011, p. 71-88.

3	 Mon étude « Thomas d’Aquin, commentateur de l’épître aux Éphésiens : pédagogie et exégèse » 
qui introduit la traduction du commentaire de Thomas d’Aquin faite par J.-E.  Stroobant de 
Saint-Éloy (sous presse), comporte une liste des commentateurs jusqu’à la fin du xiiie siècle et 
donne une idée de cette tradition exégétique. Voir également le résumé de mes conférences 



662

ÉTUDE SÉMANTIQUE

Le grec τὸ μεσότοιχον τοῦ ϕραγμοῦ ne pose pas de problème particulier 4 ; 
comme le note Chantal Reynier, ϕραγμοῦ est un génitif épexégétique, même 
si dans son commentaire, Jérôme semble disjoindre les deux termes : « Iste est 
medius paries et maceria » ; du reste, les commentateurs médiévaux traiteront 
assez souvent les deux mots en les distinguant. La Vulgate traduit exactement 
« medium parietem maceriae », en précisant par medium la valeur du préfixe de 
μεσότοιχον. Cependant, le choix de maceria pour ϕραγμός allait très tôt mener 
à des considérations sémantiques, reprises tout au long du Moyen Âge 5.

En effet, l’Ambrosiaster note que maceria, dont il donne pour synonyme 
saepes (ou saeps, « haie »), implique une paroi instable et fragile 6. Cette nuance 
sera rappelée par presque tous les commentateurs, à partir du xiie siècle. 
Jetons un coup d’œil aux notices que fournissent les deux principaux outils 
lexicographiques du Moyen Âge. L’Elementarium de Papias (que l’on peut 
dater des années 1060) continuera d’être utilisé au xiiie siècle ; sa définition 
est brève : « Macerie sunt parietes longi quibus uinee clauduntur » 7. L’autre 
dictionnaire souvent utilisé est celui de Huguccio de Pise, Derivationes, qui 
date de la fin du xiie siècle ; on se rappelle que les mots y sont groupés selon leur 
étymologie ; maceria est traité dans la notice Macros, « long » : « hec maceria, 
-e : macerie dicuntur longi parietes quibus vinee vel aliud clauduntur » 8 ; c’est la 
définition de Papias. La maceria est donc la clôture qui entoure les vignobles ; les 

à l’École pratique des hautes études, « Histoire de l’exégèse chrétienne au moyen âge. Les 
commentaires de l’épître aux Éphésiens », Annuaire EPHE. Sciences religieuses, Paris, EPHE, 
Ve  section, 2007-2008, t.  116, p.  243‑246, où nous avions essentiellement étudié la grande 
bénédiction du chapitre 1.

4	 Les traductions contemporaines sont d’accord à cet égard : Bible de Jérusalem (P. Benoit), 
«  la barrière qui les séparait  »  ; Bible de la Pléiade (M.  Léturmy), «  le mur de clôture  »  ; 
Nouvelle Bible Segond, « le mur de séparation » ; M. Bouttier, « la cloison de séparation » ; 
Ch. Reynier, « le mur de séparation ». μεσότοιχον a parfois le sens de « mur mitoyen ».

5	 La tradition textuelle est stable pour le syntagme ; la leçon sepis au lieu de maceriae est très 
rare et remonte sans doute à une vieille latine ; voir Novum Testamentum Domini nostri Ihesu 
Christi latine secundum editionem sancti Hieronymi, éd. J. Wordsworth et H.J. White, t. II/4, 
Epistula ad Galatas. Epistula ad Ephesios, éd. H.J. White, Oxford, Clarendon Press, 1934. Les 
vieilles latines donnent pour maceriae : sepis, consepti, valli ; voir Vetus Latina. Die Reste der 
altlateinischen Bibel, t. XXIV/1, fasc. 2, Freiburg, Herder, 1963, p. 81‑85.

6	 Éd. H.J. Vogels, Wien, Verlag der österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1969 
(CSEL,  81/3), p.  83-84  : «  Parietem tamen, qui medius erat, […] maceriam sive sepem 
significavit, id est non parietem stabilem neque robustum  ». Voir Marius Victorinus, 
éd.  F.  Gori, Wien, Verlag der österreichischen Akademie der Wissenschaften, CSEL,  83/2, 
1986, p. 37, donne le même synonyme : « medius paries, quasi saeps ac maceria ».

7	 J’utilise le ms. Troyes, BM 160 (ici fol. 114rb).
8	 Uguccione da Pisa, Derivationes, éd. E. Cecchini, Firenze, Edizione del Galluzzo, 2004, t. II, 

p. 718.



663

gilbert dahan    La m
uraille qui sépare les deux peuples dans les com

m
entaires m

édiévaux

commentateurs parlent plutôt de clôtures de jardins (Glossa, Pierre Lombard) ; 
Raoul de Laon 9 l’applique aux jardins et aux vignobles. 

En fait, les commentateurs médiévaux complètent la définition en précisant 
que maceria désigne un assemblage de pierres sans ciment ; cette précision 
se trouve dans la Glossa marginale, qui l’attribue à Ambroise, c’est-à-dire à 
l’Ambrosiaster, mais elle ne figure pas chez lui 10. En reprenant cette indication, 
les commentateurs insistent sur la fragilité de la maceria 11, comme le fait la 
Glossa interlinéaire « maceriae] quia non stabilis nec alicuius roboris » 12. Thomas 
d’Aquin, quant à lui, insiste sur son aspect provisoire 13.

Cependant, une définition concurrente apparaît chez le pseudo-Bruno le 
Chartreux : « Selon certains, cela désigne une paroi solidement assemblée et 
compacte, difficile à détruire » ; mais il rappelle aussi la définition habituelle : 
« selon d’autres, un tas de pierres sans ciment, fragile » 14. La recherche se 
poursuit au xiiie siècle. Pierre de Tarentaise appuie la définition par une citation 
du Ps 61, 4, qui utilise les deux termes, paries et maceria 15. On verra comment 
les exégètes exploitent les deux aspects de la maceria.

QU’EST-CE QUE CE MUR ? 

Que désigne ce mur ? Une réponse simple pourrait partir du texte du verset : 
« Ipse [le Christ] est enim pax nostra qui fecit utraque in unum et medium 

9	 Paris, BnF, ms. lat. 15601, fol. 54ra (voir infra, n. 13). Il s’agit d’un commentaire scolaire et 
non monastique ; il me semble que le Raoul mentionné dans le manuscrit est Raoul de Laon, 
non Raoul de Flay.

10	 Biblia sacra cum Glossa ordinaria […], Anvers, 1634, t. VI, col. 538 : « Parietem, id est obstaculum, 
hinc ex lege, inde ex idolatria. Ambrosius. Maceria est congeries lapidum sine cemento, ut fit 
circa ortos ». Cela figure également dans la Media glossatura de Gilbert de la Porrée, Paris, 
BnF, ms. lat. 311, fol. 109r : « […] maceria, que de solis sine cemento lapidibus fit ».

11	 Et déjà l’Ambrosiaster, texte cité supra, n. 6.
12	 Biblia sacra cum Glossa ordinaria, éd. cit., col. 537‑538.
13	 Super epistolas s. Pauli lectura, éd. R. Cai, t. II, Torino-Roma, Marietti, 19538, p. 29 : « Parietem 

maceriae dico, non muri. Tunc enim est paries maceriae quando lapides in eo non conglutinantur 
cemento, neque ad hoc erigitur ut duret in perpetuum, sed usque ad tempus praefinitum ».

14	 PL, 153, 328 : « Maceria, secundum quosdam paries firmiter compactus et connexus, fortis 
et ad destruendum difficilis […] Vel congeries lapidum sine cemento congregata, debilis. » 
La même alternative apparaît chez Raoul de Laon. Voir Paris, BnF, ms. lat. 15601, fol. 54ra : 
«  Maceria est fortis, et licet ille paries fortis esset et firmus, quamdiu Deus permisit  ; in 
altera enim parte erat firmus, Deo auctore, qui eum edificaverat [il s’agit de la Loi ancienne], 
in altera parte, scilicet ydolatrie, firmus erat assertionibus philosophorum. Vel maceria 
est secundum quosdam congeries lapidum que fit in clausuris ortorum vel vinearum sine 
cemento, que facile possit destrui ».

15	 Paris, BnF, ms. lat.  15276, fol.  141ra  : «  Et dicitur paries macerie propter instabilitatem. In 
Psalmo [61, 4]  : “Tanquam parieti incli<nato> et ma<cerie> de<pulse>.” Maceria enim est 
congeries lapidum ordinatorum sine cemento ».



664

parietem maceriae solvens inimicitiam in carne sua » ; inimicitiam étant apposé 
à parietem 16, l’inimitié ou plutôt la haine (ἔχτρα), serait cette barrière que 
le Christ est venu rompre (λύσας, solvens) 17. Cette solution est adoptée tant 
par les commentateurs contemporains que par les médiévaux. Mais les uns et 
les autres tentent de préciser davantage. Michel Bouttier résume les positions 
actuelles 18 : on a, d’une part, des explications inspirées de l’hermétisme et du 
gnosticisme, qui voient ici la « séparation infranchissable qui barre l’accès du 
monde céleste » 19, d’autre part, des explications historiques, qui assimilent cette 
séparation à l’Ancienne Loi et, plus spécifiquement, à la barrière qui, dans le 
Temple, séparait les juifs des non-juifs 20.

Dans la plupart des commentaires de notre corpus, le mur est identifié à la Loi 
mosaïque, avec diverses nuances. Bien que Jérôme donne une indication dans ce 
sens 21, c’est Pélage qui, me semble-t-il, est le premier à faire cette identification : 
« onera legis », dit-il, « les fardeaux de la Loi » 22. Par la suite, l’explication 
est complétée ou précisée ; pour Haymon d’Auxerre, il s’agit des « legalia 
precepta » 23 ; on trouve plus tard la même explication chez Thomas d’Aquin 24. 
Chez quelques auteurs, le mur de séparation est identifié plus précisément 
comme étant la circoncision ; il en est ainsi chez Lanfranc du Bec et chez Hervé 
du Bourg-Dieu 25. Une autre nuance est fournie par quelques commentateurs 
qui partent de l’interprétation littérale des Écritures. Hatton de Verceil traite 

16	 P. Benoit fait de ἔχτραν une apposition à νόμον (v.  15)  : «  détruisant la barrière qui les 
séparait, supprimant en sa chair la haine, cette Loi des préceptes […] ».

17	 Cela est clair chez Lanfranc du Bec, PL, 150, 291-292 : « “inimicitias”, ecce parietem ».
18	 Commentaire cité, p. 118‑119.
19	 M. Bouttier cite le commentaire de H. Schlier, Der Brief an die Epheser, Düsseldorf, Patmos-

Verlag, 1967.
20	 Elle est mentionnée par Flavius Josèphe, Guerre des Juifs V, 193-198. Voir H. Cousin (dir.), 

Le Monde où vivait Jésus, Paris, Le Cerf, 1998, p. 254-255 ; Ch. Reynier, commentaire cité, 
p. 99.

21	 PL, 26, 473 : « Postquam ergo sapientiam carnis, quae est inimica Deo, in sua Salvator carne 
destruxit et praecepta legalia evangelicis dogmatibus commutavit […] ».

22	 Pelagius’s Expositions of Thirteen Epistles of St Paul, éd.  A.  Souter, Cambridge, 
Cambridge  UP, t.  II, 1926, p.  354-355  : «  Medius paries et saepis et maceria onera legis 
erant, duos populos diuidentes ».

23	 Haymon d’Auxerre, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. PL, 117, col. 710 : « Medium 
parietem appellat in hoc loco legalia praecepta, circumcisionem, scilicet, observationem 
sabbatorum, festivitatem neomeniarum et sacrificiorum, quae dividebant duos populos, 
Iudaeos et gentiles, veluti paries dividit ac separat duos homines sive duas res ».

24	 Voir S. Thomae Aquinatis. Super Epistolas sancti Pauli lectura, éd. cit., p. 29 : « Vetus lex est 
paries maceriae […] ».

25	 Lanfranc, Gloses sur l’Épître aux Éphésiens, éd. PL, 150, col. 292 : « […] separationem quae 
ex circumcisione fiebat » (Lanfranc renvoie à Ambroise, c’est-à-dire l’Ambrosiaster) ; Hervé 
du Bourg-Dieu, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd.  PL,  181, col.  1226  : «  Recte 
vocavit idolatriam inimicitias et non parietem, circumcisionem vero parietem ».



665

gilbert dahan    La m
uraille qui sépare les deux peuples dans les com

m
entaires m

édiévaux

séparément paries et maceria ; il reprend l’explication « onera legis » pour maceria 
mais indique que la paroi, c’est la Loi prise au sens littéral, « littera legis » 26. Cela 
est encore plus saisissant chez Hervé du Bourg-Dieu : lui aussi distingue paries 
et maceria ; la paroi (paries), qui est solide, est identifiée à la circoncision ; mais, 
lors de la venue du Christ, cette paries devient maceria, fragile, et se trouve donc 
défaite. Mais son autre explication est particulièrement intéressante : la paroi 
est l’obstacle que constitue la Loi ancienne ou bien l’obscurité des textes de 
l’Ancien Testament ; Hervé fait un rapprochement (que je ne trouve pas ailleurs) 
avec le voile du Temple, déchiré lors de la Passion : les lois cérémonielles sont 
abolies et les textes sont devenus limpides 27. Mentionnons aussi une explication 
spirituelle : d’après Thomas d’Aquin, la maceria est assemblée sans ciment tout 
comme les préceptes de l’Ancienne Loi ne sont pas liés par l’amour (caritas) 28.

Chez la plupart des commentateurs qui prennent en compte le syntagme 
paries maceriae, cette séparation ne désigne pas seulement les lois de l’Ancien 
Testament, mais aussi l’idolâtrie des païens, toutes choses constituant des 
obstacles empêchant la concorde entre juifs et gentils. C’est là, en réalité, 
l’explication la plus courante, déjà suggérée chez Jérôme 29 ; on la retrouve 
notamment chez le pseudo-Bruno 30, chez Pierre de Tarentaise 31 ou chez Nicolas 
de Gorran 32. Certains auteurs ne mettent pas les deux sortes d’obstacles sur le 
même plan : l’observance des préceptes de l’Ancienne Loi par les juifs ainsi que 

26	 Hatton de Verceil, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. PL, 134, col. 555 : « Medius 
paries et maceria, utrumque populum dividens, onera legis fuerunt, quae gentes deterrebat, 
ne Israelitis iungerentur. Ipse paries, hoc est legis littera […] ».

27	 Hervé du Bourg-Dieu, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. cit., col. 1226-1227 : « Vel 
paries erat obscuritas legis et prophetarum, obstruens nobis viam vitae et medium se inter 
nos et Deum obiiciens. Christus carne et passione sua solvit medium parietem et maceriam, 
id est obscuritatem veterum prophetarum, et omnis antiquae legis aperuit sacramenta 
[…] Unde, eo in cruce spiritum emittente, velum templi scissum est medium, et sancta 
Sanctorum omnibus patuerunt. Idem enim significat illud velum quod et iste paries ».

28	 Thomas d’Aquin, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. cit., p. 29  : « Vetus lex est 
paries maceriae propter duo. Primo quia non conglutinabatur charitate, quae est quasi 
cementum conglutinans singulos sibi invicem et omnes simul Christo  ». Explication 
(alternative) semblable chez Nicolas de Gorran, Paris, BnF, ms. lat. 14443, fol. 43ra : « Vel 
ipsi iudei et gentes dicuntur maceria, quia erant sine cemento caritatis divisi ».

29	 Voir le texte cité ci-dessus (n.  21), où il est question de la «  sapientia carnis  » et des 
« praecepta legalia ».

30	 Pseudo Bruno, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. PL, 153, col. 328 : « Hic paries 
fuit ex parte Iudaeorum observationes eorum, ex parte gentilium cultus idolorum ».

31	 Paris, BnF, ms. lat. 15276, fol. 140ra : « Solvens medium parietem macerie, id est obstaculis 
retardans quod erat illos duos populos, partim ex parte iudeorum, qui nolebant dimittere 
legem, partim ex parte gentilium, qui nolebant dimittere ydolatriam ».

32	 Paris, BnF, ms. lat. 14443, fol. 43ra : « Divisio autem in duobus erat : iudei enim adherebant 
legi, gentes vero ydolatrie. Oportuit ergo removere ydolatriam ex parte gentium, ex parte 
vero iudeorum carnalem observanciam ».



666

leur croyance en un Dieu unique constituent quelque chose de solide (mais que 
la venue du Christ fragilise : il y a un jeu entre les deux significations de maceria, 
solide ou fragile), alors que l’idolâtrie des païens est dès le début inconsistante ; 
parfois l’obstacle du côté des nations est compris comme étant la philosophie. 

Quelques autres interprétations, bien plus rares, sont données : pour Marius 
Victorinus, la barrière est l’ensemble des désirs mondains, qui empêchent 
l’esprit d’accéder aux réalités spirituelles 33. La solution proposée par l’anonyme 
du Mont-Saint-Michel, la muraille est la séparation entre les choses de la terre 
et celles des cieux, rappelle les données gnostiques étudiées par Heinrich Schlier. 
Le même commentaire anonyme, précédé par le texte de l’école de Cassiodore, 
propose une autre piste : il s’agit des péchés qui nous séparent de Dieu 34.

Relevons enfin un rapprochement intéressant fait par Étienne Langton : 
la maceria lui fait penser au glaive tournoyant (versatilis) qui interdit l’entrée 
au paradis (Gn 3, 24). L’adjectif appliqué au glaive implique que la situation 
changera, de même que la fragilité de la muraille. Une concordance scripturaire 
avec Ct 2, 14, qui contient également le terme de maceria, lui fait donner une 
interprétation christique 35. 

À propos de solvens parietem, Thomas d’Aquin pose une quaestio, que 
l’on trouve aussi chez Pierre de Tarentaise : si, comme le dit l’interprétation 
traditionnelle, notamment la Glose (c’est-à-dire la Magna glossatura de Pierre 
Lombard), la muraille désigne la Loi ancienne, comment se fait-il qu’en 
Mt 5, 17, Jésus ait dit : « Je ne suis pas venu briser la Loi mais l’accomplir » ? 
La réponse est classique : pour Thomas, le Christ a supprimé les préceptes 

33	 Voir Marius Victorinus, éd. cit., p. 36-37 : « […] cum animae a Dei fonte natae in hoc mundo 
teneantur vel tenerentur et intercederet medius paries quasi saeps ac maceria par inlecebras 
carnis et mundanas cupiditates ».

34	 Expositiones Pauli epistolarum […] e codice Sancti Michaelis in periculo Maris, 
éd. G. de Martel, Turnhout, Brepols, 1995, CCCM, 151, p. 225 : « Quid uero paries macheriae 
intelligi debeat, ipse exposuit adiiciens inimicitias quas peccati causa inter se et Deum 
habebant […] per quod inimici erant Deo, quoniam non natura sed peccata inimicos illi 
fecerunt, siue, ut quidam uolunt, quod terrena et caelestia copulauit […] ». Voir (école de) 
Cassiodore, éd. PL, 68, col. 613 : « Ipse paries inimicitia nominatur. Vel certe peccata tam 
actualia quam originalia, quae a Deo separare noscuntur, merito inimicitiae dicuntur ».

35	 Paris, BnF, ms. lat.  14443, fol.  362rb  : «  Paries dicitur macerie, quia non erat stabilis neque 
robustus. Sicut gladius in introitu paradisi positus dicitur versatilis, per quod innuitur quod 
fuit versandus sive removendus, fragilitas macerie designatur in Canticis, cum dicitur  : 
“Columba mea in foraminibus petre, in caverna macerie”. In petra divinitatis firmitas 
[ms.  infirmitatis  !], in maceria humanitatis designatur infirmitas. In quorum utroque per 
meditationem conversari debet columba, non quod foramina fuerunt in Christo secundum 
deitatem, sed in eo qui Deus erat “in carne sua assumpta vel immolata” ». Je rappelle que le 
commentaire d’Étienne Langton sur les épîtres pauliniennes est en fait un sur-commentaire 
sur la Magna glossatura de Pierre Lombard (d’où proviennent les lemmes en italiques, 
soulignés dans le ms.) ; le passage commenté ici se trouve dans PL, 192, col. 185.



667

gilbert dahan    La m
uraille qui sépare les deux peuples dans les com

m
entaires m

édiévaux

cérémoniels mais a conservé les préceptes moraux ; pour Pierre, Éphésiens 2, 14 
concerne l’intelligence charnelle de la Loi, Matthieu 5, 17 son intelligence 
spirituelle 36. 

QUE SÉPARE LE MUR ?

Autre question : que sépare cette muraille ? On aura perçu des éléments de 
réponse dans ce qui précède. La réponse la plus courante est évidemment que la 
paries maceriae sépare les peuples, précisément les juifs des autres nations. Mais 
il y a aussi d’autres hypothèses (généralement juxtaposées à celle-là). Le fait 
que ce mur sépare l’homme de Dieu revient plusieurs fois et, ici encore, semble 
initié par Pélage 37 ; il apparaît aussi chez l’anonyme du Mont-Saint-Michel 38. 
Dans ce même commentaire, on a déjà mentionné la séparation des terrena et 
des caelestia. Lanfranc du Bec parle quant à lui de la séparation de l’homme et 
de l’ange 39. 

Le thème habituel est bien celui de la séparation des juifs et des non-juifs ; il 
est présent chez Jérôme 40 et, parfois avec les autres explications, dans beaucoup 
des commentaires postérieurs. On l’a vu, l’obstacle vient des uns et des autres : 
observance de la Loi pour les juifs, polythéisme ou idolâtrie pour les païens. 
Quelques précisions apparaissent ici et là, qui décrivent l’inimitié des uns envers 
les autres. Haymon d’Auxerre, après avoir noté que les observances de la Loi 
étaient une cause de dissension, relève que les gentils apparaissaient impurs aux 
yeux des juifs 41.

36	 Thomas d’Aquin, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. cit., p. 29. Voici le texte de 
Pierre de Tarentaise, dans Paris, BnF, ms. lat. 15276, fol. 140va : « Item super illud : Medium 
parietem macerie solvens. Glossa : legem a iudeis, ydolatriam a gentibus. Contra : Matth. v, 
Non veni solvere legem. Responsio  : loquitur hic de lege secundum intelligentiam eius 
carnalem, ibi spiritualem  ». Bien que cette expression soit également présente dans la 
Glossa [ordinaria] (voir texte cité supra, n. 10), c’est plutôt Pierre Lombard qu’utilisent les 
auteurs du xiiie siècle ; voir Pierre Lombard, Collectanea sur les Épîtres de Paul, éd. PL, 192, 
col. 184.

37	 Voir Pelagius’s Expositions of thirteen epistles, éd.  cit., p.  354  : «  Ipse est reconciliatio 
utriusque populi ad inuicem et ad deum ».

38	 Anonyme du Mont St-Michel, éd.  cit.  supra, n.  34, p.  225, texte cité («  inimicitias quas 
peccati causa inter se et Deum habebant »).

39	 PL, 150, col. 291-292 : «  […] qui fecit utraque unum, angelicam et humanam creaturam, vel 
Iudaeos et gentes  ». Dans la suite de son commentaire, Jérôme évoquait aussi bien le 
rapport aux anges que l’union entre terrena et caelestia.

40	 Jérôme, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. PL 26, col. 473 : «  […] maceria quae 
utrumque a se populum dividebat ».

41	 Haymon d’Auxerre, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. cit., col. 711 : « […] propter 
legem et observantiam eius erant inimicitiae et contentiones inter duos populos, quoniam 
Iudaei deputabant gentiles quasi immundos ».



668

Le Commentaire de Cambridge, quant à lui, fait un rappel historique de 
cette séparation entre les juifs et les nations, depuis Abraham, à qui est donnée 
une terre, jusqu’à l’institution de la circoncision, puis des lois alimentaires et 
matrimoniales, qui avaient pour but de séparer temporairement Israël des autres 
peuples ; la venue du Fils rend inutile cette séparation 42. La suppression de 
la muraille vient en quelque sorte sceller la défaite des uns et des autres ; le 
commentateur illustre cela par une citation de la Pharsale de Lucain 43.

Thomas d’Aquin, dont le commentaire révèle souvent des préoccupations 
pédagogiques, explique la muraille par une image : c’est comme un champ dans 
lequel sont rassemblés de nombreux hommes, séparés par une paroi ; si l’on 
retire cette muraille, les deux groupes deviennent une seule foule, un peuple 
unique 44. 

Au terme de cette rapide enquête, on espère avoir mis en valeur la créativité 
des commentaires médiévaux. Si les Pères, principalement Jérôme et Pélage, 
donnent les orientations majeures, dès le haut moyen âge (et les trois textes que 
nous avons utilisés, Haymon, Hatto et l’anonyme du Mont Saint-Michel le 
montrent bien), cette matière est réélaborée, réexaminée et enrichie. Le choix 
que nous avons fait, limité à quelques mots de l’épître, n’a pas permis de déployer 
les techniques spécifiques du xiie et du xiiie siècle, ni de montrer l’importance 
de ce que j’appelle l’exégèse schématique, avec notamment la divisio textus. 
Du moins aura-t-on perçu quelles directions ont choisies les exégètes. L’étude 
sur l’ensemble de la péricope le confirme avec plus de netteté. Ici, l’analyse 
précise des mots fonde une réflexion doctrinale importante dans la suite des 
commentaires de la péricope, où, par exemple, le thème du Christ médiateur et 
celui de la Passion reviennent à plusieurs reprises. 

42	 Voir Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli e schola Petri Abaelardi, 
éd.  A.  Landgraf, Notre-Dame (IN), Publications in Mediaeval Studies of the University of 
Notre Dame, t. II, fasc. 2, p. 225-446, ici p. 399‑401.

43	 Ibid., p.  400-401  : «  Et ideo istam solvit maceriam, ut utique quasi victi sibi invicem 
ignoscerent. Veluti de Mario et Cartagine factum est, quoniam “solatia fati  /Cartago 
Mariusque tulit pariterque iacentes / ignovere diis” » ; cf. Lucain, Pharsale II, 91-93, éd. et 
trad. fr. A. Bourgery, Paris, Les Belles Lettres, 1947, p. 36.

44	 Thomas d’Aquin, Commentaire sur l’Épître aux Éphésiens, éd. cit., p. 29 : « Debemus autem 
ad intellectum litterae imaginari unum magnum campum et mutlos homines ibi congregatos, 
in quo quidem per medium protendatur et elevetur unus paries dividens eos, ita quod non 
videatur populus unus sed duo. Quicumque ergo removeret parietem, coniungeret illorum 
hominum congregationem in turbam unam, et efficeretur populus unus. Sic intelligendum 
quod hic dicitur. Mundus enim iste est sicut ager ».



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

669

L’EUROPE DES FRANCS ET L’ÉMERGENCE DE LA FRANCE.  
LE TERME « FRANC » ET SON ÉVOLUTION SÉMANTIQUE 
DANS LES SOURCES ARABO-MUSULMANES MÉDIÉVALES

Daniel G. König
 Institut historique allemand (Paris)

Sans prétendre à l’exhaustivité, le présent article propose de remettre en question 
trois idées reçues sur la perception arabo-musulmane de l’Europe occidentale* : 
généralement on fait ressortir une manque de curiosité 1, le caractère stéréotypé 
des informations 2, et la stagnation des connaissances à travers les siècles 3. En 
analysant l’évolution de la portée sémantique du terme « franc » dans les sources 
arabo-musulmanes du ixe au xive siècle, cet article entreprend de faire ressortir, 
dans les grandes lignes, la logique de cette évolution terminologique 4. 

LA DOCUMENTATION LA PLUS ANCIENNE SUR LES FRANCS

La perception initiale du monde franc par les musulmans remonte à leurs 
premières incursions en territoire franc 5. Mais nous ne possédons aucune source 
arabo-musulmane contemporaine, pour plusieurs raisons.

Dans le monde arabo-musulman du viie et viiie siècles, la production 
textuelle est encore soumise à la volonté de sauvegarder la mémoire des débuts 

* Je voudrais remercier Michel Sot de m’avoir invité à son séminaire pour présenter cette 
thématique. Mes remerciements vont aussi à Françoise Houdelot et Magali Coumert pour 
avoir corrigé ce texte.

1	 B. Lewis, « The Muslim Discovery of Europe », Bulletin of the School of Oriental and African 
Studies, XX, no 1/3 (1957), p. 410 ; F. Gabrieli, « The Arabic Historiography of the Crusades », 
dans B. Lewis, P.M. Holt (dir.), Historians of the Middle East, London, Oxford UP, 1962, p. 98.

2	 A. al-Azmeh, « Mortal Enemies, Invisible Neighbours: Northerners in Andalusi Eyes », dans 
S. Khadra Jayyusi, M. Marín (dir.), The Legacy of Muslim Spain, Leiden, Brill, 1994, p. 266.

3	 B. Lewis, The Muslim Discovery of Europe [1982], New York, Norton, 2001, p. 303. 
4	 Un tel effort a été déjà fait par F. Clément, « Nommer l’autre : qui sont les Ifranj des sources 

arabes du Moyen Âge ? », dans I. Reck, E. Weber (dir.), Recherches 02. de mots en maux : 
parcours hispano-arabe, Strasbourg, Université de Strasbourg, 2009, p. 79-105. Son article 
concerne l’adaptation de ce terme aux diverses populations de l’Espagne chrétienne.

5	 Voir ce qui dit Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406) à propos de ce sujet : Ibn Ḫaldūn, tārīḫ, éd. S. Zakkār 
et Ḫ. Šaḥāda, Beyrouth, dār al-fikr, 2000-2001, 8 vol., t. VI, p. 140.



670

de l’islam, une mémoire fondatrice de l’identité musulmane qui sera le pivot 
de la plupart des activités intellectuelles consignées par écrit. Ainsi, cette 
élaboration deviendra-t-elle la base d’une historiographie arabo-musulmane, 
celle-ci donnant naissance ultérieurement à des genres littéraires adaptés à la 
description du monde environnant 6. 

Les offensives arabo-musulmanes ne sont ni dirigées ni entreprises par des 
intellectuels. Les élites conquérantes sont contraintes par des impératifs liés aux 
objectifs militaires. L’infrastructure d’une vie intellectuelle ne peut s’établir qu’à 
la longue sur un territoire récemment conquis. L’exemple d’al‑Andalus laisse à 
penser qu’on ne commençait à consigner des données sur ce nouveau territoire 
qu’au moment où on tente de l’administrer 7.

Par conséquent, on relève les écrits les plus anciens ayant trait aux contrées 
franques dans les textes du ixe siècle, majoritairement rédigés au Moyen Orient. 
En lien avec des rapports sur la conquête de la péninsule ibérique, ces textes se 
limitent à des informations succinctes sur les premiers raids en territoire franc, 
des données géographiques sur la position et l’étendue approximative de ce 
pays, et une vision quelque peu stéréotypée de son peuple guerrier 8.

L’œuvre plus riche d’Ibn ʿ Abd al-Ḥakam (m. 257/871) nous permet d’entrevoir 
la façon dont ces informations ont pu être diffusées. Il s’agit d’une compilation 
des traditions recueillies par des savants égyptiens de la fin du viiie siècle. Ces 
traditions se développent à partir des rapports transmis par des conquérants 
d’Espagne qui, après la conquête, se sont installés en Egypte ou qui l’ont traversée 
pour regagner le Moyen Orient 9. Ainsi, bien qu’elle n’ait été achevée qu’un 
siècle plus tard, l’œuvre d’Ibn ʿAbd al-�akam semble refléter les perceptions 

6	 F. Donner, Narratives of Islamic Origins. The Beginnings of Islamic Historical Writing, 
Princeton, Darwin Press, 1998, p. 275-90 ; G. Schoeler, The Genesis of Literature in Islam. 
From the Aural to the Read, Cairo, American University in Cairo Press, 2008. Voir T. Khalidi, 
Arabic Historical Thought in the Classical Period, Cambridge/New York, Cambridge UP, 1996, 
p. 83, sur la « sécularisation » de l’historiographie à partir du ixe siècle.

7	 Selon une chronique anonyme du xie siècle, le calife ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz (règn. 717‑720) 
ordonne au gouverneur as-Samḥ de préparer une description topographique de la 
péninsule  : Aḥbār maǧmūʿa, éd. et trad. Don E. Lafuente y Alcántara, Colleción de obras 
arábigas de historia y geografía, I, Madrid, Rivadeneyra, 1867, p. 23 (arab.), p. 34 (espagn.).

8	 Ibn Ḥabīb, kitāb at-tārīḥ, §353, éd. Jorge Aguadé, Madrid, CSIC, 1991, p. 122 ; ibid., §408, 
p. 142 ; ibid., §430, p. 148 ; Ibn ʿ Abd al-Ḥakam, futūḥ miḥr wa aḫbāruhā, éd. Ch. Torrey, Cairo, 
Madbouli, 1999, p. 216-217; al-Balāḏurī, kitāb futūḥ al-buldān [1866], §270, éd. M. de Goeje, 
Frankfurt, Institut für die Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften, 1992, p. 231 ; 
al-Yaʿqūbī, tārīḫ al-Yaʿqūbī, éd. ʿAbd al-Amīr al-Muhannā, Beyrouth, mu’assasat al-aʿlamī 
li’l-maṭbūʿāt, 1993, 2 vol., t.  I, p. 199 ; al-Yaʿqūbī, kitāb al-buldān [1892], éd. M. de Goeje, 
Beyrouth, dār aṣ-ṣādir, sans année, p. 355 ; Ibn Ḫurradaḏbih, kitāb al-masālik wa ’l-mamālik, 
éd. M. de Goeje, Leiden, Brill, 1889, p. 90.

9	 M. Makkī, « Egipto y la historiografía arabigo-española », Revista del instituto egipcio de 
estudios islámicos en Madrid, V, nos 1‑2, 1957, p. 166‑186.



671

daniel g. könig    L’Europe des Francs et l’ém
ergence de la France

arabo-musulmanes de la première moitié du viiie siècle. Le seul texte andalou, 
l’histoire d’Ibn Ḥabīb (m. 238/853), ne fournit pas la description détaillée que 
l’on aurait attendue de la part d’un savant habitant dans la zone frontalière du 
pays des Francs, mais repose, lui aussi, sur les mêmes sources égyptiennes 10. On 
pourrait expliquer ce fait par l’orientation culturelle de ce savant originaire de 
la périphérie occidentale du monde musulman. Après un voyage d’érudition en 
Orient, il serait efforcé de suivre les modèles historiographiques de sa « culture 
de référence » 11. Tous les autres textes de la même époque furent écrits en Irak. 
Ils contiennent encore moins d’informations sur les Francs 12 ce qui suggère 
qu’ils se trouvent à la fin d’une chaîne de transmission qui pourrait dépendre 
de ce premier lieu de documentation qu’est l’Égypte 13. 

MISE À JOUR DES INFORMATIONS

Mais les textes du ixe siècle se nourrissent aussi d’autres sources d’une date 
plus récente qui n’ont aucun lien avec la conquête. Les premières traductions 
arabes de la géographie de Ptolémée du début du ixe siècle 14 apportent de 
nouvelles appellations pour la région habitée par les Francs 15. De plus, les 
savants arabo-musulmans du ixe siècle ont déjà accès aux informations 
procurées par des personnes en contact direct avec les Francs : Ibn Ḫurradaḏbih 
nous fournit l’exemple le plus connu des juifs radhanites qui s’occupaient des 
échanges commerciaux dans un espace qui s’étendait du royaume franc à la 
Chine 16.

Les textes du xe et xie siècles reflètent un intérêt croissant pour l’Histoire 
et la société des Francs. En vue des relations étroites entre Carolingiens et 

10	 Ibn Ḥabīb, tārīḫ, §353, éd. cit., p. 122 ; ibid., §408, p. 142 ; ibid., §430, p. 148 ; ibid., p. 72-
73, 102‑107 (introduction).

11	 M. Makkī, « Egipto », art. cit., p. 157-158, p. 197‑200.
12	 Voir supra, n. 8.
13	 Cependant, on se demande, pourquoi al-Yaʿqūbī, tārīḫ, éd.  cit., t.  II, p.  207, est capable 

de transmettre le nom du peuple soumis par les musulmans en al‑Andalus –  les Goths 
(al‑Qūṭiyyūn) – , tandis qu’Ibn ʿAbd al‑Ḥakam, futūḥ miṣr, éd. cit., p. 205-206, se contente de 
les appeller « le peuple d’al‑Andalus » (ahl al-Andalus).

14	 D. Gutas, Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic Translation Movement in 
Baghdad and Early ʿAbbāsid Society, London, Routledge, 1998, p. 182.

15	 Al-Hamdānī (m.  environ  334/945), ṣifat ǧazīrat al-ʿarab, éd.  D.H.  Müller, Leiden, Brill, 
1884, 2  vol., t  1, p.  32, se sert du terme «  Celtogalatie  » (Qālṭūġālātiyyā). Également, 
l’assimilation de l’héritage latin procure des variantes arabe du terme « Gallia ». Voir l’index 
de la traduction arabe d’Orose : kitāb Hurūšiyūš, traducción árabe de las Historiae adversus 
paganos de Orosio, éd. M. Penelas, Madrid, CSIC, 2001, p. 438.

16	 Ibn Ḫurradadbih, al-masālik, éd. cit., p. 153-54. Voir E. Ashtor, « Aperçu sur les Radhanites », 
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 27, 1977, p. 245‑275.



672

Umayyades d’Espagne 17, la plus grande partie des informations est recueillie 
en al-Andalus, devenu un lieu important de la production culturelle du 
monde musulman à cette époque. Grâce aux compilations plus tardives nous 
avons accès à l’historiographie courtoise du xe siècle, produite notamment 
par Aḥmad ar-Rāzī (m. 344/955) et son fils ʿĪsā. D’autres sources procurent 
des détails supplémentaires. Ces textes mentionnent 1) la collaboration d’un 
certain Ibn al-Aʿrābī avec Charlemagne (161/777-778) 18, 2) le désaccord entre 
les trois fils de ʿAbd ar-Raḥmān I qui entraîne la fuite d’ʿAbd Allāh et ses 
deux fils à la cour de ce roi carolingien (181/797) 19 ; 3) la conquête franque 
de Barcelone (185/800) 20 ; 4) un traité de paix entre Charlemagne et l’émir 
al-Ḥakam (191/806) 21 ; 5) les campagnes musulmanes contre les troupes de 
Louis le Pieux (192-93/807-808) 22 ; 6) les efforts musulmans pour reconquérir 
les territoires francs en péninsule ibérique (197/812 et 212/827) 23 ; 7) une 
attaque normande contre le royaume franc (245/859) 24 ; 8) une ambassade 
envoyée par ʿAbd ar-Raḥmān II à Charles le Chauve 25 qui, à son tour, délégua 
une ambassade à l’émir Muḥammad 26. Curieusement, Charles le Chauve 
entre dans l’historiographie arabo-musulmane comme le roi qui a envoyé une 
image de Jésus à Rome après avoir forcé toute la population de son royaume de 
s’incliner devant elle 27.

Ces relations apportent de nombreuses connaissances sur les Francs. 
Selon al-Masʿūdī (m. 345/956), le futur al-Ḥakam II a reçu une chronique 
franque, un cadeau diplomatique offert par l’évêque Godemar de Gérone 
en 328/939-940. Elle contient une liste de rois qui commence avec le 

17	 Voir Ph. Sénac, Les Carolingiens et al‑Andalus (viiie‑ixe siècles), Paris, Maisonneuve & Larose, 
2002.

18	 Ahbār maǧmūʿa, éd. et trad. cit., p. 112-113 (arab.), p. 103 (espagn.).
19	 Ibn Ḥayyān, Crónica de los emires Alḥakam I y ‘Abdarraḥmān II [Al-muqtabis II‑1], trad. M. Alī 

Makkī et F. Corriente, Zaragoza, Instituto de estudios islámicos y de Oriente próximo, 2001, 
p. 17 (89r) ; ibid., p. 20 (90r) ; ibid., p. 21 (90v).

20	 Ibn Ḥayyān, Crónica, éd. cit., p. 36 (95v).
21	 Ibid., p. 47 (100r).
22	 Ibid., p. 47-48 (100r-100v).
23	 Ibid., p. 51-52 (101v-102r) = 197/812 ; ibid., p. 286 (177v) = 212/827.
24	 Ibn Ḥayyān al-Qurṭubī, al-muqtabis min abnā’ ahl al-Andalus, éd.  Maḥmūd ʿAlī Makkī, 

Beyrouth, dār al-kitāb al-ʿarabī, 1973, p. 307‑309.
25	 Ibn al-Qūṭiyya, tārīḫ iftitāḥ al-Andalus, éd.  Ibrāhīm al-Abyārī, Beyrouth, dār al-kitāb al-

lubnānī, 1989, p. 86‑87.
26	 Ibn Ḥayyān, al-muqtabis, éd. cit., p. 130-131 et n. 2. 
27	 Ibn Ḥayyān, al-muqtabis, éd. cit., p.  130-131  ; copié plus tard par Ibn ʿIdārī al-Marrākušī, 

kitāb al-bayān al-muġrib, éd. G.S. Colin et É. Lévi-Provençal, Beyrouth, dār at-taqāfa, 1980, 
2 vol., t. II, p. 108 ; et Ibn al-Ḫaṭīb, aʿmāl al-aʿlām, éd. É. Lévi-Provençal, Beyrouth, dār al-
makšūf, 1956, p. 22.



673

daniel g. könig    L’Europe des Francs et l’ém
ergence de la France

baptême du roi mérovingien Clovis et se termine au xe siècle 28. On pourrait 
ajouter que la Vie de Jean de Gorze attribue des connaissances détaillées 
sur des événements en Europe centrale au calife ʿAbd ar-Raḥmān III 29. 
Ibn al-Qūṭiyya (m. 367/977) montre que ces relations n’étaient pas 
complètement coupées de la vie quotidienne de l’Espagne musulmane : 
il raconte que la mort d’un ambassadeur de l’émir Muḥammad envoyé 
à Charles le Chauve obligea le Qāḍī responsable de Cordoue à régler les 
affaires financières du défunt 30. 

L’œuvre du savant andalou al-Bakrī (m. 487/1094) contient peut-être la 
description la plus complète de l’espace franc avant les croisades : en partant 
de la traduction arabe d’Orose, elle fournit des informations sur la présence 
romaine et wisigothe en Gaule 31 ; elle abrège et actualise la liste de rois francs 
citée par al-Masʿūdī, se terminant avec le premier Robertien 32 ; finalement, 
elle fournit une caractérisation géophysique et ethnographique du territoire 
franc basée, en grande partie, sur le récit du voyageur juif Ibrāhīm b. Yaʿqūb, 
procurant des informations sur le paysage et l’agriculture 33, mais aussi sur les 
mœurs et coutumes des Francs : leurs pèlerinages 34, leur façon de juger l’adultère 
et la trahison politique, de traiter leurs voisins bretons ainsi que d’éduquer les 
enfants nobles 35. 

Cette situation documentaire nous montre que des informations sur les 
Francs entraient dans la sphère arabo-musulmane d’al-Andalus par différents 
canaux pour être transmises, très rapidement, en Orient : la chronique franque 
mentionnée par al-Masʿūdī fut offerte à al-Ḥakam en 328/939-940 et arriva en 
Egypte sept années plus tard en 336/947 36. Mais les textes orientaux du ixe au 
xie siècles reflètent aussi une perception tout à fait indépendante d’al-Andalus. 
Le libraire irakien Ibn an-Nadīm (m. environ 385-88/995-998) reproduit des 
exemples d’écriture « franque », « saxonne » et « lombarde » dans son index des 
livres arabes. De même, il fait référence aux inscriptions « franques » qu’il a 

28	 Al-Masʿūdī, murūǧ ad-dahab wa maʿādin al-ǧawhar, §912, éd.  Barbier de Meynard, 
P.  de  Courteille et Ch.  Pellat, Beyrouth, al-ǧāmiʿa al-lubnāniyya, 1966-1979, Paris, Paul 
Geuthner, 1962-1997, p. 146 (arab.), p. 344 (franç.).

29	 Iohannis abbas s.  Arnulfi, Vita Iohannis Gorziensis, §136, éd.  G.H.  Pertz, MGH, SS, IV, 
Hannover, Hahn, 1841, p. 376-377 ; Voir une référence arabe chez Ibn Ḫaldūn, tārīḫ, éd. cit., 
t. IV, p. 183.

30	 Ibn al-Qūṭiyya, tārīḫ iftitāḥ, éd. cit., p. 86‑87.
31	 Al-Bakrī, al-masālik, §503, éd. cit., p. 313 ; ibid., §1488, p. 891.
32	 Ibid., §567-568, p. 340-341 ; §1532, p. 914.
33	 Al-Bakrī, al-masālik, §354, éd. cit., p. 240 ; ibid., §1503, p. 898 ; §1531-1532, p. 913‑914.
34	 Ibid., §1488-1489, p. 891.
35	 Ibid., §1532-1533, p. 914-915. Voir aussi F. Clément, « La perception de l’Europe franque 

chez Bakri (xie siècle) », Le Moyen Âge, 93, 1987, p. 5-16.
36	 Al-Masʿūdī, murūǧ, §912, éd. cit., p. 146 (arab.), p. 344 (franç.).



674

vues sur la garde des glaives, ainsi qu’à une lettre envoyée par Berthe (m. 925), 
fille de Lothaire II de Lotharingie, au calife abbaside al-Muktafī bi-llāh en 
293/906 37. Selon une source plus tardive 38 ce message de la « reine Berthe » 
fut transmis par le maghrébin ʿAlī, affecté au service de la reine pendant sa 
captivité. Arrivé à la cour du calife, la lettre fut traduite grâce à la collaboration 
d’un « Franc », responsable du vestiaire du souverain 39. D’autres informations 
furent fournies par des savants voyageurs comme Ibn Ḥawqal, qui avait visité 
la Sicile au xe siècle. Selon lui, l’extension méridionale du pays des Francs 
s’étendait jusqu’au nord de la ville de Naples 40. 

LA CRÉATION D’UN TERME GÉNÉRIQUE : DU « PAYS DES FRANCS » À « LA FRANCE »

Ceci nous conduit à analyser les différentes dimensions du terme « franc » 
dans les sources traitées jusqu’à ce point. Tous les textes du ixe siècle se réfèrent 
aux Francs au sens propre du terme, c’est-à-dire à la population de la « Francia » 
médiévale et de ses extensions. Mais déjà au xe siècle, le terme « franc » avait un 
sens plus large : si on considère les activités carolingiennes en Italie septentrionale 
et centrale ainsi qu’au Levant espagnol, il paraît parfaitement logique que ces 
territoires soient souvent dénommés « francs » 41. 

Certains auteurs vont même au-delà de cette définition : al-Masʿūdī raconte 
que le gouverneur byzantin de la ville de Rome usurpa la pourpre en 340/951-
952, déclenchant ainsi la sécession de l’Occident vis-à-vis de Byzance 42 : y 
compris les habitants de la ville de Rome, « tous les autres peuples francs, les 
Galiciens, les gens de Jáca, les Basques, les Germains (?) (Armānğas), et la plupart 
des Slaves ainsi que les Bulgares suivent la religion chrétienne et reconnaissent 
l’autorité de celui qui gouverne à Rome. Rome est la capitale du royaume des 
Francs (dār mamlakat al-ifranğiyya), tant dans l’antiquité que de nos jours. » 43 
Ceci suggère que déjà au xe siècle, le terme « franc » est utilisé parfois en tant que 

37	 Ibn an-Nadīm, kitāb al-fihrist, éd.  G.  Flügel, Frankfurt, Institut für die Geschichte der 
arabisch-islamischen Wissenschaften, 2005, p. 20.

38	 Son authenticité a été mise en question par A. Christys, « The Queen of the Franks Offers 
Gifts to the Caliph al-Muktafi », dans W. Davies  (dir.), The Languages of Gift in the Early 
Middle Ages, Cambridge, Cambridge UP, 2010, p. 149‑170.

39	 Ar-Rašīd b. az-Zubayr, kitāb ad-dahā’ir wa ’t-tuḥaf, éd. M. Ḥamīdullāh, al-Kuwayt, dā’irat al-
maṭbūʿāt wa’n-našr, 1959, p. 48‑54.

40	 Ibn Ḥawqal, kitāb ṣūrat al-arḍ, éd. J.H. Kramers, Leiden, Brill, 1938, p. 202‑203.
41	 Voir F.  Clément, «  Nommer l’autre  », art.  cit., p.  83, sur la distinction entre une «  Ifranja 

majeure », au nord des Pyrénées, et une «  Ifranja mineure », au sud, et l’application du 
terme aux non-musulmans de la péninsule, p. 91‑97.

42	 Il semble qu’il se réfère à la prise de pouvoir en Italie par Otton Ier en 951. Il est quand même 
curieux que l’importance de cet événement ait été reconnu directement par al‑Masʿūdī.

43	 Al-Masʿūdī, kitāb at-tanbīh wa ’l-išrāf, éd. M. de Goeje, Leiden, Brill, 1893, p. 181‑82.



675

daniel g. könig    L’Europe des Francs et l’ém
ergence de la France

terme générique désignant l’Occident latin. On pourrait ajouter que des mots 
latins sont quelquefois définis en tant que mots « francs » dans l’historiographie 
de l’époque 44.

L’emploi du terme « franc » se diversifie encore plus à partir du xiie siècle : 
les historiographes orientaux l’utilisent pour désigner tous les croisés 45, alors 
qu’ils sont capables de distinguer entre différents peuples dirigés par le roi 
d’Angleterre (al-Inkatār, malik Inklatīra, al-Inklatīrī, etc.) 46, le roi de France 
(al-Ifransīs, malik Afransīs, etc.) 47, le roi des Allemands (malik al-Almān) 48 et 
d’autres. Ce sont aussi les descriptions détaillées et, avec un certain décalage, 
actualisées du paysage politique de l’Europe occidentale dans l’historiographie 
et la géographie du xiiie et xive siècles qui montrent que les nombreux échanges 
ont contribué à enrichir les connaissances sur cette partie du monde. Dans ces 
textes figurent, à titre d’exemple, le système républicain (ḥukm kumūn) des 
cité-États italiennes 49, le rôle du pape dans le couronnement impérial et ses 
luttes avec la dynastie des Hohenstaufen 50. S’y trouve aussi un pays appelé « la 
France ».

44	 Ibid., p.  123, parle de «  l’ancienne langue franque  » (al-ifranǧiyya al-ūlā) pour expliquer 
le terme « César » (qaiṣar). Un emploi comparable du terme «  franc » se trouve chez al-
Bīrūnī (m. environ 442/1050), atār al-bāqiyya ʿan al-qurūn al-hāliyya, éd. E. Sachau, Leipzig, 
Harrassowitz, 1923, p. 29.

45	 Voir p. ex. Usāma bin Munqid (m. 584/1188), kitāb al-iʿtibār, chap. 8, éd. Ph. Hitti, Princeton, 
Princeton UP, 1930, p. 132 ; et Ibn al-Atīr (d. 630/1233), al-kāmil fī ’t-tārīḫ, éd. C. Tornberg, 
Beyrouth, dār aṣ-ṣādir, 1965-1967, 12 vol., t. X, AH 491, p. 272 ; ibid., t. X, AH 497, p. 372. 
Cette utilisation du terme « franc » par les musulmans orientaux est aussi confirmée par des 
sources latines : Raimundus de Aguilers, Historia Francorum, §168b, éd. J. Hugh et L. Hill, 
Paris, Paul Geuthner, 1969, p. 52.

46	 Ibn Šaddād, an-nawādir as-sulṭāniyya wa ’l-maḥāsin al-yūsufiyya, éd. Ğ. ad-Dīn aš-Šayyāl, 
Le Caire, maktabat al-Ḫānǧī, 1964, p. 238, 274, 300-304  ; Abū Šāma, kitāb ar-rawḍatayn 
fī ahbār ad-dawlatayn, éd. et trad. Barbier de Meynard, Recueil d’histoire des Croisades, 
historiens orientaux, t.  IV, Paris, impr. nationale, 1898, p. 335, 509, id., Recueil d’histoire 
des croisades, historiens orientaux, t.  V, Paris, impr.  nationale, 1906, p.  8,  10-11,  14,  17-
18, 22, 28, 30-31, 37, 44-48, 51-54, 56, 62-65, 68, 71, 73-75, 77, 79, 81.

47	 Ibn Šaddād, an-nawādir, éd. cit., p. 236, 287 ; Abū Šāma, ar-rawḍatayn, éd. cit., t. IV, p. 516 ; 
id., t. V, p. 6, 28, 30, 35, 46, 53, 61, 73, 75‑76.

48	 Ibn Šaddād, an-nawādir, éd. cit., p. 178, 195, 207, 212, 233 ; Abū Šāma, ar-rawḍatayn, éd. et 
trad. cit., t. IV, p. 181, 434-435, 437, 452, 454-461, 472-74, 478-480, 494, 500, 507; id., t. V, 
p. 79.

49	 Al-ʿUmarī, Condizioni degli stati cristiani dell’Occidente, éd. et trad.  M.  Amari, Reale 
Accademia dei Lincei anno CCLXXX (1882-1883), Roma, Salviucci, 1883, p. 8‑9.

50	 Ibn Wāṣil (m. 697/1298), mufarriǧ al-kurūb fī ahbār banī Ayyūb, éd. Ḥ. Muḥammad Rabīʿ 
et S. ʿAbd al-Fattāḥ ʿAšūr, Le Caire, wizārat at-taqāfa wa’l-ʿilām, 1972, 4 vol., t. IV, AH 626, 
p. 250-251 ; Ibn al-Furāt (m. 807/1405) AH 644, éd. et trad. U. et M.C. Lyons, dans U. Lyons, 
M.  Lyons, J.  Riley-Smith  (dir.), Ayyubids, Mamluks and Crusaders, Cambridge, W.  Heffer 
and Sons, 1971, 2 vol., t. I, p. 11 ; ibid., t. II, p. 9 ; Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406), tārīḫ, éd. cit., 
t. I, p. 292 ; al-Qalqašandī (m. 821/1418), kitāb ṣubḥ al-ʿašā, éd. M. ʿA. Ibrāhīm, Le Caire, al-
maṭbaʿa al-amīriyya, 1915, 14 vol., t. VIII, p. 43.



676

Les équivalents terminologiques de « la France » en arabe apparaissent pour 
la première fois, semble-t-il, dans les sources du xie siècle 51 : l’historiographe 
andalou Ṣāʿid al-Andalusī (m. 462/1070) mentionne « les pays de France » 
(bilād Ifransa) 52. Plus tard, le géographe al-Idrīsī (m. environ 559/1166) 
nous fournit une description très détaillée de la « région de France » (iqlīm 
Ifransiyya) et de ses alentours 53. Par contre, le « roi de France » (ṣāḥib Faransā, 
raydā Farans, rawā Farans) figure plutôt dans les sources du xiiie et xive siècles : 
à part de ses activités en tant que croisé, déjà évoquées ci-dessus, les savants 
arabo-musulmans mentionnent 1) son implication dans la conquête de 
Constantinople (600/1204) 54, 2) le rôle de son frère dans la lutte entre la 
papauté et la dynastie des Staufen 55, 3) les défaites de Saint Louis en Egypte 
et à Tunis 56, 4) la concurrence entre l’empereur allemand et le roi de France 
pour l’hégémonie sur les peuples « francs » 57, 5) des détails sur les relations 
économiques entre la France et l’Angleterre 58, 6) la façon de choisir le roi de 
France et le rituel de couronnement 59, et 7) ils fournissent même une brève 
description de sa résidence, la ville tripartite de Paris 60.

Au xive siècle, il n’existe ni une distinction exacte et généralement acceptée 
entre « la France » et tout ce qui est considéré « franc », ni une définition cohérente 
du terme « franc ». Chez al-ʿUmarī (m. 749/1349), la France constitue une 
partie indépendante et puissante d’une conglomération des sociétés « franques » 
qui se trouvent en Europe et, autrefois, dans les possessions des croisés en outre-
mer. En revanche, Abū ’l-Fidā (m. 732/1331) distingue entre les Allemands, les 
Bourguignons, les Génois, les Vénitiens et les Hongrois d’un côté, « les Francs » 
(al-Ifranǧ) de l’autre côté. En énumérant les habitants de la France (Faransa), de 
la Sicile, de Chypre et de la Crète, ainsi que les chrétiens de l’Espagne parmi ces 
derniers, il offre une définition plus restreinte mais plus « française » des Francs 

51	 Voir aussi F. Clément, « Nommer l’autre », art. cit., p. 79.
52	 Ṣāʿid al-Andalusī, kitāb ṭabaqāt al-ummam, éd. Ḥ. Būʿalwān, Beyrouth, dār aṭ-ṭalīʿa, p. 97.
53	 Al-Idrīsī, Opus geographicum, éd. A.  Bombaci, U.  Rizzitano, R.  Rubinacci et L.V. Vaglieri, 

Fasc. VII, Napoli 1982, p. 730-39, Fasc. VIII, Napoli 1983, p. 852-866. Voir d’autres références 
chez F. Clément, « Nommer l’autre », art. cit., p. 80 n. 2.

54	 Ibn Ḫaldūn, tārīḫ, éd. cit., t. II, p. 279.
55	 Ibn Wāṣil, mufarriǧ, éd. cit., t. IV, AH 626, p. 249.
56	 Al-ʿUmarī, Condizioni, éd. cit., p. 2‑3.
57	 Al-ʿUmarī, Condizioni, éd. cit., p. 1, 4‑5.
58	 Ibn Saʿīd al-Maġribī, kitāb al-ǧuġrāfiyya, éd.  I.  al-ʿArabī, Beyrouth, maktaba at-tuǧāriyya, 

1970, p. 199-200, copié par Abū ’l-Fidā’, taqwīm al-buldān = Géographie d’Aboulféda, texte 
arabe, éd. J. Reinaud et W. MacGuckin de Slane, Paris, Impr. royale 1849, p. 187‑188.

59	 Ibn Saʿīd, al-ǧuġrāfiyya, éd. cit., p. 193 ; al-ʿUmarī, Condizioni, éd. cit., p. 2.
60	 Ibn Saʿīd, al-ǧuġrāfiyya, éd. cit., p. 193. Comparez avec J. Baldwin, The Government of Philip 

Augustus. Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, Berkeley/Los Angeles, 
California UP, 1991, p. 343.



677

daniel g. könig    L’Europe des Francs et l’ém
ergence de la France

dans un passage qui reflète peut-être la réputation « internationale » des grandes 
familles seigneuriales comme les Anjou, les Lusignan, les Ibelin, la maison de 
Bourgogne, etc 61.

Mais malgré leur incohérence apparente, ces deux champs sémantiques 
représentent, parmi d’autres, le résultat d’une évolution terminologique qui 
obéit à une certaine logique : loin d’être stagnantes, les connaissances sur les 
« Francs », et par conséquent sur une grande partie de l’Europe occidentale, 
évoluaient d’une façon « organique », reflétant ainsi les transformations 
d’un espace politico-culturel en perpétuelle transition. Pour comprendre et 
expliquer ce que les savants arabo-musulmans ont écrit et n’ont pas écrit sur 
l’Occident médiéval, il ne suffit pas de faire remarquer des fautes, la pénurie et 
les stéréotypes. Ces derniers ne représentent que quelques aspects d’un univers 
de perceptions très variées, qui n’est pas nécessairement plus pauvre ou plus 
stéréotypé que celui des perceptions occidentales de l’histoire et de la civilisation 
des « Sarrasins » au Moyen Âge 62.

61	 Abū  ’l-Fidā’, al-muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar, éd. Ḥusayn Mu’nis, Muḥammad Zaynuhum 
ʿAzzab et Yaḥyā Sayyid Ḥusayn, Le Caire, dār al-maʿārif, 1998-1999, 4 vol., t. I, p. 119-120. Par 
contre, il n’est pas possible d’affirmer qu’Abū ’l-Fidā’ utilise cette définition d’une manière 
cohérente. Voir par ex. t. III, p. 171, où le terme « franc » désigne plutôt tous les peuples sous 
la tutelle de l’empereur médiéval.

62	 D.G. König, « Muslim Perception(s) of Latin-Christianity. Methodological Reflections and a 
Reevaluation », Comparativ,  20/4, 2010, p. 18‑42.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

679

PROPOS SUR LA « GLOIRE » :  
LECTURES POLÉMIQUES DU DE GLORIA DE CICÉRON  

DE L’ANTIQUITÉ À LA RENAISSANCE

Stéphane Gioanni 
École française de Rome

Qu’est-ce que la « gloire » des grands hommes ? Quelles différences y a-t-il 
entre la « fausse » gloire, acquise frauduleusement, et la « vraie » gloire ? Cicéron 
parle souvent de la « gloire » dans ses dernières œuvres, notamment dans le traité 
Sur les devoirs qu’il écrivit peu avant de livrer son cou et ses mains au bourreau. Sa 
correspondance avec Atticus nous apprend qu’il avait même composé un petit 
traité Sur la gloire, trois mois environ après l’assassinat de César qui plongeait 
à nouveau la société romaine dans un chaos dont les Républicains ne surent 
jamais profiter. Comme les Académiques, qui puisaient dans la philosophie 
hellénistique pour penser la « résistance » au pouvoir césarien et comme la 
plupart des textes philosophiques de Cicéron, le De gloria ne pouvait rester 
indifférent au contexte politique où se jouait le sort de la République 1. Est-ce 
pour cette raison que Cicéron demande à Atticus de lire ce traité « en secret », 
devant des « auditeurs de qualité » qui partageaient sans doute son inquiétude 
devant la montée en puissance d’Antoine ?

Le De gloria circula pendant plusieurs siècles avant de disparaître dans 
l’Antiquité tardive, comme d’autres textes de Cicéron 2, alors que les Pères 
de l’Église procédaient à une profonde conversion de la notion de « gloire ». 
Les historiens des textes retrouvent sa trace au xive siècle dans une lettre de 
Pétrarque qui prétend avoir retrouvé le De gloria dans sa jeunesse et l’avoir 
confié à son premier maître, Convenevole de Prato, qui le perdit à nouveau. 
Les écrits philosophiques de Cicéron suscitaient un intérêt particulier dans 
la société du xive siècle, marquée par des formes de mobilités sociales qui 
remettaient en cause la domination de l’aristocratie. Les débats sur le sens de 

1	 C.  Lévy, Cicero Academicus. Recherches sur les Académiques et sur la philosophie 
cicéronienne, Rome, École française de Rome, CEFR,  162, 1992, p.  634  : «  cette lecture 
politique de textes en apparence sans relation avec l’actualité immédiate est l’un des aspects 
les plus passionnants de l’œuvre cicéronienne ».

2	 Voir H. Bardon, La Littérature latine inconnue, Paris, Klincksieck, t. I, 1952, t. II, 1956.



680

la « noblesse » posaient inévitablement le problème de l’honneur et de la vraie 
gloire. Cicéron apparaissait comme une figure exemplaire de l’homo novus et 
une source majeure pour les premiers humanistes 3 qui considéraient que « la 
seule noblesse authentique est celle de l’intelligence [...] mise au service de 
l’action » 4. La lecture de ses œuvres soulevait donc des enjeux politiques et 
sociaux qui dépassaient la réception strictement scolaire de son enseignement 
rhétorique. La redécouverte d’un traité entier sur la gloire, perdu depuis 
des siècles, revêtait donc une importance particulière qui explique en partie 
l’amertume de Pétrarque à la fin de sa vie. Mais le De gloria existait-il vraiment 
au xive siècle ? Que faut-il croire du récit de Pétrarque ? Faute de pouvoir 
reconstituer ce traité, l’objectif de notre contribution sera des plus modestes : il 
s’agira de rassembler les témoignages et les fragments qui attestent de l’existence 
du De gloria dans l’Antiquité avant de parcourir les traces de sa transmission et 
de s’interroger sur les fonctions du récit de Pétrarque, cette mise en scène de la 
recherche des textes anciens qui contitue, plus encore que leur redécouverte, un 
marqueur essentiel de l’humanisme.

LA « GLOIRE » DANS LA PENSÉE CICÉRONIENNE : PHILOSOPHIE ET POLITIQUE À LA FIN DE 

LA RÉPUBLIQUE 

Au cours des mois qui suivirent l’assassinat de César aux Ides de mars 44, 
Cicéron entreprit la rédaction de plusieurs ouvrages philosophiques majeurs. Ces 
textes marqués par le stoïcisme ne sont pas de simples méditations sur l’agitation 
des temps destinés à fuir l’angoisse du présent. L’écriture philosophique de 
Cicéron n’est jamais indifférente au sort de la République. Elle est étroitement 
liée au contexte politique. Cicéron termina d’abord les traités sur la divination 
(De divinatione) et le destin (De fato) dans lesquels la question du destin dépend 
de la capacité à prévoir un événement, autrement dit de la divination. Là non 
plus, le sort de Rome n’est jamais oublié puisque cette réflexion pose le problème 
de la fatalité de l’histoire et des événements récents, de la tyrannie de César à 
son assassinat. Ces textes, dont le statut est encore discuté, précèdent de peu la 
rédaction, à la demande d’Atticus, d’un livre sur l’amitié qui avait uni les grandes 

3	 Cf. R.K. Witt, In the Footsteps of the Ancients: The Origins of Humanism from Lovato to Bruni, 
Leiden/Boston, Brill, 2000, chap. 6 « Petrarch, Father of Humanism ? », p. 230 sq. ; J. Seigel, 
Rhetoric and Philosophy in Renaissance Humanism: The Union of Eloquence and Wisdom 
(Petrarch to Valla), Princeton, Princeton UP, 1968, p. 3‑30.

4	 J.-Y.  Tilliette, «  Une biographie inédite de Cicéron, composée au début du xive  siècle  », 
CRAI, 147, 2003, p. 1063 ; cf. aussi E. Gilson, « Beredsamkeit und Weisheit bei Cicero », dans 
K. Buchner (dir.), Das neue Cicerobild, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, 
p. 179‑207.



681

stéphane gioanni     Lectures polém
iques du D

e G
loria de Cicéron de l’A

ntiquité à la R
enaissance

figures de l’histoire républicaine et qui était inhérente à la culture politique de la 
société romaine (Laelius). La correspondance à Atticus nous révèle que Cicéron, 
qui se trouvait alors dans sa villa de Pouzzoles, avait également composé un petit 
ouvrage consacré à la gloire qu’il avait déjà évoquée dans le De republica, dans les 
Tusculanes et sur laquelle il reviendra dans les Philippiques et le traité Sur les devoirs. 
Le texte du De gloria était sans doute assez court si l’on en croit la correspondance 
à Atticus. Une lettre datée du 3 juillet annonce l’envoi prochain d’un « livre sur 
la gloire » 5 et deux autres lettres du 11 juillet et du 17 juillet confirment que 
l’ouvrage a bien été envoyé. Mais Cicéron veut rester prudent. Il souhaite qu’on 
ne lise pas le texte devant n’importe qui. Est-ce en raison du contexte politique 
et de sa définition de la gloire qui était aux antipodes du prestige inquiétant dont 
bénéficiait Antoine au début de l’été 44 ? 

Si j’arrive sain et sauf à Brindes, je me mettrai sur-le-champ à mon œuvre 
héraclidienne. Je t’ai envoyé mon traité Sur la gloire : garde-le en lieu sûr, s’il te 
plait, comme d’habitude ; qu’on marque seulement les deux extraits que Salvius 
se propose de lire à des auditeurs de qualité (bonos auditores) rencontrés dans un 
diner ; je suis assez content de ces passages, mais je préfèrerais qu’ils eussent ton 
suffrage que le mien 6 ; […] tu dis que tu attends Eros, mais aussi un petit cadeau : 
je suis heureux que ton espoir ne soit pas déçu ; mais je ne t’ai envoyé que l’ouvrage 
que tu possèdes déjà fortement retouché ; en fait, c’est le texte original même, 
avec quantité d’additions et de remaniements. Quand tu l’auras fait transcrire sur 
grand format, donnes-en lecture en secret (arcano) à tes convives […] 7.

D’autres épîtres délivrent des renseignements plus précis sur le contenu du 
traité. Visiblement, Atticus a été surpris par le prologue du De Gloria qui 
reprenait mot pour mot celui du livre III des Académiques. Cicéron reconnaît 
cette « négligence » après s’être embarqué sur le bateau qui le conduisait en 
Grèce, le 25 juillet. Il explique cette méprise en expliquant qu’il disposait d’un 
recueil de prologues (liber proemiorum) dans lequel il puisait selon ses besoins, 
sélectionnant le texte le mieux adapté à son traité. Or, il avait oublié que le 
prologue choisi pour le De Gloria avait déjà été retenu pour le troisième livre 
des Académiques, écrit en 45 :

Maintenant découvre ma négligence : je t’ai envoyé mon livre Sur la gloire avec 
le même préambule que dans le troisième livre des Académiques ! Cela s’est 
produit parce que j’ai un volume de préambules, où j’ai l’habitude de faire mon 
choix quand j’ai mis un ouvrage en chantier. Ainsi, quand j’étais encore dans 

5	 Cicero, Atticus 15, 27, 2, éd. et trad. J. Beaujeu, Les Belles Lettres, CUF, p. 232.
6	 Ibid., 16, 2, 6, p. 251.
7	 Ibid., 16, 3, 1, p. 254.



682

ma maison de Tusculum, ne me souvenant pas que je m’étais déjà servi de ce 
maudit préambule, je l’ai inséré dans le livre que je t’ai envoyé. Mais, à bord, 
en lisant les Académiques, j’ai découvert mon erreur. J’ai donc immédiatement 
griffonné un nouveau préambule, que je t’envoie. Tu n’auras qu’à couper l’autre 
et à coller celui-ci 8.

Le De officiis, composé quelques mois plus tard, révèlent que le De Gloria 
était composé de « deux livres » 9. Ce témoignage est confirmé par saint 
Jérôme qui évoque, dans son Commentaire de l’Épitre de Paul aux Galates, 
« les innombrables définitions et significations de la gloire [étudiées] par les 
philosophes et les deux volumes Sur la Gloire que Cicéron a écrits » 10. Le De 
officiis permet de se faire une idée assez précise de la conception cicéronienne 
de la gloire qui constitue pour Cicéron la motivation essentielle de l’action 
humaine :

Tous, nous sommes entraînés par l’amour de la gloire, et cet attrait est d’autant 
plus puissant que l’âme a plus de noblesse. Les philosophes mêmes mettent 
leur nom aux livres qu’ils composent sur le mépris de la gloire : tout en 
prouvant qu’il faut mépriser la louange et la célébrité, ils s’efforcent de se faire 
louer et connaître. [...] Ô juges, je vais vous ouvrir mon cœur, et vous avouer 
ma passion pour la gloire, trop vive sans doute, mais après tout bien légitime. 
[...] car la vertu ne désire d’autre récompense de ses travaux et de ses dangers 
que des éloges et de la gloire. Sans la gloire, juges, quel motif aurions-nous de 
nous exposer, dans le cours d’une vie si courte et si rapide, à tant de fatigues ? 
[...] Pour moi, dans tout ce que j’ai entrepris pour le bien de l’État, je pensais, 
en le faisant, confier une semence immortelle de gloire au souvenir éternel 
de l’univers 11.

Ce vibrant plaidoyer trouve des échos dans de plusieurs ouvrages de Cicéron 
qui rappelle inlassablement que la recherche de gloire est la source de toutes les 
actions humaines, y compris des beaux arts : « C’est la gloire qui nourrit les arts : 
le goût du travail sans elle ne nous vient point : et tout métier auquel on attachera 
du mépris, sera toujours négligé » 12. À la fin de sa vie, à l’époque du De gloria, 
Cicéron reconnaît bien volontiers qu’il a passé son existence à rechercher la 

8	 Ibid., 16, 6, 4, p. 260.
9	 Cicero, De officiis, 2, 31, éd. et trad. M. Testard, Les Belles Lettres, CUF, p. 29.
10	 Jérôme, Commentaire sur l’épître de Paul aux Galates, éd.  P.  Schanz, vol.  2, 1920, 

col. 409 ; le texte de Jérôme est confirmé par l’un des fragments conservés du De gloria 
(cf. Cicero, De Gloria, éd. O. Plasberg, dans Ciceronis scripta, fasc. 47, Lipsiae, 1917, p. 87-
90 « Fragmenta », proemium : quantas habeat definitiones et significantias gloria).

11	 Cicero, Pro Archia, 11, éd. et trad. F. Gaffiot, Les Belles Lettres, CUF, p. 48.
12	 Cicero, Tusculanes, 1, 2, 4, éd. G. Fohlen et trad. J. Humbert, Les Belles Lettres, CUF, p. 6.



683

stéphane gioanni     Lectures polém
iques du D

e G
loria de Cicéron de l’A

ntiquité à la R
enaissance

gloire et que l’éloquence est une source privilégiée pour y parvenir 13. Mais il sait 
aussi combien les louanges de la foule sont vaines et artificielles, même si l’on 
parle de Démosthène, le plus grand des orateurs 14.

Mais qu’est-ce que la gloire 15 ? Cicéron distingue méthodiquement la 
simple « renommée », qui peut être bonne ou mauvaise, de « la très haute 
et parfaite gloire », dont il donne une définition précise dans le De officiis : 
« Parlons maintenant de la gloire [...] puisque dans la conduite des entreprises 
importantes, la gloire aide énormément. Le sommet donc et la perfection de 
la gloire résultent de ces trois conditions: que la foule nous aime, qu’elle ait 
confiance en nous et qu’étant donné une certaine admiration, elle nous estime 
dignes d’honneur » 16. Dans ce passage, Cicéron inscrit délibérément la gloire 
dans le champ sémantique de la notoriété. Cet emploi représente 84,3% des 
occurrences du mot gloria dans la littérature antique 17. Toutefois, Jean-François 
Thomas a repéré cinq autres significations qui soulignent la polysémie de gloria 
et entrainent parfois des problèmes d’interprétation : 1. une action qui justifie 
une notoriété prestigieuse, « titre de gloire – mérites » ; 2. « désir ou sentiment de 
gloire » ; 3. « personne qui fait la gloire de – fierté » ; 4. « parure » ; 5. « orgueil, 
vanité, vantardise » 18. Cicéron emploie essentiellement gloria dans le sens de 
« renommée » et, plus marginalement, dans le sens de « titre de gloire – mérites » 
ou de « désir ou sentiment de gloire ». Cette dernière acception ne semble 
pas attestée avant lui. En revanche, il n’utilise jamais gloria pour désigner la 
« fierté », la « parure » ou « l’orgueil ». Ces emplois n’apparaissent pas avant 
Virgile et Ovide 19. Le terme gloria est donc toujours positif lorsqu’il est employé 
de manière absolue, sans épithète dépréciatif, du moins dans l’œuvre de Cicéron 
qui décida finalement de lui consacrer un traité entier. 

Les fragments du De Gloria sont trop brefs pour avoir une idée précise de son 
contenu. Il s’agit de quelques citations 20 ou allusions rapportées par des lecteurs 
de l’Antiquité, d’Atticus à saint Jérôme. Le principal fragment est transmis dans 
les Nuits Attiques d’Aulu-Gelle. Cet ouvrage éclectique, composé de 20 livres et 
probablement rédigé vers 177, transmet les souvenirs du séjour d’Aulu-Gelle en 
Attique. Il contient de nombreuses citations d’œuvres aujourd’hui inconnues. 

13	 Cicero, De officiis, 2, 14, 48, éd. cit., p. 39.
14	 Cicero, Tusculanes, 5, 36, 103, éd. cit., p. 155.
15	 Sur les différentes significations de la « gloire » dans les sources latines, voir J.‑F. Thomas, 

Gloria et laus  : étude sémantique, Louvain, Peeters, coll.  «  Bibliothèque d’études 
classiques », 31, 2002.

16	 Cicero, De officiis, 2, 31, éd. cit., p. 29.
17	 Cf. J.‑F. Thomas, Gloire et Laus, op. cit., p. 167‑232.
18	 Ibid., p. 167‑232.
19	 Ibid., p. 223.
20	 Cicero, De Gloria, éd. cit., p. 87-90 « Fragmenta ».



684

Évoquant ces lectures de jeunesse, l’auteur constate que Tullius a commis, 
« dans son second livre Sur la Gloire », « une erreur grossière que pourraient 
reconnaître non pas seulement les savants mais aussi n’importe quel lecteur 
de l’Iliade d’Homère » 21. Il s’étonne que cette erreur n’ait été remarquée et 
corrigée ni par l’auteur ni « par Tiron, son affranchi, l’homme le plus scrupuleux 
et le meilleur connaisseur des livres de son patron » 22. Aulu-Gelle illustre sa 
remarque en citant l’extrait incriminé qui constitue aujourd’hui la plus longue 
citation du De Gloria :

Apud eundem poetam Aiax cum Hectore congrediens depugnandi causa agit, ut 
sepeliatur, si sit forte uictus, declaratque se uelle, ut suum tumulum multis etiam 
post saeculis praetereuntes sic loquantur :
hic situs est uitae iampridem lumina linquens
qui quondam Hectoreo perculsus concidit ense.
Fabitur haec aliquis, mea semper gloria uiuet.

Ce passage est très intéressant car il contient une traduction latine de trois 
vers d’Homère qu’Aulu-Gelle attribue à Cicéron lui-même. Cette attribution 
est loin d’être évidente puisque Cicéron ne pouvait commettre une erreur si 
grossière dans un texte qu’il connaissait presque par cœur. L’auteur des Nuits 
Attiques signale cette erreur en rappelant que, « dans le texte d’Homère, ce 
n’est pas Ajax qui dit les vers que Cicéron traduit en latin, ce n’est pas Ajax 
qui s’occupe de sa sépulture : c’est Hector qui parle en général, avant même 
de savoir si Ajax sera celui qui combattra contre lui : « C’est là le tombeau 
d’un guerrier mort depuis longtemps ; il fut illustre et tomba sous les coups de 
l’illustre Hector. On le dira, car ma gloire ne mourra jamais » 23. Aulu-Gelle et 
saint Jérôme sont les derniers témoins directs de la réception du De gloria, du 
moins jusqu’au xive siècle.

PÉTRARQUE ET LA REDÉCOUVERTE DU DE GLORIA AU XIVE  SIÈCLE  : DE LA GLOIRE À 

L’OPPROBRE�

L’enthousiasme des humanistes italiens pour la pensée et le style 
cicéroniens est bien connu 24. Toutefois, l’intérêt de Pétrarque pour Cicéron 

21	 Aulu-Gelle, Nuits Attiques, 15, 6, éd. et trad. R. Marache, Les Belles Lettres, CUF, t. III, p. 154.
22	 Ibid.
23	 Ibid.
24	 P. de Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, I, Paris, Champion, 1972 (« Pétrarque et Cicéron », 

en particulier p.  260-268)  ; L.  Hermand-Schebat, Pétrarque et Cicéron. Histoire d’une 
filiation à travers la correspondance de l’humaniste (à paraître).



685

stéphane gioanni     Lectures polém
iques du D

e G
loria de Cicéron de l’A

ntiquité à la R
enaissance

dépasse la redécouverte savante des classiques de l’Antiquité. Elle nourrit 
son idéalisation de la Rome antique qu’il voulait voir se relever de ses ruines 
en accueillant à nouveau la cour pontificale installée en Avignon. Du point 
de vue de l’histoire des textes, on ne peut que constater l’importance de 
Pétrarque dans la redécouverte de Cicéron qu’il fit « entrer dans la culture 
générale de l’esprit moderne » 25. Influencé par Cicéron dans tous les registres 
de sa création et de ses goûts, Pétrarque enrichit également la bibliothèque 
des papes d’œuvres rares 26, organisa un mouvement de redécouverte de 
ses manuscrits, retrouva une partie importante de sa correspondance et 
contribua à faire sortir le célèbre orateur des lectures strictement scolaires 
dans lesquelles l’enseignement rhétorique l’avait confiné depuis l’Antiquité 
tardive.

La vénération de Pétrarque pour Cicéron est manifeste jusqu’à la fin de sa vie, 
comme en témoigne l’une de ses dernières lettres, adressée en 1374 à Luca de 
Penna, secrétaire du pape Urbain V à Avignon, qui l’interrogeait sur la perte 
de certains livres 27.� Après avoir dressé un bilan de ses acquisitions, Pétrarque 
revient en détail sur la redécouverte, quarante ans plus tôt, des deux livres du 
De gloria qui se trouvaient dans un manuscrit que lui avait remis le jurisconsulte 
Raymond Soranzo :

J’ai eu de lui quelques ouvrages de Varron et de Cicéron. Il y avait un volume 
de Cicéron composé d’ouvrages communs mais parmi lesquels se trouvaient les 
livres Sur l’Orateur et Sur les Lois, incomplets comme on les rencontre toujours, 
et en outre les deux livres uniques Sur la Gloire ; en les voyant, je me suis estimé 
le plus riche de la terre. [...] Dans tout cela, je n’avais rien de nouveau, comme 
je l’ai dit, hormis ces deux livres Sur la Gloire et quelques oraisons et épitres. [�] 
Vous voulez que je vous dise comment j’ai perdu mes livres, je vous dis comment 
je les ai acquis afin qu’en sachant toute la peine que j’ai eue à les acquérir, vous 
compreniez toute la douleur que j’ai eue à les perdre 28.

25	 P. de Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, op. cit., p. 176.
26	 Voir les inventaires d’Urbain V et de Grégoire IX (F. Ehrle, Historia bibliothecae Romanorum 

Pontificum, I, p. 139, 286). P. De Nolhac (p. 180, n. 1) cite en particulier le no 29 de l’inventaire 
de 1369 d’Urbain V. À propos des lectures cicéroniennes de Clément VI, voir E. Anheim, 
« La bibliothèque personnelle de Pierre Roger/Clément VI », dans J. Hamesse (dir.), La Vie 
culturelle, intellectuelle et scientifique à la cour d’Avignon, Turnhout, Brepols, 2006, 
p. 1‑48.

27	 Pétrarque, Lettres de la vieillesse (Seniles), Paris, Les Belles Lettres. Depuis 2002, quatre 
volumes ont été publiés (lib.  I-III, IV-VII, VIII-XI, XII-XV). Le dernier volume est encore à 
paraître (lib. XVI-XVIII).

28	 Pétrarque, Seniles,  XVI, 1, Epist. prima ad Lucam de Penna, trad. V.  Develay, Bulletin du 
bibliophile, 1879, p. 18.



686

La suite de la lettre raconte que le jeune Pétrarque accepta de prêter le volume 
à son premier maître, Convenevole de Prato 29, auquel il était lié « depuis 
l’enfance ». Son père avait l’habitude de venir en aide au « pauvre homme » 
acculé par la pauvreté et les dettes incessantes. Pétrarque continua à le soutenir 
avec divers présents :

J’ai eu presque dès l’enfance un maître qui m’enseigna les premiers éléments ; 
j’appris ensuite sous lui la grammaire et la rhétorique, car il professait l’une et 
l’autre. [...] Mon père, tant qu’il vécut, vint libéralement en aide à ce pauvre 
homme d’un si grand mérite, car la pauvreté et la vieillesse, compagnes 
incommodes et peu traitables, avaient fondu sur lui. Après la mort de mon 
père, il avait mis en moi tout son espoir. Pour moi, quoiqu’impuissant, 
sentant que je lui étais lié par l’attachement et la reconnaissance, je l’aidais de 
tous les moyens possibles, et quand je n’avais point d’argent, ce qui arrivait 
souvent, je soulageais son indigence auprès de mes amis, tantôt par caution, 
tantôt par mes prières, et auprès des usuriers par des nantissements. Mille 
fois, il emporta pour cet usage des livres et d’autres objets qu’il rapporta 
jusqu’à ce que la pauvreté eut banni la bonne foi. Tourmenté par un pressant 
besoin d’argent il emporta ces deux volumes de Cicéron, dont l’un me 
venait de mon père et l’autre d’un ami, avec quelques livres que je lui avais 
remis 30.

Si l’on en croit Pétrarque, Convenevole fut contraint de mettre en gage le 
manuscrit contenant le De Gloria et se trouva dans l’incapacité de le récupérer. 
Devant l’insistance du jeune Pétrarque, il promit de lui rendre le livre qui fut 
ensuite introuvable. La conclusion de l’épître résume, quarante ans plus tard, 
l’amertume de Pétrarque qui refusa même de composer l’épigramme que lui 
demandèrent les habitants de Prato pour honorer la mémoire de son vieux 
maître : 

Le retard commençant à me paraître suspect [...], je m’informai avec soin 
de ce qu’ils étaient devenus, et quand je sus qu’ils avaient été mis en gage, 
je le priai de m’indiquer entre les mains de qui ils étaient afin de pouvoir 
le dégager. Celui-ci, plein de confusion et de larmes, répondit qu’il ne me 
l’indiquerait point parce qu’il serait trop honteux pour lui qu’un autre fit ce 
qu’il devait faire lui-même [...]. Pendant ce temps, chassé par la pauvreté, 
il partit en Toscane, d’où il était originaire. [...] Depuis, malgré toutes les 
recherches, je n’ai pu trouver le moindre indice du Cicéron que j’avais 

29	 E. Pasquini, « Convenevole da Prato », Dizionario Biografico degli Italiani, 28, Roma 1983, 
p. 563‑568.

30	 Pétrarque, Seniles, XVI, 1, éd. cit., p. 18‑19.



687

stéphane gioanni     Lectures polém
iques du D

e G
loria de Cicéron de l’A

ntiquité à la R
enaissance

perdu car je ne me suis pas mis en peine des autres livres. C’est ainsi que je 
perdis à la fois mes livres et mon maître. Voilà l’histoire que vous m’avez 
demandée 31.

Dans son étude sur Pétrarque et l’humanisme, P. de Nolhac revient sur cette 
épître et sur la redécouverte – réelle ou imaginaire – du De gloria au xive siècle. 
Dès 1345, Pétrarque avait dressé la liste des œuvres perdues de l’Arpinate dans 
une lettre d’art adressée à Cicéron lui-même. Il y mentionnait le De gloria et 
l’on peut s’étonner qu’il n’ait pas profité de l’occasion pour dire qu’il l’avait 
possédé. Selon P. de Nolhac, « la nature imaginative de Pétrarque » et son silence 
pendant quarante ans sur la redécouverte de ce « traité qu’il eût aimé plus que 
tout autre » expliqueraient le contenu de la lettre de 1374 : « Avec les années, 
le regret de n’avoir pas trouvé le De gloria n’a fait que grandir, et à force d’y 
songer, d’en parler à ses amis, de leur raconter ses souvenirs de bibliophile, il 
s’est persuadé peu à peu qu’il pouvait bien avoir eu, en effet, le fameux traité » 32. 
Pourtant, nous ne voyons pas en quoi la lettre de Pétrarque à Cicéron « ruine » 33 
le témoignage de l’épître à Luca de Penna. La liste des deperdita se clôt en 
effet par la mention du De gloria suivie d’une indication importante : « […] de 
Gloria, quamuis de hoc ultimo spes mihi magis dubia quam desperatio sit ». Cette 
précision exprime bien « un doute mêlé d’espérance » qui s’explique peut-être 
par le fait que Pétrarque l’avait possédé dans sa jeunesse.

L’amertume de Pétrarque est d’autant plus vive que l’œuvre philosophique 
de Cicéron, fondée sur le lien entre rhétorique, morale et action, constituait 
une des sources de « l’humanisme chrétien » qui définissait l’écriture comme 
un exercice spirituel à part entière. Mais les textes cicéroniens sur la « gloire » 
suscitaient également un intérêt particulier dans la société italienne du xive siècle. 
L’affirmation de la bourgeoisie communale, qui constituaient une forme de 
mobilité sociale et menaçait la prédominance de l’aristocratie, s’accompagnait 
en effet d’une réflexion sur la « noblesse » 34, sur la valeur de la renommée et de 
l’honneur qui procurent la gloire 35. Les réflexions contemporaines puisaient à 
la fois dans la tradition chrétienne et dans l’œuvre de Cicéron qui devint une 

31	 Ibid., p. 20-21.
32	 P. de Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, op. cit., p. 223.
33	 Ibid., p. 221. L’auteur s’écarte de la leçon des éditeurs qui écrivent unanimement de hoc 

ultimo pour suivre un témoin unique, le codex BnF, ms. lat. 8568 qui présente la leçon de 
his ultimis.

34	 G.  Castelnuovo, «  Revisiter un classique  : noblesse, hérédité et vertu d’Aristote à Dante 
et à Bartole (Italie communale, début xiiie‑milieu xive  siècle)  », dans M.  van der  Luigt, 
C.  de  Miramon  (dir.), L’Hérédité entre Moyen  Âge et époque moderne. Perspectives 
historiques, Firenze, Sismel, 2008, p. 105‑155.

35	 B. Guenée, Du Guesclin et Froissart. La fabrication de la renommée, Paris, Tallandier, 2008, 
p. 19‑30.



688

source majeure de la pensée humaniste, comme en témoignent sa transmission 
manuscrite et la rédaction de nouvelles biographies 36.

La transmission du De gloria connut d’autres rebondissements au xive siècle. 
L’historien français Varillas raconte dans sa biographie de Louis XI que 
l’humaniste Francesco Filelfo (1398‑1481), qui avait consacré son activité à la 
redécouverte de la culture antique et au commentaire de la poésie de Pétrarque, 
fut soupçonné d’avoir recopié frauduleusement des pans entiers du De gloria 
pour composer une lettre apologétique au roi Charles VII avant de le jeter au 
feu pour effacer toute trace du larcin 37. Peu de temps après, l’humaniste vénitien 
Pietro Alcionio (1447‑1527), médecin, traducteur d’Aristote et proche du pape 
Clément VII, fut à son tour accusé d’avoir pillé le De gloria pour composer 
son traité De exilio avant de le détruire. Si l’on en croit P. Manutius, son grand 
rival, Pietro Alcionio aurait trouvé le De gloria chez des religieuses, dont il était 
le médecin, dans un manuscrit que leur avait donné le bibliophile Bernardo 
Giustiniani 38. L’inventaire des manuscrits de Giustiniani signale en effet un 
manuscrit cicéronien contenant un De gloria mais rien ne prouve qu’il s’agisse 
du traité perdu car il est peu probable que Bernardo Giustiniani ait possédé à 
son insu un texte aussi important. Ce titre désignait peut-être un simple recueil 
de citations sur la gloire. Ces anecdotes révèlent en tout cas que la réception 
du De gloria – réelle ou fantasmée – demeurait au xive siècle un argument 
polémique pour discréditer un adversaire.

Il est bien difficile de savoir si le Moyen Âge et la Renaissance ont connu 
le De Gloria. N’existait-il que sous la forme de citations éparses ? A-t-il été 
confondu avec un florilège d’extraits cicéroniens sur la gloire ? Avec le troisième 
livre des Académiques dont il reprenait le prologue ? Il serait vain de vouloir 
répondre à tout prix à ces questions puisque le texte a peut-être été perdu 
définitivement dans l’Antiquité tardive. L’affaire du De Gloria peut donc se lire 
comme une allégorie de la transmission textuelle, fragile et implacable, qui ne 
tient parfois qu’à la vigilance de lecteurs scrupuleux et aux hasards de l’histoire. 
Mais la lettre de Pétrarque et les querelles vénitiennes ne se réduisent pas à des 

36	 Une biographie de Cicéron du début du xive  siècle annotée par Pétrarque évoque 
explicitement « les deux livres » sur la gloire : voir J.‑Y. Tilliette, « Une biographie inédite de 
Cicéron », art. cit., p. 1072.

37	 A.  Varillas, Histoire de Louis  XI, lib.  I, Paris 1689, p.  39  : «  on luy reprochoit [�] d’avoir 
supprimé l’incomparable ouvrage de Cicéron intitulé De la gloire, dont il avoit la seule copie 
restée dans le monde, afin de l’insérer dans les Livres qu’il composeroit. Il n’est pourtant 
pas certain qu’il ait été coupable de ce crime, qui passe pour un des plus grands qui se 
commettent en matière de littérature ».

38	 Voir P. Hochschild Labalme, Bernardo Giustiniani: a Venetian of the Quattrocento, Roma, 
Storia et Litteratura, 1969.



689

stéphane gioanni     Lectures polém
iques du D

e G
loria de Cicéron de l’A

ntiquité à la R
enaissance

jeux de l’esprit. Elles démontrent d’abord que ce traité n’était pas oublié à la fin 
du Moyen Âge, soit parce que les écrits cicéroniens sur la gloire nourrissaient les 
débats sur la « noblesse » soit parce que certains croyaient encore à son existence. 
Mais peu importe, au fond, que Pétrarque ait retrouvé ou non le De gloria. Ses 
réminiscences nous plongent dans les « bibliothèques intérieures » 39 des lecteurs 
médiévaux qui considéraient la transmission des textes anciens comme une 
condition de la vie intellectuelle et de la sociabilité savante. Elles nourrissent la 
réflexion sur la gloire – comprise comme « renommée », « mérite » ou « parure 
orgueilleuse » – qui pèse sur l’action des hommes pour le meilleur et pour le pire.

39	 Nous empruntons cette expression au très beau livre de B. Stock, Bibliothèques intérieures, 
Grenoble, Jérôme Millon, 2005. L’auteur étudie, p.  225, précisément «  la tentative de 
Pétrarque pour atteindre des valeurs contemplatives d’outre-monde par la voie mondaine 
de l’écriture profane ».                                                                 





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

691

SI VOLUERIS PER DEMONES HABERE SCIENTIAM : 
L’EXPERIMENTUM NIGROMANTIE ATTRIBUÉ À MICHEL SCOT 

Jean-Patrice Boudet & Julien Véronèse 
Université d’Orléans

C’est en lisant la traduction française du Frédéric II de Kantorowicz pour 
un compte rendu dans Le Monde que Michel Sot a eu l’occasion de faire 
connaissance avec son quasi-homonyme médiéval. Ce dernier y apparaît en 
bonne place parmi les savants de l’entourage du « tyran de Sicile », avec l’aura 
sulfureuse qu’il avait apparemment acquise de son vivant :

On racontait aussi comment l’astrologue de Frédéric II, le mystérieux Michel 
Scot, dont on prononçait le nom avec un effroi mêlé de curiosité, avait, sur 
le désir de l’empereur, rassemblé des nuées d’orage un jour qu’il donnait une 
fête par un jour brûlant, et qu’il avait accompli bien d’autres miracles 1.

Certes, la croyance en l’existence et au pouvoir maléfique des faiseurs de 
tempêtes (tempestarii) remonte à l’Antiquité et se trouve largement attestée au 
haut Moyen Âge, dans les pénitentiels comme dans l’Admonitio generalis de 789 
et dans des traités de Raban Maur et d’Agobard 2. Mais c’est à la demande du 
Staufen et dans un cadre festif que Scot est censé ici provoquer les nuées et 
jouer au maître de la nature en se riant des interdits ecclésiastiques. Sa légende 
apparaît d’emblée comme intimement liée à celle d’un empereur qui fut qualifié 
de Stupor mundi.

1	 E. Kantorowicz, L’Empereur Frédéric  II, trad.  fr. (original allemand, 1927), Paris, Gallimard, 
1987, p.  299. Sur la vision kantorowiczienne de l’activité intellectuelle et scientifique de 
M. Scot, voir les p. 314-318, 323-325 et 327‑329.

2	 Voir D.  Harmening, Superstitio: Überlieferung- und theoriegeschichtliche Untersuchungen 
zur kirchlich-theologischen Aberglaubensliteratur des Mittelalters, Berlin, E. Schmidt, 1979, 
p.  101, 208, 248‑250, 269 et  277  ; Cl.  Lecouteux, «  Les maîtres du temps  : tempestaires, 
obligateurs, défenseurs et autres », dans J. Ducos et Cl. Thomasset (dir.), Le Temps qu’il fait 
au Moyen Âge. Phénomènes atmosphériques dans la littérature, la pensée scientifique et 
religieuse, Paris, PUPS, 1998, p. 151‑169.



692

Il faut dire que la carrière et l’œuvre de Michel Scot conservent encore à 
l’heure actuelle de nombreuses zones d’ombre 3. D’origine écossaise, il fait 
partie de ses savants et traducteurs d’origine britannique qui, depuis le début 
du xiie siècle, sont venus en Espagne s’abreuver aux sources de la science et de 
la philosophie gréco-arabes. Après une première période d’activité à Tolède, 
il aurait accompagné l’archevêque de la ville, Rodrigo Ximenes de Rada, au 
concile de Latran IV en 1215, aurait ensuite séjourné en Italie, à Bologne, puis 
à la cour pontificale, pour finir sa carrière à la cour sicilienne de Frédéric II, 
entre 1227 et 1235‑1236, date approximative de sa mort. C’est durant 
cette dernière période qu’il aurait composé le Liber introductorius, une vaste 
compilation astronomico-astrologique et physiognomonique en trois livres, 
le Liber quatuor distinctionum, le Liber particularis et le Liber physionomie. Ce 
dernier a circulé à part et a connu une large diffusion imprimée à la Renaissance, 
le Liber particularis est en cours d’édition par Oleg Voskoboynikov 4, mais le 
Liber quatuor distinctionum pose de sérieux problèmes de tradition manuscrite et 
d’interprétation, ce qui explique qu’il n’est toujours pas édité à l’heure actuelle. 
On en conserve deux versions principales, une courte et une longue, aucune 
des deux n’étant complète et ne correspondant, semble-t-il, à l’original 5. En 
outre, surtout si l’on se réfère à la version longue, s’y exprime une contradiction 
flagrante entre une condamnation globale de la magie considérée, dans le 
prologue, comme une ennemie néfaste de la foi chrétienne 6, et une fascination 

3	 Pour une première approche récente, voir Ch.  Burnett, «  Michael Scot  », dans Th.  Glick, 
S. J. Livesey, F. Wallis (dir.), Medieval Science, Technology, and Medicine. An Encyclopedia, 
New  York/London, Routledge, 2005, p.  344-345, et J.‑P.  Boudet, Entre Science et 
nigromance. Astrologie, divination et magie dans l’Occident médiéval (xiie‑xve siècle), Paris, 
Publications de la Sorbonne, 2006, p. 181-187. Parmi les publications les plus importantes 
pour notre sujet, voir L. Thorndike, Michael Scot, London, Nelson, 1965 ; les contributions 
de D. Jacquart, « La physiognomonie à l’époque de Frédéric II : le traité de Michel Scot », de 
S. Caroti, « L’astrologia nell’età di Federico II », de D. Pingree, « Learned Magic in the Time 
of Frederick II », et de Ch. Burnett, « Michael Scot and the Transmission of Scientific Culture 
from Toledo to Bologna via the Court of Frederick II Hohenstaufen », dans Le scienze alla 
corte di Federico II, Micrologus, vol. II (1994), p. 19-37, 39-73 et 101-126 ; et S. Ackermann, 
Sternstunden am Kaiserhof. Michael Scotus und sein Buch von den Bildern und Zeichen des 
Himmels, Frankfurt, P. Lang, 2009 (avec une très utile liste des œuvres et traductions de 
M. Scot et attribuées à lui, p. 53‑57).

4	 Voir sa thèse soutenue en 2006 à l’EHESS, Arts, savoirs et visions de la nature à la cour de 
Frédéric II, dir. J.‑Cl. Schmitt, qui a été publiée en russe en 2008.

5	 Sur ces deux versions, voir G.M.  Edwards, « The Two Redactions of Michael Scot’s Liber 
introductorius », Traditio, XLI, 1985, p. 329-340. La version courte est conservée dans deux 
manuscrits, le plus ancien étant le ms. Paris, BnF, nouv. acq. lat. 1401, un codex italien daté 
de 1279 ; la version longue est conservée dans deux autres exemplaires, dont le ms. Munich, 
BSB, Clm 10268, un volume copié à Padoue vers 1320‑1340.

6	 Munich, BSB, Clm  10268, fol.  17va  ; Paris, BnF, nouv.  acq.  lat.  1401, fol.  36rb  : «  Magica 
quidem ars destruit religionem divine legis et culturam demonum persuadet, morum 



693

jean-patrice boudet & julien véronèse    S
i volueris per d

em
ones hab

ere scientiam

évidente pour des pratiques divinatoires, voire démoniaques, jugées efficaces 
à défaut d’être autorisées par l’Église 7. La version longue du prologue décrit 
ainsi avec complaisance un rituel d’hydromancie ou de cristallomancie, au 
cours duquel une jeune vierge âgée de cinq à sept ans est appelée à répéter 
mot pour mot, après le maître magicien, une conjuration de l’esprit Floriget, 
afin de savoir la vérité sur un vol 8. Scot mentionne en outre, dans le chapitre 
De noticia artis nigromancie pertinentis ad ymagines de la version longue du 
Liber quatuor distinctionum, deux opuscules magiques aussi transgressifs que 
complémentaires :

1. Un Liber perditionis anime et corporis, « qui traite dans l’ordre de toutes les 
fonctions des démons et de leurs noms, des parties du monde dans lesquelles 
ils demeurent jusqu’à ce qu’ils puissent être détournés de leur peine et où ils 
se tiennent pour être convoqués au service [des hommes], et de quels ordres 
[d’anges] ils tombèrent » 9. Ce traité, peut-être identifiable au Liber qui incipit : 
Mors anime et desperatio vite, mentionné dès le milieu du xiie siècle par la 
Chronique du pseudo-Turpin 10, était, semble-t-il, un who’s who démonologique, 
une sorte de bottin mondain démoniaque analogue à ceux qui sont conservés 
dans plusieurs manuscrits des xive et xve siècles sous le titre de De officiis 
spirituum 11.

2. Un Liber consecrationis dont l’astrologue de Frédéric II (ou celui qui se fait 
passer pour lui) s’attribue la compilation et qui visait apparemment à servir de 
modus operandi au catalogue de démons précité 12.

corruptionem ingerit et ad omne scelus mendes sequantium impedit, unde eos cecat et 
infatuat, scilicet magistrum docentem et discipulum adiscentem ».

7	 M. Scot constate notamment que l’Église romaine condamne la scientia divinandi pour des 
raisons morales, mais que les arts divinatoires peuvent être efficaces. Ms. Munich, BSB, 
Clm 10268, fol. 29va : « Ecclesia romana dampnat judicia de futuris in divinationibus, sed 
non artem ».

8	 Ibid., fol. 18ra-18rb.
9	 Ibid., fol. 114rb : « […] in quibus sunt nomina angelorum seu spirituum dampnatorum magne 

virtutis, qui sunt libri artis nigromancie, cujus titulus talis est : Incipit Liber perditionis anime 
et corporis. Ille quidem liber tractat ordinate cuncta officia demonum et nomina eorum, 
partes mundi in quibus morantur ad penam quando possunt removeri, quorum stare in 
servicio convocantis eos, et de quibus ordinibus ceciderunt ».

10	 Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin, C. Meredith-Jones éd., 
Paris, Droz, 1936, réimpr. 1972, p. 226.

11	 J.-P.  Boudet, «  Les who’s who démonologiques de la Renaissance et leurs ancêtres 
médiévaux », Médiévales, 44, printemps 2003, p. 117-139. L’édition de ces catalogues de 
démons attribués à Salomon et saint Cyprien est en préparation dans la série Salomon 
Latinus de la Micrologus’ Library, Firenze, SISMEL, Ed. del Galluzzo.

12	 Munich, Clm 10268, fol. 114rb : « Componi etiam Liber consecrationis ex certis experimentis 
ac doctrina illius, qui dum est a spiritibus consecratus quam cito aperitur ab aliquo tam cito 
ab aperiente auditur clamorum illorum spirituum […] ».



694

Le témoignage de cette version longue du Liber introductorius éclaire le 
jugement de Dante : « Et celui-ci, qui a les flancs si décharnés,/ fut Michel Scot, 
qui connut fort bien/ le jeu des impostures de la magie » 13. L’on peut toutefois 
s’interroger sur l’authenticité de cette version, susceptible de discréditer 
Frédéric II par le biais de son astrologue, alors que la version courte, privée des 
passages les plus déviants, semble plus présentable, mais résulte peut-être d’une 
construction au moins aussi factice. Toujours est-il que l’attribution à Michel 
Scot d’un experimentum de « nigromancie », c’est-à-dire de magie démoniaque, 
est dans la continuité logique de la diffusion de cette version longue.

Le texte publié en pièce justificative est conservé dans deux manuscrits. 
Celui qui nous a servi de base est le ms. Plut. 89, Sup. 38 de la Bibliothèque 
Laurentienne de Florence (= F), une impressionnante anthologie de traités de 
magie salomonienne et hermétique, copiée pour l’essentiel à Rome en 1494 14 : 
c’est cette version qui a été éditée en 1897 par J. W. Brown d’une façon fautive, 
l’éditeur n’ayant notamment pas pris la peine de résoudre les abréviations 
correspondant aux symboles planétaires 15. Ce texte est d’autre part conservé 
au début du ms. Clm 849 de la Bayerische Staatsbibliothek de Munich (= M), 
un manuel d’invocateur de démons du milieu du xve siècle publié en 1997 par 
Richard Kieckhefer 16, où il est incomplet du début (§1 à 5 de notre édition) et 
de l’intitulé final (§17) où l’auteur prétend avoir adressé l’opuscule en question 
« à son seigneur très excellent Philippe, roi couronné de Sicile, à qui il l’envoya 
alors qu’il était malade dans la cité de Cordoue » (sic !). Il est en outre connu 
de l’abbé de Sponheim Jean Trithème, qui l’évoque en 1508 dans le troisième 
chapitre du premier livre de son Antipalus maleficiorum (§23) 17.

Le but poursuivi par cet experimentum et les moyens employés sont clairement 
annoncés par l’incipit du texte, « Si volueris per demones habere scientiam […] » 

13	 Dante, La Divine Comédie. L’Enfer, texte original et trad.  fr. J.  Risset, Paris, Flammarion, 
1992, chant XX, v. 115-117, p. 186 : « Quell’altro che ne’ fianchi è cosí poco, /Michele Scotto 
fu, che veramente /de le magiche frode seppe ‘l gioco ».

14	 Notice détaillée de ce ms. dans J. Véronèse, L’Almandal et l’Almadel latins. Introduction et 
éditions critiques, Firenze, SISMEL, Ed. del Galluzo, coll.  «  Micrologus’ Library, Salomon 
Latinus », 2, 2012, p. 94-99.

15	 J.W. Brown, An Enquiry into the Life and Legend of Michael Scot, Edinburgh, D. Douglas, 
1897, p. 231‑234.

16	 R. Kieckhefer, Forbidden Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century, Stroud, 
Sutton Publishing Ltd, 1997, p. 193-196 (texte) et 116-122 (commentaire forcément inadéquat 
puisque Kieckhefer ignorait l’édition de J.W. Brown de ce même texte). Le ms. Clm 849 est 
numérisé et consultable sur le site web de la BSB.

17	 Extrait publié et commenté par J.‑P. Boudet, Entre Science et nigromance, op. cit., p. 544 : 
« Est liber cujusdam Michaelis Scoti, in quo promittitur, diabolo docente, omnium rerum 
scientia, in quo nihil est non superstitiosum et diabolicum, incipit autem sic : Si volueris per 
spiritum habere ».



695

jean-patrice boudet & julien véronèse    S
i volueris per d

em
ones hab

ere scientiam

Après une période probatoire de 30 jours, le rituel doit commencer le 31e jour 
lorsque la Lune est croissante et à l’heure dominée par Mercure, reconnue comme 
une planète favorable à l’acquisition du savoir (§1 et 2) 18. Il s’agit d’abord pour 
le nigromancien d’obtenir la bienveillance divine et la protection d’un ange 
gardien pour dominer les démons et agir ainsi en toute sécurité (§3). Cette 
opération propitiatoire consiste pour l’essentiel à réciter une  prière à l’aube 
en s’agenouillant vers les quatre points cardinaux du ciel (§3 et 4). Elle doit se 
dérouler dans une pièce resplendissante, vierge de toute présence (notamment 
féminine), et nécessite, outre la chasteté de l’officiant depuis une semaine, une 
préparation active de son corps par suffumigation, lavage, rasage et onction 
d’huile, avant la mise en place ritualisée d’un vêtement blanc, accompagnée 
de la récitation de psaumes, et le sacrifice d’une colombe entièrement blanche 
(§4). Après ces préliminaires, l’experimentum consiste à faire apparaître en rêve 
trois rois des démons – Appolin 19, Maraloth 20 et Berith 21 –, ainsi qu’un magister 
de forme humaine ayant pour mission d’instruire le conjurateur sur le type 
d’opération qu’il doit mener pour parvenir à ses fins, puis, au terme du rituel, 
de lui faire don du type de savoir qu’il souhaite acquérir.

Que les démons puissent délivrer la connaissance ne doit pas surprendre : les 
who’s who démonologiques de la fin du Moyen Âge et de la Renaissance leur 
reconnaissent cette capacité que leur refusent les théologiens 22. Pour solliciter 
leurs apparitions, le magicien doit ici réciter une conjuration adressée à ses trois 
principaux interlocuteurs démoniaques, au sein de laquelle se trouve une liste 
de 16 noms divins (§6-7) 23. Ensuite, il lui faut envelopper une épée dans une 

18	 Voir par exemple Picatrix. The Latin Version of the Ghāyat Al-Hakīm, éd. D. Pingree, London, 
Warburg Institute, 1986, III, vii, §14 et 32, p. 116 et 132‑134.

19	 Allusion possible à Apollon, dieu de la divination, sachant que Michel Scot a été lui-
même qualifié d’alter Apollo par Henri d’Avranches († 1262‑1263) : « A Michaele Scoto me 
percipisse recordor /Qui fuit astrorum scrutator, qui fuit augur, /Qui fuit ariolus, et qui fuit 
alter Apollo […] » (cité par. S. Ackermann, Sternstunden am Kaiserhof, op. cit., p. 48). Apolin 
apparaît dans l’experimentum no 5 du ms. de Munich qui permet de susciter la haine entre 
des amis (voir R. Kieckhefer, Forbidden Rites, op. cit., p. 206‑208).

20	 Déformation de Maroth, compagnon d’Haroth, ange de la connaissance, gardien du livre 
d’Enoch (cf.  G.  Davidson, A Dictionary of Angels, including the Fallen Angels, New  York, 
The Free Press, 1967, p. 184) ?

21	 Ange déchu omniprésent dans les catalogues de démons, Berith apparaît dans les 
experimenta no 11 (invisibilité) et 38 (obtenir des informations sur un vol) du ms. de Munich 
(cf. Kieckhefer, op. cit., p. 224-226 et 329‑333)

22	 J.‑P.  Boudet, «  Les who’s who démonologiques de la Renaissance et leurs ancêtres 
médiévaux », art. cit. supra, n. 11. Dans le Livre des esperitz (milieu du xvie s.), l’acquisition 
du savoir atteint 17% des fonctions allouées aux démons  ; dans la Pseudomonarchia 
dæmonum publiée en 1577 par Jean Wier, la fonction d’acquisition du savoir atteint 28 % et 
arrive au premier rang.

23	 Sur les noms les plus courants, voir J. Véronèse, « God’s Names and their Uses in the Books 
of Magic attributed to King Solomon », Magic, Ritual, and Witchcraft, 5/1, 2010, p. 30‑50.



696

pièce de tissu sur laquelle il a au préalable dessiné, avec le sang de la colombe 
sacrifiée, un cercle magique comportant les noms des démons invoqués (§4 
et 8) 24, puis s’endormir en ayant placé l’oreiller ainsi constitué sous sa tête. 
Pendant son sommeil, les entités susdites doivent lui apparaître en songe, en 
vertu de la puissance divine. Les quelques éclaircissements dont bénéficie le 
nigromancien sur la marche à suivre se font sous la forme d’un dialogue viva 
voce entre les rois démoniaques et le magister qui leur est soumis (les premiers 
présentent au second le conjurateur qui devient à cette occasion le discipulus 
du maître), puis entre le maître et le conjurateur, tandis que les trois souverains 
ont disparu. Au terme de cet épisode, l’invocateur de démons se réveille et est 
supposé trouver en face de lui le magister auquel il est désormais soumis (§9) ; 
il doit alors noter sur une tablette diverses instructions.

Ce rituel de type incubatoire 25 aboutit ainsi à un renversement du rapport de 
forces qui fait courir au magicien un sérieux risque d’apostasie, dont témoignent 
d’ailleurs a contrario les récits relatifs à l’échec de la dernière tentative de 
désenvoûtement de Charles VI en 1403 26: si, dans un premier temps, le 
conjurateur est censé commander aux démons en vertu de la puissance divine, 
dans un second, devenu discipulus, il tombe sous la dépendance et la tutelle 
autoritaire du magister et se trouve contraint de reconnaître l’« incompréhensible 
majesté » des rois des démons (§11) et de renoncer à faire le signe de la croix, 
sous peine de grave danger (§14). Certes, le « maître » est supposé apparaître in 
forma benigna, mais sa nature démoniaque n’en est pas moins avérée. Au terme 
de l’experimentum et après une dernière invocation, il réapparaît accompagné 
cette fois de nombreux discipuli, alors que le nigromancien est de nouveau à 
l’état de veille, et c’est alors qu’il accomplit, dans un délai maximum de 30 jours, 
les vœux de son élève, non sans avoir au préalable préparé sa mémoire à recevoir 
une connaissance presque sans limite (§16).

Voilà donc un procédé à même de satisfaire la soif de savoir de certains clercs 
et d’étudiants pressés, susceptibles d’être séduit par des lectiones accélérées en 
vue de contourner l’obstacle de la longueur des études dans le cadre scolastique. 
Mais, il convient de le souligner, l’acquisition du savoir est un mobile rare dans 

24	 Voir R. Kieckhefer, Forbidden Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century, 
op. cit., p. 350, planche 1.

25	 J.  Véronèse, «  Le rêve sollicité  : un thème de la magie rituelle médiévale  », Société & 
Représentations. Rêves, 23, 2007, p. 83‑103.

26	 Chronique du Religieux de Saint-Denys, contenant le règne de Charles VI, de 1380 à 1422, 
éd. et trad. L.‑F.  Bellaguet, Paris, Imprimerie de Crapelet, 1839-1852, nouv. éd. avec une 
introduction de B. Guenée, Paris, CTHS, 1994, vol. 2, p. 116-117 ; Jean Juvénal des Ursins, 
Histoire de Charles VI, éd. J. Michaud et J. Poujoulat, Paris, 1836, p. 425‑426.



697

jean-patrice boudet & julien véronèse    S
i volueris per d

em
ones hab

ere scientiam

les experimenta de nigromancie, même si les démons ont, d’après les who’s who, la 
capacité de délivrer la connaissance sous sa forme académique, de la grammaire 
à la théologie, en passant par tous les autres arts. Sans doute faut-il rapprocher 
cet objectif de la diffusion dans le monde universitaire, à partir du xiiie siècle, 
d’une tradition plus ancienne que la plupart des textes nigromantiques qui nous 
sont parvenus, l’Ars notoria : une « magie de l’école » dont l’efficacité repose 
non sur les démons, mais uniquement sur les bons anges, ce qui tranche avec 
l’experimentum pour le moins risqué et à bien des égards inacceptable attribué 
à Michel Scot 27.

27	 J. Véronèse, L’Ars notoria au Moyen Âge. Introduction et édition critique, Firenze, Micrologus’s 
Library, SISMEL, Ed. del Galluzzo, coll. « Micrologus’ Library, Salomon Latinus », 1, 2007.



698

PIÈCE JUSTIFICATIVE

PSEUDO-MICHEL SCOT, EXPERIMENTUM NIGROMANTIE

(F = Florence, Bibl. Laurent., Plut. 89 sup. 38, fol. 294v-298, daté de 1494 ; 
M = Munich, BSB, Clm 849, fol. 3-5v, xve s., incomplet du début)

Experimentum Michaelis Scoti nigromantici.
[1] Si volueris per demones habere scientiam, qui in forma magistri ad te veniet 
cum tibi placuerit, expedit tibi primo habere quandam cameram fulgentem et 
nitidam, in qua numquam mulier non conversetur, nec vir ante inchoationem 
triginta diebus, computato itaque tempore taliter quod xxxi die sit Luna 
crescens et ☿ [Mercurius] ejus hora, castus per septimanam, rasus totus ac etiam 
lotus, nec non vestimentis albis indutus. [2] Solus in ortu Solis, in quo et ipsa 
hora ☿ [Mercurii], habeas quoddam vas in quo sit lignum aloes, camphora et 
cipressum cum igne, ex quibus fiet fumus, et primo te totum suffumiga, scilicet 
primo faciem, deinde alia, postea etiam totam cameram. Quo facto, habeas 
oleum bacharum et totum te unge a capite usque ad pedes. Hoc facto, volve te 
primo versus ☼ [Solis] ortum, et sic dic, flexis genibus :

[3] O admirabilis et ineffabilis et incomprehensibilis, qui omnia ex nihilo 
formasti, apud quem nihil impossibile est, te deprecor cum humilitate 
vehementi ut mihi, famulo tuo tali, tribuas gratiam cognoscendi potentiam 
tuam, qui vivis et regnas cum Deo Patre per omnia secula seculorum, amen. 
Presta quesumus mihi tutellam angeli tui, qui me custodiat, protegat atque 
defendat, et adjuvet ad hujus operis consummationem, et faciat me potentem 
contra omnes spiritus ut vincam etiam dominer eis, et ipsi adversus me terrendi 
vel ledendi nullam habeant potestatem, amen. Adhesit pavimento anima mea 
secundum verbum tuum, sed vias meas enuntiavi, et exaudisti me ; doce me 
justificationes tuas ; viam justificationum tuarum instrue me, et exercebor in 
mirabilibus tuis. Dormitavit anima mea pre tedio ; confirma me in verbis tuis, 
amen. [Ps. 119, 25-28]

[4] Similiter versus occasum, meridiem et septentrionem, et debes scire 
quod, quando vertis te, debes te totum expoliare nudum, deinde dicere has 
orationes. Quo facto, debes te induere dicendo hunc psalmum : « Notus in 
Judea Deus », usque « quomodo cogitatio hominis, etc. » [Ps. 76, 1] Quo 
dicto et inducto, dic ter hec verba : « Os justi meditabor sapientiam, et 



699

jean-patrice boudet & julien véronèse    S
i volueris per d

em
ones hab

ere scientiam

lingua ejus loquetur judicium. » [Ps. 37, 30] Quibus dictis habeas unum 
frustrum panni albi de lana, que numquam fuerit in usu, et habeas quandam 
columbam albam totam vel cujuscumque coloris sit, et trunca ejus collum, 
et collige sanguinem in vaso vitreo, et de dicta columba sive cor auffer 
sanguinando, dictum cor in 1°. Fac cum dicto corde cruentato, in dicto 
panno, circulum ut apparet inferius. Quo facto, intra circulum cum ense 
in manu, qui ensis debet esse lucidissimus, cum quo ense avis capud debet 
truncari, ut dictum est, et ipsum tenendo per cuspidem, aspiciendo versus 
orientem, dic sic :

[5] O misericordissime Deus, creator omnium et omnium sientiarum largitor, 
qui vis magis peccatorem vivere, ut ad penitentiam valeat pervenire, quam 
ipsum mori sordidum in peccatis, Te deprecor toto mentis affectu ut cogas et 
liges istos tres demones, videlicet Appolyn, Maraloch, Berich, ut debeant per 
virtutem et potentiam tuam mihi obedire, servire et parere, sine aliquo fraude, 
malignatione vel furore, in omnibus que precipio, qui vivis et regnas in unitate 
Spiritus Sancti, amen.

[6] Debet hec enim oratio dici novies 1 versus orientem, deinde debes dicere :

Appolyn 2, Maraloch, Berich, ego talis, vos exorcizo et conjuro ex parte Dei 
Omnipotentis, qui vos vestra elatione 3 jussit antra subire profundi, ut debeatis 4 
mittere quendam spiritum peritum dogmate omnium scientiarum, qui mihi sit 
benivolus, fidelis et placidus, ad docendum omnem scientiam quam voluero, 
veniens in formam magistri ut nullam formidinem doleam percipere 5. Fiat, 
fiat, fiat !
[7] Item, conjuro vos per Patrem et Filium et Spiritus Sanctum et per hec sancta 
nomina quorum virtute ligamine, scilicet Dobel, Uriel, Sabaoth, Semony, 
Adonay, Tetragramaton, Albumayzi, Loch, Moreth, Sadabyn, Rodebel, Donnel, 
Parabyel, Alatuel 6, Nominam et Usobel, quatenus vos, tres reges maximi et mihi 
socii, mihi petenti, unum de subditis vestris mittere laboretis, qui sit magister 
omnium scientiarum et artium, veniens in forma humana, placibilis aplaudens 
mihi et erudens me cum amore, ita et taliter quod in termino xxxta dierum 
talem scientiam valeam adipisci, promittens post sumptionem scientie dare sibi 
licentiam recedendi, ut hoc etiam totiens dici debet.

1	 Experimentum… dici novies lac. M.
2	 Appolyn F] Apolin M.
3	 elatione F] electione M.
4	 michi add. M.
5	 doleam percipere M] percipere valeam F.
6	 Nominem add. M.



700

[8] Hec oratione 7 vero dicta, ensem depone et involve in dicto panno, et facto 
fasciculo 8, cuba super ipso ut aliquantulum dormias. Post sompnum vero 
surge et induas te, quia facto fasciculo 9 homo se spoliat et intrat cubiculum, 
ponendo dictum fasciculum sub 10 capite. Est autem sciendum quod dictis his 
conjurationibus somnus accidit 11 virtute divina. In sompno autem apparebunt 
tibi tres maximi reges, cum famulis innumeris militibus et 12 peditibus, inter 
quos est etiam quidam magister apparens, cui ipsi tres reges jubent ad te ipsum 
venire paratam. Videbis enim tres reges fulgentes mira pulcritudine, qui tibi 
in dicto sompno viva voce loquentur dicentes : « Ecce tibi domini 13 quod 
multotiens postulasti. » Et dicent illi magistro : « Sit iste tuus discipulus, quem 
docere tibi jubemus omnem scientiam sive artem quam audire voluerit. Doce 
illum taliter et erudi, ut in termino xxx dierum in quam scientiam voluerit, 
ut summus inter alios habeatur. » Et ipsum audies et videbis eum respondere : 
« Dictum mei libentissime faciam quicquid vultis. »
[9] His dictis, reges abibunt et magister solus remanebit, qui tibi dicet : « Surge, 
ecce tuus magister. » His vero dictis, excitaberis statim et aperies occulos et 
videbis quemdam magistrum optime indutum, qui tibi dicet : « Da mihi ensem 
quem sub capite tenes. » Tu vero dices : « Ecce discipulus vester, paratus est 
facere quicquid vultis. » Tamen debes habere pugillarem et scribere omnia que 
tibi dicet.
[10] Primo debes querere : « O magister, quod est nomen vestrum ? » Ipse dicet, 
et tu scribes. Secundo : « De quo ordine ? », et similiter scribe. His scriptis, dabis 
ensem 14 ; quo habito, ipse recedet, dicens : « Excepta 15 me donec veniam. » Tu 
nihil dices. Magister vero recedet et secum portabit 16 ensem, post cujus recessum 
tu solves pannum, ut apparet inferius, etiam scribes in dicto circulo nomen ejus 
scriptum per te, et scribi debet etiam 17 cum supradicto sanguine 18. Quo scripto, 
involve dictum pannum et bene reconde. His factis, debes prandere solo pane et 
pura aqua, et illa die non egredi cameram, et cum pransus fueris, accipe pannum 
et intra circulum versus Appolym 19, et dic sic :

7	 oratione om. M.
8	 fasiculo M] vasiculo F.
9	 fasiculo M] vasiculo F.
10	 fasciculum sub M] vasiculum super F.
11	 accidit M] acculit F.
12	 et om. F.
13	 domini F] damus M.
14	 dabis ensem F] debes sibi postulare ensem M.
15	 Excepta F] Experta M.
16	 secum portabit F] fert M.
17	 etiam F] per te M.
18	 sanguine M] O [sic] F.
19	 Appolym F] Apolin M.



701

jean-patrice boudet & julien véronèse    S
i volueris per d

em
ones hab

ere scientiam

[11] O rex Appolyn 20, magne, potens et venerabilis, ego famulus et subditus 21 
tuus, in te credens et omnino confidens quod tu es fortior et valens. Rogo 22 
per incomprehensibilem majestatem tuam, ut famulus et subditus 23 tuus talis, 
magister meus, debeat ad me venire quam citius fieri potest, per virtutem et 
potentiam tuam, que est magna et maxima in secula seculorum, amen.

[12] Et similiter dicere [debes] versus Maraloth, mutando nomen, et versus 
Berith similiter. His dictis, accipe de dicto sanguine et scribe in medio circuli 24 
nomen tuum cum supradicto corde, ut hic apparet inferius 25. Deinde scribe 
cum dicto corde in angulis panni illa nomina, ut hic apparent 26. Si autem 
sanguis unius avis non tibi sufficeret, potes interficere quantum 27 tibi placent. 
Quibus omnibus factis, sedebis per totum diem in circulo, aspiciens ipsum, 
nihil loquendo. Cum vero sero fuerit, plica dictum pannum spoliato 28, et intra 
in 29 cubiculum ponendo ipsum sub capite tuo, et cum posueris, dic 30 sic plana 
voce :

[13] O Appolyn 31, Maraloch, Berich, Sathan, Belyal 32, Belzebuth, Lucifer, 
supplico vobis ut precipiatis magistro meo, nominando ejus nomen, ut ipse 
debeat venire solus ante cras 33 ad me, et docere me talem scientiam sine aliqua 
alia fallatia, per Illum qui venturus est judicare vivos et mortuos, et seculum 
per ignem, amen.

20	 Appolyn F] Apolin M.
21	 et subditus om. M.
22	 Rogo om. F.
23	 subditus F] subjectus M.
24	 in medio circuli M] in circulo F.
25	 Au bas du fol. 4v du ms. M, un double cercle magique est inscrit dans un carré. Les mots 

Nomen magistri de tali ordine et Nomen discipuli sont écrits au centre du cercle. En bas 
à droite du fol. 297 du ms. F, le double cercle magique comprend en son centre les mots 
Fulomon [sic], magister de tali ordine, et Nomen discipuli.

26	 Dans M et F, le double cercle magique est orienté selon les quatre points cardinaux : Oriens 
(en haut), Meridies (à droite), Occidens (en bas), Septentrio (à gauche). Les noms de trois 
rois des démons, Appolin (Appolyn F), Maralot (Maraloth F) et Sententino (sic, pour Berith, 
absent dans F), sont inscrits entre les cercles interne et externe, alors que les noms de 
leurs supérieurs hiérarchiques, Satan (Sathan F), Belzebub (Beelzebub F), Lucifer et Belial 
(Belyal F), sont placés à l’extérieur des cercles, dans les directions SE, SW, NW et NE.

27	 quantum M] quod F.
28	 spoliato F] spolia te M.
29	 in om. F.
30	 dic M] dici F.
31	 Appolyn F] Apolin M.
32	 Belyal F] Beliath M.
33	 venire solus ante cras F] venire cras ante Solis ortum M.



702

[14] Cave igitur et precave ne signum † 34 facias, propter magnum periculum. 
In sompno, scies quod videbis magistrum tota nocte loqui tecum, interrogans 
a te quam scientiam vis adiscere, et tu 35 dices talem. Itaque ut dictum est tota 
nocte cum eo 36 loqueris. Cum itaque excitatus fueris in ipsa nocte, surge et 
accende candelam, et accipe dictum pannum et dissolve, et sede in eo, scilicet 
in circulo, ubi nomen tuum scriptum est, ad tuum commodum, et voca nomen 
magistri tui, sic dicens :

[15] O talis, de tali ordine, in magistrum meum datum 37 per majores reges tuos, 
te deprecor ut venies in forma benigna ad docendum me in tali scientia, quod 
sim probior 38 omnibus mortalibus, docens 39 ipsam cum magno gaudio, sine 
aliquo labore, ac omni tedio derelicto. Veni igitur ex tuorum parte majoris qui 
regnant per infinita secula seculorum, amen. Fiat, fiat, fiat !

[16] Hiis itaque dictis, ter 40 aspicias versus occidentem, videbis magistrum venire 
cum multis discipulis, quem rogabis ut omnes abire jubeat, et statim recedent. 
Quo facto, ipse magister dicet : « Quam scientiam audire desideras ? » Tu dices 
talem, et tunc incipies, memento enim quod quantum tibi dicet 41, tantum 
adiscens memorie commendabis, et omnem scientiam quam habere volueris 
adisces in termino xxx dierum. Et quando ipsum de camera abire voleris, 
plica pannum et reconde, et statim recedet ; et quando ipsum venire volueris, 
aperi pannum, et subito ibidem apparebit, continuando lectiones. Post vero 
terminum xxx dierum, doctus optime in illa scientia evades 42, et fac tibi dare 
ensem tuum, et dic ut vadat, et cum pace recedat. Debes iterum dicere cum 
pro alia ipsum invocabis habenda scientia, quod tibi dicet ad tuum libitum esse 
paratum. Finis 43 capituli scientie.
[17] Explicit Nicromantie experimentum illustrissimi doctoris domini magistri 
Michaelis Scoti, qui summus inter alios nominatur Magister, qui fuit Scotus, et 
servus preclarissimo domino suo domino Philippo, regis Cecilie coronato, quod 
destinavit sibi dum esset egrotus in civitate Cordube, etc. Finis 44.

34	 crucis add. M.
35	 tu F] cum M.
36	 hoc add. M.
37	 meum datum F] michi deditus M.
38	 in tali scientia, quod sim probior F] talem scientiam, quam sim prom[p]tior M.
39	 docens F] discens M.
40	 ter F] tunc M.
41	 quantum tibi dicet om. F.
42	 evades om. M.
43	 est add. M.
44	 Explicit… Finis. om. M.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

703

HISTOIRES ET CHRONIQUES DANS LA NOVA BIBLIOTHECA 
DU P. PHILIPPE LABBE, SJ (1657)

Jean-Loup Lemaitre 
EPHE, Section des sciences historiques et philologiques

La Nova bibliotheca manuscriptorum librorum du jésuite berrichon Philippe 
Labbe est un des plus anciens recueils généralistes de sources compilés dans 
le monde de l’érudition française du xviie siècle. La Bibliotheca cluniacensis 
d’André Duchesne et de dom Martin Marrier 1 est certes antérieure (1614), 
mais elle ne concerne qu’un ordre, celui de Cluny. Le même André Duchesne 
(1584‑1640) publie en 1619 ses Historiae Normannorum scriptores antiqui 2, 
suivies entre 1636 et 1649 des Historiae Francorum scriptores coaetani, dont 
il ne vit paraître que les deux premiers volumes 3. On a le modèle de ce qui va 
être dans la seconde moitié du siècle un exercice favori des érudits : rassembler 
dans de lourds volumes, in-folio le plus souvent, un ensemble de textes, pour la 
plupart inédits, souvent sans ordre préétabli, glanés au fil de leurs recherches. 
Rappelons les treize volumes du Spicilegium de dom Luc d’Achery 4 ou les 
sept volumes des Miscellanea d’Étienne Baluze 5. Le champion du genre est 
incontestablement le tandem formé par dom Edmond Martène et dom Ursin 
Durand avec les cinq volumes du Thesaurus novus anedoctorum 6, suivis des neuf 

1	 M. Marrier, A. Duchesne, Bibliotheca Cluniacensis in qua SS Patrum abb. Clun.Vitae, miracula, 
scripta, statuta, privilegia chronologiaeque duplex […], Paris, R. Fouët, 1614 [réimpr. Mâcon, 
Protat, 1915].

2	 A. Duchesne, Historiae Normannorum scriptores antiqui, res ab illis per Galliam, Angliam, 
Apuliam, Capuae principatum, Siciliam et Orientem gestas explicantes ab anno Christi 
DCCCXXXVIII ab annum MCCXX [...], Paris, R. Fouet, 1619.

3	 A.  Duchesne, Historiae Francorum scriptores coaetani ab ipsius gentis origine […], 5  vol. 
in‑fol., Paris, S. et G. Cramoisy, 1636 (vol. 1-2), 1641-1649 (vol. 3‑5).

4	 L. d’Achery, Veterum aliquot scriptorium qui in Galliae bibliothecis, maxime Benedictorum, 
latuerant spicilegium […] Paris, 1655-1677, 13 vol. [réimpr. : Spicilegium sive collectio veterum 
scriptorum […], éd. L.‑F.‑J. de La Barre, Paris, Montalant, 1723].

5	 É. Baluze, Miscellaneorum liber primus […] septimus, Paris, Muguet, 1678-1715, 7 vol. in‑8° 
[réimpr.  : Miscellanea novo ordine  […] éd.  G.  D.  Mansi, Lucae, Vincentium Junctinium et 
Joannis Riccomini, 1761-1764, 4 vol. in‑fol].

6	 E. Martène, U. Durand, Thesaurus novus anecdotorum […], Paris, Delaulne, 1717, 5 vol. in-fol 
[reimpr. Farnborough, Gregg, 1968].



704

volumes de l’Amplissima collectio […] 7. On se reportera à l’étude de Blandine 
Barret-Kriegel, Les Académies de l’histoire 8, où le nom de Labbe ne fait qu’une 
apparition fugitive 9.

Le P. Labbe, ou Labbé, est surtout connu pour être à l’origine de la collection 
de textes grecs dite « la Byzantine du Louvre », dont le premier volume sortit 
des presses de l’imprimerie royale en 1648 10, mais aussi pour les quinze tomes 
de la collection des conciles, publiée avec le P. Gabriel Cossart, poursuite de la 
collection royale publiée en 1644 à Paris 11.

Sa vie s’inscrit entre deux dates, sa naissance à Bourges le 10 juillet 1607 et sa 
mort au collège de Clermont, à Paris, le 16/17 mars 1667. La notice qui lui est 
consacrée dans la Bibliothèque des écrivains de la compagnie de Jésus est des plus 
sommaires :

LABBE, Philippe, l’un des jésuites français les plus laborieux, et après Petau, 
celui dont les travaux ont été les plus utiles à l’histoire, naquit à Bourges 
l’an 1607. Il entra dans la Compagnie à l’âge de seize ans, enseigna pendant 
quelques temps la rhétorique, la philosophie et la théologie, et depuis se retira 
entièrement à l’exécution des vastes projets qu’il avait conçus, mais qu’il ne put 
terminer. Il mourut à Paris en 1667 12.

L’essentiel de la notice est fait de l’énumération des œuvres du P. Labbe, 
79 numéros. Dans un article paru en 1984, Michel Marion relevait 95 titres 
décrits dans le catalogue de la Bibliothèque nationale de France, sans compter 
les rééditions 13. Le catalogue des livres du jésuite, publié en 1662 par « un 
ami », « ab amico collectus atque editus », en décrit 45 en latin, 15 en français, 
et 16 parus depuis 1657 14. Le bref avant-propos qui ouvre ce catalogue, 
donne sa date de naissance, mais aussi celle de son admission dans la Société 

7	 E. Martène, U. Durand, Veterum scriptorum […] amplissima collectio, Paris, 1724-1733, 9 vol. 
in‑fol.

8	 B. Barret-Kriegel, Les Historiens et la monarchie, t.  III, Les Académies de l’histoire, Paris, 
PUF, coll. « Les chemins de l’histoire », 1988, particulièrement le chap. 3 de la 1re partie, 
p. 53‑101.

9	 P. 79 et p. 85 n.
10	 Corpus scriptorum Historiae Byzantinae […], Paris, Typographia regia, 1648-1711, 27 vol.
11	 P.  Labbe, G.  Cossart, Sacrosancta concilia, ad regiam editionem exacta, Paris, Société 

typographique, 1671-1672, 18 vol., in‑fol.
12	 Bibliothèque des écrivains de la Compagnie de Jésus.  Notices bibliographiques […] par 

A. de Backer et al., nouv. éd., Liège, A. de Backer, Paris, C. Sommervogel, 1864-1876, t. II, 
col. 549‑562.

13	 M.  Marion, «  Les livres du P.  Philippe Labbé, S.J., à la Bibliothèque nationale  », Bulletin 
d’information de l’Association des bibliothécaires de France, 124, 1984, p. 3‑4.

14	 Catalogus librorum omnium quos in lucem emisit, aut sub prælo habet Philippus Labbe, 
Bituricus, Societatis Iesu presbyter, ab amico collectus, atque editus […], Paris, S. Bénard, 
1662.



705

jean-loup lem
aitre     H

istoires et chroniques de la N
ova b

ib
liotheca

de Jésus, le 28 septembre 1623, et précise qu’il enseigna les humanités, 
la rhétorique et la philosophie au collège Sainte-Marie, appartenant à la 
Compagnie, à Bourges, puis qu’il occupa pendant cinq ans une chaire au 
collège de Clermont, à Paris. Si le premier ouvrage du P. Labbé était un 
traité consacré aux esprits et aux accents du grec ancien, paru en 1635 15, 
réédité dès l’année suivante à Bourges et encore réimprimé en 1697, ce sont 
surtout les grandes collections de textes, édition des conciles, de chroniques 
et de textes hagiographiques qui vont assurer sa notoriété, même si sa gloire 
n’égalera jamais celle des mauristes.

LA NOVA BIBLIOTHECA MANUSCRIPTORUM LIBRORUM

En 1653 paraît chez le libraire parisien Jean Hénault un volume in‑4o 
intitulé Specimen Novae Bibliothecae Mss. Librorum, sive Antiquarum 
lectionum Latinarum et Graecarum in IV partes tributarum, cum Coronide 
poëtica. Accedunt Supplementa decem… C’est l’annonce d’un vaste projet 
consacré aux sources latines et grecques, dont on ne donnera ici que 
les parties envisagées pour le domaine latin : In specimine latinarum 
lectionum : PRIMA PARS Historica et chronologica. – SECUNDA PARS 
Biblica et theologica. – TERTIA PARS Epistolica et diplomatica. – QUARTA 
PARS Technica, sive philologica.

La répartition en quatre parties est identique pour le grec. Le Catalogus 
librorum présente ainsi la Prima pars latine :

PRIMA PARS Historica et chronologica.Praemittuntur varia chronica maiora 
minorave, hinc inde magno studio collecta, a pag. prima ad octavam. Sequuntur 
historiae archiepiscoporum et episcoporum nonnullarum, praesertim Galliae, 
civitatum, necnon regum, principum, ducum, abbatum etc., a pag. 8 ad 14. Quidam 
historici serie alphabetica digesti ex indice Petaviano, pag. 14. Vitae, martyria, 
passiones et elogia plurimorum sanctorum sanctarumve ordine elementario, a pag. 14 
ad 20 16.

Le projet était immense. Ajoutons que l’on devait trouver dans la seconde partie, 
intitulée Biblica et theologica, des documents nécrologiques : Martyrologia, 
calendaria, obituaria, necrologia et mortologia, ut vocantur, diversarum ecclesiarum 
et monasteriorum 17. 

15	 P.  Labbe, Regulae accentuum et spirituum Gaecorum novo ordine […] distributae, Paris, 
S. Chapelet, 1635.

16	 Catalogus librorum […] [n. 14], p. 14.
17	 Ibid., p. 15.



706

Quatre ans plus tard, les deux premiers volumes sortent des presses de Sébastien 
et Gabriel Cramoisy, deux forts in-folio de [28]-808-[44] et [20]-820-[68] pages 18. 
Ils sont dédiés à Nicolas Fouquet, qui a fait une partie de ses études chez les jésuites 
du collège de Clermont, et qui est remercié dans la dédicace pour les dons qu’il a 
fait à la bibliothèque du collège. Le titre annonce le programme :

NOVAE BIBLIOTHECAE MANUSCRIPT(ORUM) LIBRORUM TOMUS 
PRIMUS HISTORIAS, CHRONICA, SANCTORUM SANCTARUMQUE 
VITAS, Translationes, Miracula, Stemmata genealogica, ac similia Antiquitatis 
praesertim Francicae, monumenta, nunc primum ex MSS. variarum Bibliothecarum 
Codicibus eruta copiosè ac plena manu repraesentans. Operâ ac studio Philippi 
Labbe, Biturici, societ. Iesu Presbyteri, D.D.D. Illustrissimo Viro NICOLAO 
FUCQUETIO, Regio in Parisiensi Senatu Procuratori, et summo Gallici Æerarii 
Praefecto. [Grande marque] Parisiis, Apud Sebastianum Cramoisy, Regis & 
Reginae Architypographum, et Gabrielem Cramoisy, viâ Jacobea, sub Ciconiis. 
M.DC.LVII. Cum privilegio regis christianissimi.
Novae Bibliothecae manuscript(orum) librorum Tomus SECUNDUS, RERUM 
AQUITANICARUM PRAESERTIM BITURICENSIUM UBERRIMA 
COLLECTIO, Historias, Chronicas, vitas Sanctorum, ac similia Antiquitatis 
monumenta, nunc primum ex MSS. Codicibus copiose repræsentans. Operâ ac 
studio… [ut supra t. I].

Le nombre et l’importance des textes publiés dans la Nova bibliotheca sont 
impressionnants et le détail en est donné dans le Syllabus qui ouvre chaque 
tome 19, où Labbe indique, pour chaque texte publié, les sources utilisées, qu’il 
s’agisse d’un manuscrit ancien ou d’une copie qui lui a été transmise par un 
autre érudit ou un correspondant. Prenons l’exemple de la chronique d’Adémar 
de Chabannes :

II. Chronicon Ademari CABANNENSIS, S. Martialis Lemovicensis, ac deinde 
S. Eparchii Engolismensis monachi, a principio monarchiae Franciae, praecipue vero 
ab anno Dominicae Incarnationis DCCCXXIX usque ad MXXIX, quo vivebat. Ex 
codicibus MSS. Bibliothecae Thuanae, Collegii Claromontani Parisiensis Societatis 
Iesu, aliisque collatis cum exemplar V. C. Hadrian Valesii I C. celeberrimi, ab anno 
duntaxat DCCCXXIX, incipiente pag. 115 […].

18	 Les pages non chiffrées correspondent, dans le t. I, en tête, à la dédicace, à la préface et 
au syllabus et en fin à l’Index rerum ac verborum ; dans le t. II, en tête au syllabus et en fin 
à l’Index rerum ac verborum et à un Appendix ad priores tomos, renfermant notamment 
plusieurs textes hagiographiques.

19	 On en trouvera le relevé sommaire dans le Repertorium fontium Historiae Medii Aevi, t. I, 
Series collectionum, [n. 10], p. 364‑466.



707

jean-loup lem
aitre     H

istoires et chroniques de la N
ova b

ib
liotheca

Suivent une trentaine de lignes sur Adémar. Les trois manuscrits cités par Labbe, 
sont les actuels Paris, BnF, lat. 5927 (ms. de Thou, Bourgain A), lat. 9767 
(ms. du collège de Clermont, Bourgain B), et lat. 5926 (ms. d’Hadrien de Valois, 
Bourgain C) 20. Mais tous les textes édités ne bénéficient pas d’une semblable 
précision, en particulier pour les textes ou copies qui lui ont été adressés. C’est 
par exemple le cas de la chronique de Déols : 

IX. Chronicon DOLENSIS coenobii, sive abbatiae B. Mariae Burgi 
Dolensis ad Angerem fluvium, incerto auctore, ab anni DCCCCXVII ad 
annum MCCCXLV […], Ex codice membraneo MS. quem mihi utendum dedit 
V.C. dominus Bolacre des Marès, generalium Regii apud Bituriges, thesaurii 
judicum praeses meritissimus […].

Labbe avait déjà publié dans son Abrégé royal de l’alliance chronologique (Paris, 
1651, t. II, p. 741-744) des extraits de ce manuscrit, qu’il redonne ici t. I, 
p. 315-319 ; ainsi que d’un autre manuscrit appartenant au même Jacques 
Bolacre des Marès, président du Bureau des finances à Bourges, renfermant le 
texte d’un miracle de la Vierge à Déols 21. On ignore ce que sont devenus ces 
manuscrits 22.

Le grand projet du P. Labbe s’est limité aux deux premiers volumes de la Nova 
Bibliotheca. Le Catalogus librorum omnium quos in lucem emisit, aut sub prælo habet 
Philippus Labbe (1662) donne aux p. 22-26 le contenu sommaire du tome Ier, aux 
p. 26-32, celui du tome II, mais aussi aux pages 32-38 l’énoncé des textes dont la 
publication était projetée dans les volumes suivants (t. III‑V). Bien qu’inachevé, ce 
monument nous offre près de 1650 pages de textes historiques, chroniques, gesta 
episcoporum et récits hagiographiques qui, jusqu’aux grands travaux du xixe siècle, 
et en particulier la publication des Scriptores des Monumenta Germaniae historica, 
n’étaient accessibles que dans ce recueil. Évoquons seulement le Chronicon 
Virdunense seu Flaviniacense d’Hugues de Flavigny, publié au t. I, p. 75-272, 
d’après un manuscrit autographe conservé alors dans la bibliothèque du collège 
de Clermont : « Ex ipso auctoris apographo MS. quod servatur in Bibliotheca Collegii 
Claromontani Parisiensis Societ. Iesu » 23. L’édition de Labbe est la première édition 
de ce texte et il faut attendre celle de Pertz au t. VIII des Scriptores, en 1848 

20	 Voir Ademari Cabannensis chronicon, éd.  P.  Bourgain, R.  Landes et G.  Pon, Turnhout, 
Brepols, 1999, p. xiv-xxii, xxiv-xxv, et xxxiiv‑xxxv.

21	 Voir J. Hubert, « Le miracle de Déols et la trêve conclue en 1187 entre les rois de France et 
d’Angleterre », Bibliothèque de l’École des chartes, 96, 1935, p. 285‑300.

22	 L’un d’eux, le recueil des miracles de la Vierge, avait été auparavant consulté par A. Duchesne, 
dont les notes prises sur ce texte sont conservées à Paris, à la BnF, coll. Baluze, vol. 14, 
fol. 148. Voir J. Hubert, « Le miracle de Déols », art. cit., p. 288.

23	 T. I, Syllabus, no IV.



708

(p. 280-502), pour en avoir une édition plus scientifique. Pertz relève au passage 
les faiblesses de l’édition de Labbe : le texte est difficile à lire et notre jésuite a sauté 
les passages qui lui posaient problème 24.

Comme tous les érudits de son temps – et il faudra attendre le De re diplomatica 
de dom Jean Mabillon en 1681 pour que les choses s’améliorent (lentement) – 
Labbe se contente de transcrire le manuscrit retenu ; et même lorsqu’il est 
censé avoir utilisé plusieurs manuscrits, il ne se soucie guère d’en faire une 
collation précise. Dans la plupart des cas d’ailleurs, il se contente d’un seul 
manuscrit, qu’il s’agisse d’un codex médiéval ou d’une copie faite par un de ses 
correspondants. Le cas des Nomina sanctorum quorum corpora ornant diocesim 
Lemovicensem de Bernard Gui est significatif : il en donne le texte au t. I, p. 629-
639, d’après le ms. 638 de Paul Petau 25. C’est un manuscrit important puisque 
l’un des cinq manuscrits de ce texte revus par Bernard Gui, mais il comporte 
une importante lacune entre les fol. 4 et 5, près d’un tiers du texte. Labbe 
indique certes : « Nonulla hic desunt […] », mais son texte reprend comme si de 
rien n’était et le lecteur peut penser que le §IV de Labbe concerne saint Léonard, 
alors qu’il s’agit en fait de Gaucher d’Aureil. Quoi qu’il en soit, ce recueil est 
particulièrement précieux, même si les textes historiques les plus importants ont 
fait depuis l’objet de nouvelles éditions.

LE TOME II, RERUM AQUITANICARUM PRAESERTIM BITURICENSIUM UBERRIMA COLLECTIO

Philippe Labbe était né à Bourges et c’est là qu’il fit ses premiers pas de 
professeur. Il n’y a donc rien d’étonnant à ce qu’il se soit plus particulièrement 
intéressé au Berry et surtout à l’Aquitaine, Bourges étant la métropole de 
l’Aquitaine première, une des plus vastes provinces ecclésiastiques françaises 
sous l’Ancien Régime. Il a rassemblé dans le tome II un extraordinaire florilège 
des textes aquitains, historiques et hagiographiques susceptibles d’intéresser 
les historiens. Il a exploité avant tout les bibliothèques parisiennes qui étaient 
à sa disposition et les documents fournis par tout un réseau d’érudits ; l’on 
retrouve parmi ses correspondants tous les grands noms de l’érudition et 
des bibliophiles d’alors, Besly, Bouchet, Dupuy, Fronton du Duc, Le Bègue, 
de Mesmes, Peiresc, Petau, Sirmond, de Thou, Vyon d’Hérouval, Adrien 
de Valois.

Le recueil s’ouvre avec des Gesta episcoporum, l’histoire des archevêques de 
Bourges (p. 1-150), depuis saint Ursin jusqu’au 95e évêque, Jacques Leroy 

24	 G.H. Pertz, MGH, SS in‑fol. 8, Hannover, Hahn, 1848, p. 280.
25	 Aujourd’hui BAV, Reg. lat. 705.



709

jean-loup lem
aitre     H

istoires et chroniques de la N
ova b

ib
liotheca

(1537‑1572) 26, attribués à un moine de Saint-Sulpice de Bourges, Benoît 
Vernier, également auteur d’un traité sur l’Eucharistie 27 auquel Labbe renvoie 
d’après la Bibliotheca de Conrad Gesner 28. Ces Gesta, dont le manuscrit est 
aujourd’hui conservé à la bibliothèque municipale de Bourges, étaient trop 
modernes pour avoir retenu l’attention de Michel Sot 29, mais ils constituent 
cependant une source de premier ordre sur les archevêques de Bourges.

Dans un ouvrage quelque peu oublié mais toujours fort utile, Auguste Molinier 
a donné le relevé des sources de l’histoire de France pour l’époque féodale 30. 
Le chap. xxvii consacré à la « région du Centre ou Aquitaine », est consacré à 
trois groupes territoriaux : I. Poitou-Saintonge (nos 1434‑1456) ; II. Périgord-
Limousin-Marche (nos 1457‑1501) ; III. Berry et Auvergne (nos 1502‑1524), 
soit un total de 90 numéros correspondant à 87 chroniques, Gesta ou récits 
hagiographiques. Le texte de 34 d’entre eux a été publié par Labbe dans la Nova 
Bibliotheca, soit 39%, c’est dire son importance pour l’histoire de l’Aquitaine, 
et pour un certain nombre encore l’édition de Labbe reste l’édition, sinon 
de référence, du moins la seule accessible. Il faudrait faire le relevé de tous 
ces textes – le Syllabus en énumère 106 – en identifiant le ou les manuscrits 
utilisés par Labbe, leur lieu de dépôt actuel, s’ils sont conservés, et les éditions 
successives, en particulier dans les Acta sanctorum des Bollandistes pour les 
textes hagiographiques. Ce ne peut être le lieu ici.

Ces textes sont répartis dans cinq sections : I. Historiae aliquot et chronica paullo 
majoris momenti (11) ; — II. Vitae, elogia, translationes, miracula plurimorum 
sanctorum sanctarumque ad Bituricensem dioecesim spectantium (31) ; — Selectae 
vitae, elogia translationes, miracula aliquot sanctorum sanctarumque ad Aquitaniam 
spectantium (40) ; — IV. Miscellanea opuscula ad historiam Aquitaniae sacram 
prophanamque spectantia (18) ; — V. Aquitanica aliquot concilia et constitutiones 
synodales (6). Un appendice renferme, après diverses corrections, quatre textes 
hagiographiques concernant Caprais d’Agen 31, Dalmas, évêque de Rodez 32, 
Ségolène, abbesse de Troclar au diocèse d’Albi 33, et Eptade, prêtre à Cervon, au 

26	 Les noms du 96e au 101e évêque, Anne de Lévis-Ventadour (1649‑1662), sont donnés à la 
suite, sans notice biographique.

27	 [Benoît Vernier], Magnum et universale concilium Ecclesiae militantis super veritate 
divinissimi Eucharistiae sacramenti […], Paris, S. Nivel, 1554.

28	 Bibliotheca instituta et collecta primum a Conrado Gesnero […] aucta, per J. Simlerum, 
Zurich, C. Froschover, 1574. 

29	 M. Sot, Gesta episcoporum, Gesta abbatum, Turnhout, Brepols, 1981.
30	 A. Molinier, Les Sources de l’histoire de France, des origines aux guerres d’Italie (1494), t. II, 

Époque féodale, les Capétiens jusqu’en 1180, Paris, Picard, 1902.
31	 BHL, 1558, seule édition.
32	 BHL, 2083, reprise par B. Krusch, MGH, SRM, III, p. 545‑549.
33	 BHL, 7570, reprise dans dom J. Mabillon, AASS, OSB,  III, 2, 541-550 et dans AASS, Iul. V, 

col. 630‑637.



710

diocèse de Nevers 34. On s’arrêtera plus particulièrement sur les chroniques qui 
figurent parmi les onze textes de la première section, la plupart publiées pour 
la première fois :

no II : c’est la première édition des trois livres de la chronique d’Adémar de 
Chabannes, déjà évoquée, dont le livre II avait déjà été publié par Pierre Pithou 
en 1588 dans ses Scriptores coetanei XII, des extraits par André Duchesne en 1619 
dans ses Historiae Normanniae scriptores et en 1636 dans ses Historiae Francorum 
scriptores, d’autres extraits par Jean Besly, en 1647, dans son Histoire des comtes 
de Poictou et ducs de Guyenne […]. Suivront les éditions de Georg Waitz en 1841 
au t. IV des Scriptores des MGH, puis de Jules Chavanon en 1897, de Jules Lair 
en 1901, enfin de Pascale Bourgain dans le Corpus christianorum en 1999 35.

no III : le conventum entre le duc d’Aquitaine Guillaume et Hugues, dit le 
Chiliarque, texte figurant en addition dans deux manuscrits de la chronique 
d’Adémar (ms. de de Thou et du collège de Clermont), également publié par 
Jean Besly en 1647. Son dernier éditeur, George Beech, souligne que « cette 
édition, malgré quelques fautes et omissions, est bien meilleure que la précédente 
[Besly] et la suivante [Recueil des Historiens de la France, t. XI, p. 534‑538] 36.

no IV-VI : la chronique de Saint-Maixent en Poitou, dite aussi chronique 
de Maillezais, publiée d’après le manuscrit qui avait appartenu à Jean Besly 
et qui était passée entre les mains des frères Pierre et Jacques Dupuy (actuel 
manuscrit de Paris, BnF, ms. lat. 4892). Les textes IV et V sont tirés du même 
manuscrit, translation du corps de saint Rigomer et construction du monastère 
de Maillezais, par le moine Pierre de Maillezais et récit de la destruction du 
monastère par Geoffroy de Lézinian. Le texte en a été réédité voici quelques 
années par Jean Verdon 37.

no VII : l’histoire des évêques et des comtes d’Angoulême, écrite par un 
chanoine demeuré anonyme au milieu du xiie siècle, publiée à partir de trois 
manuscrits provenant l’un de Fronton du Duc, les deux autres de Jean Besly, 
dont c’est aussi la première édition. Dans la remarquable édition qu’il en a 
donnée en 1957, Jacques Boussard a reconstitué la tradition du texte et montré 
que le manuscrit utilisé comme texte de base par Labbe était celui de Fronton 
du Duc, perdu, dont l’édition donne une vue approximative 38.

34	 BHL,  2576, reprise dans AASS, Aug.  IV, 778-780 puis par B.  Krusch, MGH, SRM,  III, 
p. 186‑194.

35	 Voir Ademari Cabannensis chronicon [n. 20], p. lviii-lxii.
36	 G.  Beech, Y.  Chauvin, G.  Pon, Le Conventum (vers  1030). Un précurseur aquitain des 

premières épopées, Genève, Droz, 1995.
37	 La Chronique de Saint-Maixent, 751‑1140, éd. J. Verdon, Paris, Les Belles Lettres, 1979.
38	 Historia pontificum et comitum Engolismensium, éd.  J.  Boussard, Paris, 1957, part. 

p. lx‑lxxviii.



711

jean-loup lem
aitre     H

istoires et chroniques de la N
ova b

ib
liotheca

no XI : la chronique de Geoffroy de Vigeois, dont le manuscrit autographe 
était conservé au xiiie siècle dans la bibliothèque de l’abbaye Saint-Martial 
de Limoges. L’édition, qui occupe les p. 279 à 342, est faite à partir de cinq 
manuscrits, l’un provenant du château de Lastour, les autres appartenant à 
Henri Justel, Jean Bouchet, Jean Besly et Labbe lui-même. Elle reste aujourd’hui 
la seule complète et homogène. L’édition critique du livre I a été présentée 
en 1964 par Pierre Botineau comme thèse de l’École des chartes, demeurée 
inédite 39, et celle du livre II a été donnée en 1879 dans le t. XVIII du Recueil 
des Historiens de la France. Bernadette Barrière avait travaillé jusqu’à sa mort 
en 2004 à une traduction de cette chronique, essentielle pour l’histoire du 
Limousin et de la société des xie‑xiie siècles, en vue d’une nouvelle édition, avec 
le texte préparé par Pierre Botineau. Il n’est pas exclu que cette édition puisse 
paraître dans des délais raisonnables.

La Nova Bibliotheca de Philippe Labbe offre certes tous les défauts de l’érudition 
de son temps, mais par son ampleur, elle est un recueil incontournable, en 
particulier pour l’histoire de l’Aquitaine médiévale, et plus encore pour les textes 
hagiographiques qui n’ont pas tous eu l’heur, tant s’en faut, de faire l’objet 
d’une nouvelle édition, plus critique. On peut regretter que les concepteurs 
du site « Gallica » de la Bibliothèque nationale de France n’aient pas jugé utile 
d’en mettre le texte en ligne, car le livre n’est pas des plus courants dans les 
bibliothèques de province.

39	 P. Botineau, « La chronique de Geoffroi de Breuil, prieur de Vigeois », École nationale des 
chartes. Positions des thèses […] de 1964 […], Paris, École des chartes, 1964, p. 25‑28.



712

Page de titre du deuxième tome de la Nova Bibliotheca de Philippe Labbe, imprimé en 1657  
(Jean-Loup Lemaitre)



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

713

AU SERVICE DES ARCHIVES DE L’ANCIEN RÉGIME  
À LA RESTAURATION : JOSEPH NICOLAS PAVILLET 

Bruno Galland 
Archives nationales, Paris

Le nom de Joseph Nicolas Pavillet « mérite de figurer dans une histoire 
de l’érudition française » 1, écrivait Charles Samaran, qui fut successivement 
professeur à l’École nationale des chartes et directeur des Archives de France. 
Figure aujourd’hui oubliée, Pavillet mena « une longue vie d’érudit » 2 qui lui 
permit de jouer un rôle important dans la transmission et l’organisation des 
documents d’archives. Retracer son parcours permet de s’interroger sur la 
manière dont nous sont parvenues les archives de l’Ancien Régime conservées 
aux Archives nationales.

UNE CARRIÈRE D’ÉRUDIT

Des origines de Joseph Nicolas Pavillet, nous ne savons rien. Sa vie nous est 
connue seulement par le dossier administratif constitué au cours de sa carrière 
aux Archives nationales 3. La modestie de la plus grande partie de sa carrière, sa 
difficulté à atteindre des emplois importants, laisse deviner des origines assez 
modestes, en même temps qu’un niveau d’instruction suffisant pour avoir aussi 
rapidement occupé des fonctions liées à l’écrit. En effet, né le 20 novembre 1742 
à Paris, Pavillet entra dès le 1er avril 1754, âgé de onze ans seulement, comme 
commis surnuméraire au « cabinet des ordres du Roi » : il en devint commis aux 
appointements en 1759, à seize ans, et premier commis en 1770, à seulement 
vingt-sept ans. C’est là qu’il se forma.

1	 Ch. Samaran, « Les archives et la bibliothèque du chapitre de Notre-Dame », Revue d’histoire 
de l’Église de France, 50, n° 147, 1964, p. 99‑107.

2	 Pour reprendre le titre du recueil d’études de Ch. Samaran publié en 1978 par l’École pratique 
des hautes études : Charles Samaran, Une longue vie d’érudit. Recueil d’études de Charles 
Samaran, membre de l’Institut, Genève, Droz ; 2 vol. in‑8° (« Centre de recherches, d’histoire 
et de philologie de la IVe section de l’École pratique des hautes études, V. Hautes études 
médiévales et modernes, 31).

3	 Archives nationales (désormais AN) AB IV C 133, dossier 1, no 30.



714

Le cabinet des Ordres du Roi, autrement dit le cabinet généalogique de 
l’Ordre du Saint-Esprit 4, était à l’origine une collection privée constituée par 
Pierre Clairambault, nommé en 1698 généalogiste de l’Ordre mais qui, depuis 
une quinzaine d’années déjà, rassemblait une documentation considérable 
pour établir le catalogue général de la noblesse du royaume prescrit par une 
déclaration du roi du 8 février 1661 5. Constitué à partir de collections d’érudits, 
tels Gaignières ou Le Laboureur, de copies, de pièces passées en vente ou qui 
lui étaient données, le cabinet de Clairambault comprenait, en 1755, lorsque 
Pavillet y entra, quelque 3 250 boîtes ou registres. À cette date, le neveu de Pierre 
Clairambault, Nicolas Clairambault, qui avait succédé à son oncle comme 
généalogiste de l’ordre, céda la propriété du cabinet à l’Ordre du Saint-Esprit en 
échange d’une somme de 240 000 livres et d’une pension viagère de 3 000 livres, 
établies sur l’estimation de la valeur du cabinet établie par quatre experts, l’abbé 
Sellier, La Curne de Sainte-Palaye, Melot et l’abbé Lebeuf.

Trois ans plus tard, en 1758, Nicolas Clairambault quittait ses fonctions de 
généalogiste : il y fut remplacé d’abord par Nicolas Beaujon, qui engagea Pavillet 
comme commis aux appointements, avant de le nommer premier commis, puis 
en 1772 par Bernard Chérin.

Le cabinet des Ordres du Roi était donc un lieu idéal pour se former aux 
méthodes historiques. Libéralement ouvert aux savants, il permit à Pavillet 
de fréquenter les plus grands noms de l’érudition de la fin du xviiie siècle : 
Bréquigny, dom Poirier, La Curne de Sainte-Palaye en particulier 6. D’évidence, 
Pavillet donna satisfaction : Bénigne Chérin, neveu de Bernard, rédigea en 1800 
l’attestation suivante : « J’ai souvent entendu dire à feu Bernard Chérin, 
généalogiste et historiographe des ordres du Roi, mon oncle, que le citoyen 
Pavillet était entré au cabinet des dits ordres avant l’âge de seize ans, qu’il le citoit 
au feu général Chérin mon cousin 7 et à moi, qui étions alors ses élèves, comme 
un modèle d’application et d’assiduité » 8. En 1780, le roi accorda « au sieur 
Pavillet, le plus ancien des commis du cabinet de ses ordres », une gratification 
annuelle de 400 livres ; en 1786, il reçut une pension annuelle de 1 200 livres. 
Mais Pavillet ne pouvait espérer prétendre à des fonctions plus importantes 

4	 On sait que les chevaliers de l’Ordre du Saint-Esprit, étant par ailleurs chevaliers de Saint-
Michel, se qualifiaient « chevaliers des ordres du Roi », se distinguant ainsi des chevaliers du 
seul ordre de Saint-Michel désignés « chevaliers de l’Ordre du Roi ».

5	 Sur le cabinet des Ordres du Roi, voir : L. Delisle, Le Cabinet des manuscrits de la Bibliothèque 
nationale, Paris, Imprimerie nationale, 1874, t. II (Histoire générale de Paris), p. 19 sq.

6	 Pavillet les cite nommément dans le mémoire qu’il rédigea en 1800 pour obtenir le versement 
d’une pension : AB IVc 133, dossier 1 no 30.

7	 Louis Nicolas Hyacinthe Chérin, fils de Bernard, général de division dans l’armée de Masséna 
et qui mourut en 1799.

8	 AN AB IVc 133, dossier 1 no 32.



715

bruno galland     Au  service des  archives de l’Ancien Régim
e à la Restauration : Joseph N

icolas Pavillet

que celles de premier commis : ses origines le lui interdisaient, et la charge de 
Bernard Chérin était destinée à son fils, Louis Nicolas Hyancinthe, qui lui 
succéda, âgé de vingt-cinq ans, en 1787 9.

Est-ce parce qu’il supportait difficilement de travailler désormais sous 
l’autorité de celui qui était de vingt ans son cadet et qu’il avait contribué à 
former ? Souhaitait-il, plus simplement, poursuivre une activité différente, ou 
céda-t-il à une proposition flatteuse et intéressante ? En 1788, après trente-
quatre ans de service, Pavillet quitta le cabinet des Ordres du Roi et devint 
archiviste du chapitre cathédral de Notre Dame de Paris. « Depuis plus d’un 
siècle », en effet, selon les termes d’un mémoire de Pavillet lui-même, l’archiviste 
« était toujours un laïc, car il était défendu aux chanoines mêmes d’y entrer » ; 
une inscription portait d’ailleurs « Nemini prorsus fas esse, ne ipsis quidem 
Dominis » 10. L’archiviste était lui-même contrôlé par un chanoine, investi des 
fonctions d’inspecteur des archives et qui était, en fait, le seul avec l’archiviste à 
pouvoir accéder directement aux documents.

Les archives du chapitre cathédral de Paris formaient un fonds 
considérable 11. Quelques décennies plus tôt, un formidable travail d’érudition 
avait été entrepris sur ce fonds : une collection d’extraits, c’est-à-dire de copies, 
des registres de délibération capitulaires. C’était l’œuvre du chanoine Claude 
Sarrasin, inspecteur des archives de 1719 à sa mort en 1756. Ce travail, encore 
conservé aujourd’hui dans le fonds du chapitre cathédral 12, représentait quelque 
cent huit volumes répartis en deux séries, l’une – la plus importante – classée 
par ordre alphabétique de matières, l’autre par ordre topographique 13. Les 
derniers dépouillements de Sarrasin allaient jusqu’en 1743 ; après sa disparition, 
personne n’avait réellement poursuivi son travail. Dès son arrivée, Pavillet s’offrit 
à reprendre cette entreprise – peut-être la perspective de ce travail l’avait-il 
déterminé à prendre ces fonctions – et reçut à cet effet l’autorisation du chapitre 
de transporter chez lui tous les registres dont il aurait besoin 14.

Les circonstances politiques allaient très vite empêcher Pavillet d’attacher 
son nom à cette grande entreprise. La Révolution française, en supprimant les 
établissements ecclésiastiques, décida le rassemblement de leurs archives auprès 
des municipalités. Entre le 15 novembre 1790 et le 22 janvier 1791, Pavillet 

9	 L. Delisle, Le Cabinet des manuscrits de la Bibliothèque nationale, op. cit., p. 23.
10	 AN L 552 no 1.
11	 Ch. Samaran, « Les archives et la bibliothèque du chapitre de Notre Dame », Revue d’histoire 

de l’Église de France, 50, no 147, 1964, p. 99‑107.
12	 AN LL 80 à 82 et 233 à 354.
13	 Sur Sarrasin, voir Léon le Grand, « Claude Sarrasin, intendant des archives du chapitre de 

Notre-Dame de Paris, et sa collection d’extraits des registres capitulaires de Notre-Dame », 
Le Biographe moderne, 1900, p. 333‑371.

14	 12 novembre 1748. AN L 553B no 48/4.



716

assista à l’inventaire et à l’enlèvement des archives du chapitre de Notre Dame, 
transférées à la maison commune de Paris 15 ; dès le 1er janvier 1791, il était 
nommé parmi les archivistes de la municipalité de Paris, où il suivit, en quelque 
sorte, les documents qui lui avaient été confiés.

Pavillet avait alors près de cinquante ans ; sa consciencieuse carrière d’érudit 
était interrompue. Quels pouvaient être alors ses sentiments ? Il nous est bien 
difficile de les connaître. Une chose est certaine, il avait besoin de travailler pour 
vivre et sa situation, qui semblait bien établie, devenait tout à coup précaire. 
Aussi professa-t-il sans attendre son attachement à la Révolution, et pour 
essayer de consolider sa position, il en fournit des preuves : dans le courant de 
l’année 1792, en écrivant au Ministre de l’Intérieur pour être payé de l’arriéré 
de la pension de retraite de l’Ordre du Saint-Esprit qui lui avait été accordée 
en 1786, et qui ne lui était plus versée, il se proposait de présenter une quittance 
de contribution patriotique du 6 août 1790, le procès verbal de sa prestation du 
serment de liberté et d’égalité du 29 août 1792, et il rappelait avoir équipé un 
volontaire pour les frontières 16.

Pour l’archiviste qu’il était, les circonstances offraient toutefois une perspective 
intéressante. L’Assemblée avait décrété la vente des biens nationaux ; mais ces 
biens nationaux étaient, pour nombre d’entre eux, des bâtiments ecclésiastiques 
qui servaient jusqu’ici de dépôt d’archives, notamment pour l’administration : 
en 1772, le cabinet des Ordres du Roi avait ainsi été transféré au couvent des 
Grands Augustins. Il était donc nécessaire d’engager un vaste travail de triage 
des archives conservées sur la place de Paris, réparties en quelque quatre cents 
dépôts différents 17, et plus largement sur l’ensemble du territoire. Le 7 messidor 
an II (27 juin 1794), l’Assemblée adoptait une loi qui prescrivait le triage des 
documents, et constituait à cet effet, sur Paris, une « Agence temporaire des 
titres » de neuf membres « versés dans la connaissance des chartes, des lois et 
des monuments ». Elle disposait de six mois pour mener à bien le travail imparti 
et remettre les documents importants aux Archives nationales, constituées 
dès 1790 autour des archives de l’Assemblée et placées sous l’autorité de l’avocat 
Camus.

Pavillet espéra certainement faire partie des ces neuf membres. Plusieurs 
de ceux-ci n’avaient pas, en effet, un itinéraire très différent du sien : ainsi 
dom Lieble, âgé de 60 ans, ancien bibliothécaire de Saint-Germain-des-Prés ; 
Villiers du Terrage, 50 ans, ancien premier commis des finances ; Blondel, 

15	 AN M 702 no 10.
16	 AN AB IVc 133, dossier 1 no 18 et 19.
17	 F.  Hildesheimer, Les Archives de France. Mémoire de l’histoire, Paris, Champion, 1997 

(Histoire et archives, no hors-série).



717

bruno galland     Au  service des  archives de l’Ancien Régim
e à la Restauration : Joseph N

icolas Pavillet

50 ans, un ancien avocat ; Reboul, 48 ans, ancien archiviste du ci-devant collège 
Louis Le Grand ; ou encore Bouyn, 48 ans, ancien garde du dépôt des archives 
de la Maison du Roi 18. Si Pavillet ne fut pas retenu, c’est peut-être parce qu’il 
ne disposait pas des relations suffisantes, peut-être aussi parce qu’il faisait figure 
d’employé de l’administration parisienne, alors que le partage des compétences 
entre l’Agence temporaire des titres et la ville de Paris pouvait sembler ambigu. 
Heureusement pour lui, les membres de l’Agence obtinrent le droit de se faire 
assister de neuf auxiliaires, des « déchiffreurs », et cette fois-ci, Pavillet fut retenu 
(1er nivôse an III – 21 décembre 1794) 19. Parmi les autres déchiffreurs figuraient 
aussi l’ancien garde des archives de l’archevêché de Paris, Jean-Baptiste Ponsar, 
ou Pierre-Joseph Fournier, qui travaillait depuis 1773 aux archives de l’hôtel de 
ville de Paris. Pour obtenir cette nomination, qui mettait fin à ses inquiétudes 
matérielles, Pavillet avait dû utiliser toutes ses relations : le 22 nivôse il remerciait 
Monnot, député du Doubs, « de l’intérêt que vous avez pris au succès de mon 
affaire » 20.

L’Agence temporaire des titres était divisée en deux sections, selon la destination 
des documents à trier telle que l’avait définie la loi de messidor : la Section 
domaniale, chargée de prélever les titres « qui peuvent servir au recouvrement 
des propriétés nationales », la Section judiciaire, en vue de conserver les titres 
conservés dans les tribunaux et « qui seront jugés nécessaires au maintien des 
propriétés nationales et particulières », et qui avait aussi la charge de sélectionner 
les chartes et manuscrits intéressants pour l’histoire avant de les transférer à la 
Bibliothèque nationale.

Pavillet fut affecté à cette Section judiciaire 21 : sa longue activité auprès de 
l’ordre du Saint-Esprit et son expérience au chapitre cathédral déterminaient 
cette affectation. La Section judiciaire, pressée par le temps, s’occupa en effet fort 
peu des archives proprement judiciaires, qui se trouvaient tout à la fois très bien 
ordonnées dans les juridictions, et dont la masse décourageait les velléités de 
triage (c’est ce qui permit, d’ailleurs, aux archives des grandes juridictions établies 
à Paris de nous parvenir à peu près intégralement) ; elle fut en réalité chargée 
de trier le dépôt du Saint-Esprit 22 ; elle s’occupa successivement des archives 
de la Sainte-Chapelle, de Saint-Victor, du chapitre Saint-Honoré, de Saint-
Antoine, du chapitre de Sainte-Opportune, du Val de Grâce, de la Sorbonne, 
de l’Oratoire, et d’autres établissements religieux moins importants.

18	 AN BBI 61 : expédition du décret et accusés de réception de plusieurs membres.
19	 1er nivôse an III (21 décembre 1794) : arrêté du Comité des décrets. AN AB IVc 133, dossier 1 

no 1.
20	 AN AB IVc 133, dossier 1 no 27.
21	 25 ventôse an III (15 mars 1794). AN AB IVc 133, dossier 1 no 28.
22	 AN AB VC 2 no 34 3 et 38 2.



718

Les six mois initialement impartis à l’Agence étaient d’évidence insuffisants 
pour l’ampleur du travail à conduire ; l’Agence existait encore le 23 février 1796 
lorsque Camus, l’archiviste de la République, à peine revenu de captivité, obtint 
sa suppression et son remplacement, le 24 avril 1796, par un Bureau du triage 
des titres qui avait les mêmes fonctions, presque les mêmes membres, mais qui 
était placé directement sous son autorité. Cet épisode fut sans conséquence sur 
l’activité de Pavillet, qui conserva ses fonctions de déchiffreur. Il espérait encore, 
toutefois, accéder à une position plus assurée. Le 3 mai 1797, un des membres 
de la Section judiciaire, Danthonay, démissionna par suite de son élection au 
Tribunal civil de la Seine. Pavillet, qui avait maintenant 55 ans, demanda à 
le remplacer� mais fut écarté au profit du fils d’un des membres du Bureau, 
Blondel, de vingt ou trente ans son cadet, au motif que cette place exigeait « des 
connaissances exercées aux actes et aux matières judiciaires » 23. Pavillet, une fois 
encore, se trouvait confiné aux fonctions auxiliaires.

Dans le même temps, l’existence même du Bureau des triages commençait 
d’être contestée. Personne n’oubliait que son activité devait être limitée dans 
le temps, on accusait ses membres de prolonger indéfiniment leur travail pour 
conserver leur emploi, et les relations avec Camus restaient mauvaises. Ce 
n’est cependant qu’en 1800 que la question fut résolue. Un arrêté du Premier 
Consul en date du 4 thermidor an VIII (23 juillet 1800) constitua les Archives 
nationales en un établissement distinct du Corps législatif ; le 1er pluviôse 
an IX (21 janvier 1801) le bureau du triage était supprimé. Pavillet avait senti 
la menace, en même temps que l’opportunité offerte par le nouveau régime 
pour obtenir le versement des pensions royales qui lui étaient dues ; au cours 
de l’année 1800, il avait multiplié les démarches en ce sens. Sa chance fut que 
Camus sentit la nécessité d’adjoindre aux Archives nationales quelques-uns des 
membres de l’ancien Bureau du triage. Le 23 octobre 1801, Pavillet, à 59 ans, 
intégrait les Archives nationales au sein de ce que l’on allait assez vite appeler le 
« bureau des monuments historiques », puis la « section historique », chargé de 
poursuivre les opérations de triage et spécialement de conserver aux Archives 
nationales les documents historiques initialement destinés à la Bibliothèque 
nationale.

C’est là qu’il devait connaître la consécration de sa carrière. En 1806, Daunou, 
qui avait succédé à Camus, désigna à la tête de chaque section un « chef de 
section ». La Section historique, fut d’abord confiée à Marie-Joseph Chénier, 
membre de l’Institut, qui travaillait déjà à la Section législative. Chénier mourut 
en janvier 1811 et son adjoint, l’avocat Œuillet de Saint-Victor, lui succéda, 
mais il mourut à son tour en juillet suivant. Pavillet, sans doute en qualité de 

23	 AN AB c 4.



719

bruno galland     Au  service des  archives de l’Ancien Régim
e à la Restauration : Joseph N

icolas Pavillet

membre le plus ancien de la Section, fut appelé à lui succéder. Il y demeura 
jusqu’à sa mort, le 30 août 1823, à l’âge de quatre-vingt ans. Cette fonction 
lui valut également d’être désigné, en mars 1821 24, comme l’un des deux 
professeurs de la nouvelle École des chartes, dont l’enseignement se répartissait 
entre la paléographie, assurée par le chef de la Section historique des Archives 
nationales, et la philologie, confiée à la Bibliothèque nationale. Toutefois, 
l’institution ne se mit vraiment en place qu’en 1822. Pavillet y assura donc 
un an et demi d’enseignement et c’est Ponsar, qui lui succéda comme chef de 
Section, qui reprit également son enseignement jusqu’en décembre 1823, date 
à laquelle l’activité de la nouvelle École fut interrompue jusqu’en 1829 25.

Ainsi retracée, la carrière de Pavillet laisse imaginer une figure assez austère, 
discrète, celle d’un érudit auquel ses compétences avant tout techniques ne 
permirent pas d’accéder rapidement à des fonctions de premier plan ; c’est 
pourtant cette discrétion et cette maîtrise technique qui lui assurèrent la 
longévité de sa carrière et sa consécration finale.

Les travaux que nous a laissés Pavillet confirment cette impression, en même 
temps qu’ils nous permettent d’apprécier l’importance de son activité.

À L’ORIGINE DES ARCHIVES NATIONALES

Les Archives nationales conservent peu de travaux de Pavillet avant sa nomination 
à l’Agence temporaire des titres 26. De son passage au chapitre cathédral, nous 
conservons seulement une série de transcriptions d’actes relatifs aux dîmes 
d’Auteuil et un précis de trois pages sur le chapitre de Montaigu 27, ainsi que la 
demande qu’il adressa au chapitre pour continuer les volumes de Sarrasin. On 
dispose également d’une note qu’il adressa en août 1791 sur la fabrique de l’Église 
de Paris, dans laquelle il relevait que les revenus de celle-ci étaient insuffisants pour 
l’entretien « tant du culte que des bâtimens », tout en s’effaçant prudemment, 
dans sa conclusion, afin de laisser à l’ « administration » le soin de « statuer dans 
sa sagesse » sur la vente ou la conservation de ces biens 28. C’est lui encore qui, 

24	 6 mars 1821 : Pavillet est désigné professeur « à compter du jour où l’école sera mise en 
activité  ». AN  AB  IVc  133, dossier  1, no  38 et 39.  21 décembre  1821  : confirmation de la 
nomination, les cours devant commencer le 1er janvier 1822. AN AB IVc 133, dossier 1, n° 40.

25	 Elle reprit en 1829, après une réorganisation. Voir  : École nationale des chartes, Livre du 
centenaire (1821-1921), Paris, A. Picard, 1921, 2 vol. Le vol. 1, dû à Maurice Prou, est une 
histoire et une présentation de l’École.

26	 Il n’a pas été possible, dans le cadre de cet article, de vérifier si des archives sur l’activité de 
Pavillet au cabinet des ordres étaient conservées, comme c’est probable, au département 
des manuscrits de la Bibliothèque nationale de France.

27	 AN L 553B no 48/1 à 12.
28	 AN L 537 no 1.



720

en 1799, alors qu’il était au Bureau du triage, rédigea un « précis sur les archives 
de l’Église de Paris » afin de proposer les orientations du triage 29.

En réalité, nous ne connaissons guère de Pavillet que son activité à l’Agence 
temporaire des titres, au Bureau du triage et aux Archives nationales. 

PAVILLET AUX ARCHIVES : LA CONSTITUTION DE COLLECTIONS FACTICES

Le travail de l’Agence temporaire des titres consistait, fondamentalement, à 
examiner chaque dossier ou document conservé dans un des dépôts parisiens 
pour l’aiguiller, selon son intérêt, vers les sections judiciaire ou domaniale, ou 
vers les documents à caractère historique destinés à la Bibliothèque nationale. 
Cette tâche ne consistait rien moins qu’à rompre la cohérence des fonds 
d’archives organiquement constitués en constituant des séries factices. Une 
feuille de travail d’un agent de l’Agence temporaire des titres du 6 brumaire 
an IV (28 octobre 1795) 30, relative au triage d’archives de la Chambre des 
comptes de Paris – et dans laquelle on reconnaît sans hésiter l’écriture de Pavillet 
lui-même 31 – est significative de sa méthode. Chaque acte vu est porté sous la 
rubrique À conserver ou À anéantir ; pour les actes à conserver, la description est 
suivie de la mention Domaine ou Histoire selon le cas. Par exemple :

À conserver :

Lettres de Philippe Roi de France du 12 juin 1330 portant accomodement 
entre le Roi de Bohême et le comte de Bar qui étaient en guerre au sujet de la 
forteresse de Danvillier. Histoire.

Quittance donnée en 1337 par Thierry comte de Los au roi de Bohême de 960 
Royaux en déduction de plus grande somme pour acquisistion de la terre d’Ynne 
et de Verthon. Domaine.

À anéantir :

Hommage à Henri comte de Luxembourg par Jean sire de Cons année 1280�
Accord passé en 1296 entre la comtesse de Luxembourg et Henri de Lonchin…
Un travail aussi fin entraîna régulièrement des critiques ; Camus écrivait dans 

un rapport :

29	 AN L 552A no 1bis.
30	 AN AB VC 4 (2).
31	 Certes, le tri porte sur des documents de la chambre des comptes de Paris –  section 

domaniale – alors que Pavillet avait été affecté à l’origine à la section judiciaire. Mais cette 
affectation remontait à l’an III et il est possible qu’entre temps Pavillet soit passé à la section 
domaniale. L’écriture est en effet tout à fait semblable aux papiers autographes de Pavillet 
conservés par ailleurs.



721

bruno galland     Au  service des  archives de l’Ancien Régim
e à la Restauration : Joseph N

icolas Pavillet

La seule mission dont ils ayent été chargés est de faire un triage des titres. Le 
sens de cette expression n’est pas qu’on analysera les titres ; mais que sur une 
inspection attentive on décidera s’ils doivent être anéantis ou conservés, et en 
ce dernier cas, dans quelle classe ils seront rangés 32.

L’exigence de répartition des documents rendait pourtant difficile une autre 
manière de procéder. Ce type de travail s’inscrivait d’ailleurs dans la tradition 
des inventaires d’archives établis par les feudistes au xviiie siècle et dont on 
conserve encore aujourd’hui de nombreux exemples 33 : on imagine volontiers 
que Pavillet, qui poursuivait là le type de travail qu’il avait déjà effectué dans ses 
fonctions précédentes, s’y trouvait naturellement à l’aise.

Le déclassement des titres posait ensuite le problème de leur devenir : s’agissant 
de pièces extraites de leur dossier d’origine, le parti choisi ne pouvait plus être 
que celui d’un reclassement systématique, analogue à celui pratiqué par exemple 
en Italie, à Milan, par Ilario Corte et Luca Peroni, ou à Florence par Pagnini 
ou Brunetti. Dans la droite ligne des systèmes classificatoires scientifiques du 
xviiie siècle, les agents du Bureau du triage allaient proposer la création de 
collections factices.

Pavillet semble avoir joué un rôle essentiel à cet égard. C’est lui en effet, et 
le premier semble-t-il, qui en l’an VII, proposa de constituer une collection 
spéciale pour les bulles pontificales extraites des fonds ecclésiastiques :

Le travail proposé pour l’arrangement des titres contenus dans les boëtes 
étiquetées Privilèges. Bulles. Ordre de Malte, paroit devoir se réduire à leur 
classification chronologique par regnes de Papes placés chacun séparément 34.

Le travail ainsi conduit était irréversible. Le bullaire ainsi constitué trouva sa 
place en tête d’une collection factice de documents relatifs à l’histoire religieuse 
qui, en 1804, lorsque Daunou fixa le cadre de classement des Archives nationales 
à partir des travaux effectués dans la décennie précédente, constitua la série L.

Parallèlement, Pavillet proposait de dresser une liste chronologique des 
bulles conservées dans le Trésor des Chartes, travail auquel il s’employa du 
1er floréal an VII (20 avril 1799), au 29 frimaire an IX (20 décembre 1800) 35. 
Fort heureusement, les membres du Bureau avaient décidé de ne pas modifier 
l’organisation du Trésor des chartes et ces bulles n’en furent pas extraites. 

32	 AN AB Vc 2.
33	 M.  Duchein, «  La clef du trésor  : l’évolution des instruments de recherche d’archives  »,  

Miscellanea Carlos Wyffels (= Archives et bibliothèques de Belgique, 57, 1986), p. 109‑126.
34	 AN AB IX 1 no 7.
35	 AN AB IX 1 no 1. L’inventaire correspondant est conservé sous la cote AB XIII 1.



722

Les diplômes royaux allaient subir le même sort et là encore, c’est Pavillet 
qui s’en chargea. Son journal en témoigne : à partir de thermidor an VII 
(juillet 1799), il entreprit de constituer une « collection de plusieurs titres de 
divers rois de France », noyau des « cartons des Rois » qui ouvrent aujourd’hui 
la série K des Archives nationales.

Ces travaux sont directement à l’origine de la proposition soumise en 
mars 1800 par le Bureau du triage en vue de constituer « le cadre dans lequel 
se rangeront tous les Monumens semblables qui seront découverts par la suite 
des travaux, tant du Bureau du triage des titres à Paris, que des préposés aux 
mêmes opérations dans les départements » 36. Sept grandes divisions étaient 
prévues : Traités, Cartulaire, Histoire dite sacrée, Histoire de France, Histoire 
d’Europe étrangère à la France, Objets communs entre l’histoire de France et 
l’histoire étrangère et Inventaires. L’ensemble allait constituer en 1804, sans 
grands changements, la série K du cadre de classement, précisément intitulée 
« Monuments historiques » et à laquelle répond la série L des « Monuments 
ecclésiastiques ». Le contenu de cette série provient essentiellement de quatre 
sources : les dépôts des organismes gouvernementaux et judiciaires (Maison 
du Roi, Contrôle général des finances�), les archives du Bureau de la Ville 
de Paris, les archives des familles des princes du sang placées sous séquestre 
(Orléans, Condé, Conti, Penthièvre, etc.), enfin les chartriers ecclésiastiques, 
particulièrement ceux de Saint-Denis, Saint-Germain-des-Prés et Longchamp. 
Or, ce sont précisément là les fonds sur lesquels s’exerça l’activité de Pavillet : 
on sait qu’au mois de nivôse an X, il travailla sur le triage des papiers des princes 
du sang, et en pluviôse, sur les titres de Saint-Denis 37.

LES CAHIERS PALÉOGRAPHIQUES

C’est le même esprit qui conduisit Pavillet, dans ses dernières années, à 
constituer un recueil factice de documents choisis en fonction de leur écriture, 
afin d’offrir un panorama représentatif de l’évolution de l’écriture du Moyen Âge 
et de l’époque moderne. Les Archives nationales conservent ainsi quatre recueils 
de Cahiers paléographiques, montés sur onglets et qui ont été placés dans la 
série M, « Mélanges », constituée d’une part des archives des ordres militaires et 
hospitaliers et des titres de l’Université de Paris, d’autre part de pièces présentant 
un intérêt historique mais n’ayant pas trouvé leur place dans les collections 
formées par la série K et la série L.

36	 AN AB VC 2 et 2*, AB XVI 1.
37	 AN AB IX 1 dossier 2 : rapports d’activité du Bureau des Monuments historiques.



723

bruno galland     Au  service des  archives de l’Ancien Régim
e à la Restauration : Joseph N

icolas Pavillet

Cette sélection avait pour objet d’illustrer l’enseignement de paléographie que 
Pavillet devait assurer à l’École des chartes. Ils sont révélateurs de la fidélité de 
Pavillet à la conception mise en œuvre dès la période révolutionnaire, celle du 
démembrement de fonds organiquement constitués en vue de constituer des 
collections. Pavillet ponctionna pour l’essentiel les fonds des ordres militaires 
et hospitaliers, notamment celui de l’Ordre de Malte dont il avait effectué 
le classement. Si Pavillet dressa un inventaire précis des pièces retenues, il ne 
se soucia pas de rattacher les notices ainsi rédigées au fonds d’archives dont 
provenait chacun des documents. La constitution du corpus est significative des 
centres d’intérêt de Pavillet : sur les quelque trois cent cinquante documents, 
de 1146 à 1688, la moitié date du xiie et du xiiie siècle, et seuls une cinquantaine 
témoignent des écritures de l’époque moderne à laquelle les paléographes ne 
s’intéressèrent vraiment que plus tard. Les documents choisis, du fait de leur 
provenance, témoignent principalement de l’écriture diplomatique mais offrent 
quelques exemples d’écriture livresque.

Le rôle essentiel qui fut celui de Pavillet dans la constitution de collections 
factices de documents historiques, dès l’époque du Bureau du triage des titres, 
permet d’apprécier la portée de son travail. Ces collections furent constituées 
principalement par les documents intéressant « l’histoire, les sciences et les arts » 
dont la loi de messidor an II avait prévu la remise à la Bibliothèque nationale. 
J’ai expliqué ailleurs comment Camus lui-même, sous l’influence du Bureau du 
triage des titres, prit conscience que la place de ces documents était en réalité 
aux Archives nationales 38. La constitution des collections de « monuments 
historiques » fut essentielle dans cette prise de conscience ; il n’est donc pas 
exagéré de dire que Pavillet fut de ceux qui contribuèrent à affirmer l’importance 
des Archives nationales comme conservatoire des grands documents de l’histoire 
de France. Sans doute est-ce là une des raisons qui incitèrent Camus à le garder à 
ses côtés, une fois supprimé le Bureau du triage, au sein du nouveau « bureau des 
monuments historiques » des Archives nationales dont le rôle était précisément, 
de poursuivre et de fixer la constitution de ces grandes collections.

La constitution de collections de documents séparés de leur contexte de 
production, traduit également une conception historiographique considérant 
chaque document – chaque « titre » – comme ayant une valeur propre : attitude 

38	 B. Galland, « Conserver pour l’histoire : une nouvelle dimension pour les Archives nationales 
de France  », Archivi e storia nell’Europa del xix  secolo, alle radici dell’identità culturale 
europea, Rome, 2006, vol. 2 (Pubblicazioni degli Archivi di Stato, Saggi, 90), p. 549‑570.



724

qui marqua toute l’historiographie du xixe siècle, à laquelle on réduit (à tort) le 
« positivisme » et qui devait ensuite faire l’objet de bien des critiques 39.

Le rôle de Pavillet et sa longévité, de la fin de l’Ancien Régime à la Restauration, 
mettent aussi en évidence son rôle de « passeur » de mémoire, renforcé par son 
enseignement à l’École nationale des chartes, qui lui permit de transmettre 
son savoir et son expérience à la première promotion de chartistes : Benjamin 
Guérard (futur directeur de l’École nationale des chartes, puis responsable des 
manuscrits de la Bibliothèque nationale), Alexandre Lenoble (futur chef de 
la Section législative des Archives de l’Empire), Léon Lacabane (qui devint 
professeur de paléographie, puis directeur de l’École nationale des chartes, mais 
fut auparavant responsable du cabinet des titres de la Bibliothèque nationale 
– ces mêmes titres que Pavillet avait connus au cabinet des Ordres du Roi) 40.

Dans cette perspective, la nomination de Pavillet comme chef de la Section 
historique, puis comme professeur à l’École nationale des chartes, manifeste 
les liens fondamentaux qui ont uni dès l’origine les Archives nationales à la 
recherche historique, en vue d’affirmer le rôle fondamental du document 
d’archives pour « écrire l’histoire ».

39	 B. Galland, « La participation de l’archiviste à la recherche historique : un rôle à redéfinir ? », 
La Gazette des archives, no 204, 2006, p. 211-232, ici p. 222‑223.

40	 Je remercie très vivement Yann Potin d’avoir pris la peine de relire cet article, d’y apporter 
de nombreuses corrections et suggestions, et d’avoir spécialement attiré mon attention sur 
les élèves de Pavillet qui éclairent mieux encore la postérité scientifique de celui‑ci.



histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

725

TABLES DES ILLUSTRATIONS

Talisman de Charlemagne. Revers. Reims. Palais du Tau. Photo L. Scordia................ 	 109

Talisman de Charlemagne. Avers. Reims. Palais du Tau. Photo L. Scordia.................. 	 109

Détail du sceau impérial de Bérenger Ier : diadème serti de pierres et pourvu  
de pendentifs (D Bér. I 114, d’après Hiestand, p. 128)...................................................... 	 342

Zones d’influence du prieur de Saint-Flour avec limites approximatives de ses fiefs.....	 534

Livre donné par Hincmar (845-882) à Saint-Remi de Reims, Paris, BnF,  
ms. lat. 5609, fol. 2v............................................................................................................................ 	 612

Livre donné par Hincmar (845-882) à Saint-Remi de Reims, Paris, BnF,  
ms. lat. 5609, fol. 3.............................................................................................................................. 	 613

Miracula sancti Maximi, Vaticano, Reginensis latinus, 528, fol. 2r ..................................... 	 630

Page de titre du deuxième tome de la Nova Bibliotheca de Philippe Labbé, 
imprimé en 1657................................................................................................................................... 	 708





727

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

A
Abbon, abbé de Fleury 498, 623, 627
ʿAbd ar-Raḥmān Ier 407, 672
ʿAbd ar-Raḥmān II 672
ʿAbd ar-Raḥmān III 673
Abdenago 470
Abraham 77, 81, 150, 202, 203, 204668
Abran (saint) 348
Abū ’l-Fidā 676
Achab 390, 396
d’Achery, dom Luc 703
Acircius, roi de Northumbrie 51
Adalard, oncle d’Ermentrude 61, 63, 64
Adalard, abbé d’Elnone 88
Adalbéron, archevêque de Reims 349, 

487-489, 492, 493, 495, 499, 500
Adam 77, 82, 83, 86, 215, 229
Adélaïde, épouse d’Hugues Capet 486
Adèle, comtesse de Blois-Champagne 201, 

203, 209-211
Adelier de Fleury 624
Adelphia, épouse de Valerius 544

Adelphius/Adelfius I, évêque de Limoges 
548, 549

Adelphius/Adelfius II, évêque de Limoges 
544

Adelphius, voir aussi Valerius Adelphius 
Bassus

Adémar de Chabannes 357, 359, 435-451, 
539, 542, 545, 550, 706, 710

Adhegrin (saint) 377-386
Adhémar, évêque du Puy 198
Adon, évêque de Vienne 82, 86
Adrevald de Fleury 624
Adrien de Moustier 383
Adrien pape, voir Hadrien, pape
Ælfflaed 462
Ælfgar, comte de Mercie 348
Aemelius 428
Æthelbald 459
Æthelbert, roi de Northumbrie 463
Aethicus 82
Aetius 171, 428
Agar 127

INDEX DES NOMS DE PERSONNES



728

Agathimerus 428, 430
Agericus, évêque de Limoges 545
Aginus 422, 423
Agnellus de Ravenne 239, 240, 246
Agnès (sainte) 250, 259
Agobard, évêque de Lyon 578, 691
Aḥmad ar-Rāzī 405, 407, 408, 410, 672
Ailina, abbesse d’Argenteuil 479
Aimery de Gastine 163
Aimoin de Fleury 48, 202, 356, 380, 562, 

563, 624
Aissó 116
Ajax, héros de l’Iliade 684
Alain Barbetorte 560, 561
Alain Canhiart 569
Alain le Grand, roi de Bretagne 560
Alaric Ier, roi des Goths 241, 244, 245, 

279
Al-Bakrî 408, 673
Albéric 339
Albina, amie d’Augustin 544
Albina, fille de Danaus 230
Albinus, évêque de Limoges 544
Alboin, marquis d’Istrie 336
Alcime, grand prêtre (162-159) 592, 596
Alcionio, Pietro 688
Alcmène 406, 413
Alcuin 96, 97, 279, 280, 291, 454, 455, 

460, 463, 575, 576, 578, 579, 581, 619, 
643, 645

Aldhelm de Malmesbury 51, 52, 55, 564, 
571

Aldo, évêque de Limoges 541
Aldred, archevêque de Cantorbéry 348
Alexandre VI, pape 221
Alexandre Épiphane 597
Alexandre le Grand 81, 229, 230, 239-

241, 246, 247, 276, 597
Alexis Comnène, empereur 185
Alfonse X, roi de Castille 166

Alfred le Grand, roi de Wessex 231, 232, 
566

Al-Ḥakam 672, 673
Al-Ḥakam II 672
Al-Himyârî 407
Al-Idrīsī 676
Alix de Champagne, épouse de Louis VII 

512
Almanne, moine d’Hautvillers 303-311
Al-Mansûr 129-131
Al-Maqqarî 405, 407, 408
Al-Maqrizî 407
Al-Mas’ûdî 409, 672, 674
Al-Muktafī bi-llāh, calife 674
Alphonse Ier, comte de Barcelone 139
Alphonse II, roi d’Aragon 111, 134, 138, 

139
Alphonse X de Castille 166, 410
Alpinus/Alpinianus, évêque de Limoges : 

548
Al-ʿUmarī 676
Amalaire de Metz 615, 619, 622
Amalo, duc 417, 421, 423
Amand (saint) 87-96, 98
Amator (saint), évêque d’Auxerre 25
Amâtre (saint), voir Amator
Amblard, seigneur de Brezons 521
Amblard II, seigneur de Brezons 522
Amblard, seigneur de Nonette 521
Ambroise Autpert 645
Ambroise (saint), évêque de Milan 303, 

306, 316, 317, 319, 320, 322, 326, 327, 
396, 607

Ambrosiaster 661-663
Anastase le Bibliothécaire 79, 85, 201
Anastase, patriarche d’Antioche 263
Anatalon, évêque de Milan 324, 325
Anatole d’Alexandrie (saint), évêque de 

Laodicée 276
Anaweten, évêque Corngallensis 567



729

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

André (saint), apôtre 194, 510
André de Saint-Victor 392, 393
André, grand laïc byzantin 263
Andromade, géant 229, 230
Angilbert, père de Nithard 59, 457
Angilbert II, archevêque de Milan 316, 

320, 322
Angilramne, évêque de Metz 314
Anna, épouse de Bérenger Ier 342
Annius de Viterbe 413
Annon, abbé de Micy 627, 633, 635
Anonyme du Mont-Saint-Michel 666-668
Ansa, reine lombarde 315
Anségise, abbé de Fontenelle 455, 456, 

458
Anselme (saint), abbé du Bec, archevêque 

de Cantorbéry 33, 211
Anselme, évêque de Limoges 541
Ansflède 456
Antéchrist 646
Antiochus IV Épiphane 589, 593, 597, 

598
Antoine (saint) 385
Antoine, général romain 679, 681
Antonio, Nicolas 155, 156, 160
Apollinaire (saint), martyr 388
Apollon 467, 695
Arbogast, comte de Trèves 275
Arbogast, général franc 276
Aredius, évêque de Limoges 540, 543
Arévalo, Faustino 155
Aristote 53, 229, 230, 688
Arn, abbé de Saint-Amand 96
Arnaud de Villeneuve 219
Arnold de Borchout 357
Arnoul, évêque d’Orléans 627
Arnoul, évêque de Metz (saint) 314, 349, 

350
Arnulf, roi de Germanie 273, 275, 278, 

281, 336, 339, 498, 499

Arrien 406
Artaud, archevêque de Reims 16, 345-

347, 350, 499
Arthur, roi 169-171, 174, 176, 231, 235, 

402
Asclepiodotus, évêque de Limoges 543, 

550
Assuérus, roi de Perse 230
Astigius/Astidius, évêque de Limoges 548, 

549
Astronome (L’) 439, 441, 447
Astulf, roi lombard 315
Athanase d’Alexandrie 466
Athénagoras, patriarche de Constantinople 

222
Atticus, ami de Cicéron 679-681, 683
Atticus, évêque de Limoges 548, 549
Attila 171, 239-247
Aubert, évêque de Cambrai 93
Auguste, empereur 81, 276
Augustin (saint), évêque de Cantorbéry 

231
Augustin (saint), évêque d’Hippone 79, 

108, 203, 204, 205, 208, 209, 214, 218, 
230, 323, 326, 327, 364, 544, 549, 599, 
618, 649, 650, 655, 659

Aulu-Gelle 683, 684
Aunaire/Aunarius (saint) ,  évêque 

d’Auxerre 25
Aupais, fille de Louis le Pieux 347
Aurelianus, évêque de Limoges (voir aussi 

Aurelius) 548
Aurelius, évêque de Limoges 549
Aurélius Victor 28
Ausone 616
Austind 543
Auspicius, évêque de Toul 275, 276
Austremoine (saint) 547
Austriclianus, présenté comme évêque de 

Limoges, 548



730

Auxence, évêque de Milan 317
Avesgaud, évêque du Mans 625
Avit (saint), évêque de Vienne 587, 634
Axa, fille de Caleb 266
Aymon de Bordes 357

B
Bain, abbé de Fontenelle 455
Balaam 158, 217
Balak 185, 187
Ballerini, Girolamo 606, 607
Ballerini, Pietro 606, 607
Baluze, Étienne 703
Basile (saint) 85, 607
Baudoin de Ford 650
Baudoin, abbé de Saint-Paul 385
Baudouin de Boulogne, comte d’Édesse 

et roi de Jérusalem 179, 181, 182, 185
Baudri de Bourgueil 178, 193-196, 199, 

211
Baussonet, Jean-Baptiste 614
Bavon (saint) 89
de Baye, Nicolas 515, 519
Beauchamp, Anne 227, 228
Beauchamp, Henry 228
Beauchamp, Richard, earl de Warwick 

225, 227, 228
Beauchamp,  Él i s abe th  ou  Lady 

Bergavenny 233
Beaujon, Nicolas 714
Bède le Vénérable 22, 35, 51, 77, 79-86, 

203, 205, 280, 310, 390, 393, 575, 594, 
596, 599, 645, 651

Benoît (saint), ermite 470
Benoit d’Aniane (saint) 378, 380, 443, 

451
Benoit de Nursie (saint)  138, 378, 381, 

384, 385, 624, 629, 631
Benoît IX, pape 367
Benoît XIII, pape 651

Beorthric, roi de Wessex 460
Béranger, comte de Rennes 561
Bérenger Ier, roi d’Italie et empereur : 329-

343
Bernard III de Besalu 135
Bernard (saint) 198, 215
Bernard, comte de Septimanie 451
Bernard de Breydenbach 229, 230
Bernard de Brihuega 166-167
Bernard de Montfaucon 607
Bernard Gui 708
Bernard Itier 542
Bernat de Besalu 121, 125, 133
Bernon, abbé de Cluny 378, 380, 384
Bertha du Kent 278
Berthe (dite « la fausse Berthe ») 397, 400
Berthe ou Bertrade, épouse de Pépin le 

Bref 400, 401, 456
Berthe, fille de Charlemagne 59, 454, 

457, 463
Berthe, fille de Lothaire II 674
Bertinarius, guéri par Syméon de Trèves 

374
Bertoald, duc des Saxons 41-44
Bertrade, voir Berthe
Bertrand, évêque du Mans 427
Besly, Jean 708, 710, 711
Bethsabée 394
Blondel, avocat et membre des Archives 

nationales 716, 718
Bodin, Jean 59
Bohémond d’Antioche 178, 179, 181-188
Bolacre des Marès, Jacques 707
Bongars, Jacques 638
Boniface (saint) 49-57, 455
Boniface IV, pape 81
Bonushomo, scribe 125
Borrell, comte de Barcelone 115, 122-

124, 126, 127, 129, 130, 133
Bouchet, Jean 708, 711



731

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

le Bourgeois de Paris 519
Bouyn, garde des archives de la Maison du 

Roi 717
Braimant 399
de Bréquigny, Louis-Georges 714
Brigitte de Suède (sainte) 219, 220
Britton 230, 232
Brun de Querfurt (saint) 381
Brunehaut, reine 42, 422
Brunetti, archiviste 721
Bruno de Cologne (saint) 381, 491
Brutus 230
Bunel, Hugues 179
Burchard, évêque de Worms 211
Burchard, fils d’Aelfgar 348
Burchard, prévôt de Saint-Syméon 373
Burgondofare (saint) voir Fare

C
Cabu, moine de Saint-Denis 512
Caligula 396
Calvin, Jean 222
Camara, dom Helder 222
Camus, archiviste de la République 716, 

718, 723
Caprais (saint), évêque d’Agen 709
Caribert Ier, roi de Paris 274, 278
Carloman de Bavière, fils de Louis le 

Germanique 335
Carloman, frère de Charlemagne 145, 

288, 479
Carloman, ou Carloman-Pépin, fils de 

Charlemagne 398-401, 460, 461
Cassiodore 244, 246, 310, 466, 619, 666
Catherine de Suède (sainte) 220
Cathwulf 388
Caton 274
Cerf, chanoine Charles 351
Césaire (saint), archevêque d’Arles 540
César 408, 411, 616, 679, 680

César d’Heisterbach 232
Charisius 53-55
Charlemagne, empereur 59, 62, 65, 80, 

83, 99, 105-109, 132, 145-147, 279, 
284, 285, 287-290, 310, 314, 315, 336-
339, 342, 397-404, 454-464, 477, 480, 
482, 484, 485, 540, 541, 542, 575, 577-
580, 586, 615, 618, 622, 643, 672

Charles II le Chauve, empereur, 59-66, 
83, 88, 97, 175, 299-301, 340, 342, 431, 
436, 437, 441, 445, 446, 448, 451, 452, 
462, 541, 558, 569, 645, 673

Charles III le Gros, empereur 329, 335
Charles V, roi de France 511
Charles VI, roi de France 696
Charles VIII, roi de France 221
Charles, duc de Lorraine 130, 131
Charles le Jeune, fils de Charlemagne 453-

455, 458, 461-464
Charles l’Enfant, roi de Provence 449
Charles le Simple 274, 275, 559
Charles Martel 81, 402-404, 456, 459, 

462
Charles-Pépin : voir Carloman, fils de 

Charlemagne
Charles-Quint 413
Chénier, Marie-Joseph 718
Chérin, Bénigne 714
Chérin, Bernard 714, 715
Chérin, Louis Nicolas Hyacinthe 715
Chifflet, père 174
Childebert Ier 275
Childebert II, roi d’Austrasie 418, 422, 

423, 617
Childebert III 478, 479, 483
Chilpéric Ier 274
Chilpéric, roi des Burgondes 277
Chindaswinthe, roi wisigothique 587
Chramnesinde 422, 423
Christ, voir Jésus-Christ



732

Christine de Suède (sainte) 629
Chrodegang (saint), évêque de Metz 622
Chromace, évêque d’Aquilée 606
Chundo, cubiculaire de Gontran 419
Cicéron 679-688
Clairambault, Nicolas 714
Clairambault, Pierre 714
Clareno, Ange 219
Claude, évêque de Turin 82, 86, 321, 578
Claudien Mamert 617, 618
Clément VII, pape 688
Clément (saint), évêque de Metz 314
Clodebaude, fils de Clodion 171
Clodion, roi 170-171
Clorinde 188
Clothaire Ier 40-45
Clothaire II 39-46
Clothaire III 482-484
Clotilde (du règne de Clothaire III) 483, 

484
Clovis Ier, roi des Francs 22, 283, 634, 673
Clovis II 483
Clovis III 483
Coelius 231
Colomban (saint) 276
Conan le Tort, comte de Rennes 563
Congar, Yves 222
Conrad II, empereur 210
Constance, empereur 549
Constance Chlore 305
Constant, empereur 546
Constantia, impératrice 263-265
Constantin, empereur 106, 142-145, 231, 

256, 278, 279, 303-311, 334, 340, 578
Constantin V, empereur 402,
Constantin VI, empereur 456, 461
Constantin, abbé de Nouaillé 625
Constantin, doyen de Micy 627
Constantius, fils de Ruricius 545

Convenevole de Prato, maître de 
Pétrarque 679, 686

Corentin (saint) 570
Corte, Ilario 721
Cossart, Gabriel s. j. 704
Coustant, Pierre 606, 610
Cramoisy, Gabriel 706
Cramoisy, Sébastien 706
Cruels, Pierre 357
Cujas, Jacques 638
Cunipertus, évêque de Brescia 315
Cynethryth, épouse d’Offa 463
Cynewulf, roi de Wessex 460
Cyprien (saint), évêque de Carthage 208, 

209, 256
Cyrus 81, 589

D
Dagobert Ier 39-46, 83, 421, 482
Damoclès 278
Danaus 230
Dante 694
Danthonay 718
Dares Phrygius 79, 82
Dalmas (saint), évêque de Rodez 709
Darius 77, 81, 239
Datien, voir Firouz
Dativus, évêque de Limoges 546, 549
Daunou 718, 721
David, roi d‘Israël 81, 149, 150, 203, 274, 

275, 299, 300, 390, 394-396
Dèce, empereur 251, 546
Dédale 333
Démétrius, fils de Séleucus 597, 598
Démosthène 683
Denis (saint) 480, 509-518, 621
Denys le Petit 80
Denys le Tyran 278
Deselin, serviteur 373
Deusdedit, cardinal 390



733

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Deusdedit, évêque 124
Diable 157, 158, 162, 164, 198
Diane 467
Didier (saint), évêque de Cahors 543
Didier, roi lombard 145, 315
Dioclétien, empereur 305
Dioclisianus (sic) 230
Diodore de Sicile 406, 616
Diomède 53
Diot, Nicolas 351
Domitien, empereur 205
Domitien, évêque de Mélitène 263
Donat 49, 51, 53, 54, 56
Doon de Mayence 398, 401-404
Dracontius 587
Drogon (ermite) 380, 381
Drogon, fils de Pépin de Herstal 456
Dubritius (saint) 225, 231
Duchesne, André 703
Dudd, disciple de Boniface 50
Długosz, Jan 150, 151
Dunand, Henri 222
Dungal, magister irlandais 321
Dunwallo Molmutius 232
Dupuy, Jacques 708, 710
Dupuy, Pierre 710
Durand, scribe sous Louis le Pieux 481
Durand, dom Ursin 609, 703

E
Eadberht Praen, roi du Kent 463
Eadbuhr, fille d’Offa, 460
Ebericus 542
Eberulfus 542
Eberwin de Saint-Martin 365-367, 369, 

370, 372, 375, 376
Ebbo/Ebulus évêque de Limoges 540, 

548, 549, 554
Ebbon, archevêque de Reims 18
Ebolus, évêque de Limoges 555

Ebulus, évêque de Limoges 552
Ecfrith, fils d’Offa 460, 463
Édith, reine 348
Édouard le Confesseur 232, 348
Édouard, fi ls de Richard  III, roi 

d’Angleterre 228
Édouard, fils du duc Georges de Clarence 

228
Édouard IV, roi d’Angleterre 228, 231
Edward, fondateur de Ramsey 232
Egberht 460
Égilon, évêque de Sens 310
Éginhard 81, 83, 89, 106, 107, 280, 397, 

398, 400, 461, 463, 464, 479
Éléazar, fils de Matthatias 598
Élizabeth d’York 227
Elkenberht 543
Elkenfrida 543
Éloi (saint), évêque de Noyon 91, 93, 421, 

423, 543
Emerinus, présenté comme évêque de 

Limoges, 548
Emmon, évêque de Noyon voir Immon
Épiphane(saint), évêque de Pavie  245
Épiphane, évêque de Salamine 326
Eptade (saint), prêtre de Cervon 709
Erchinoald 456, 457
Erec 174
Érispoé 567
Ermengol, comte d’Urgell 133, 134
Ermentrude, épouse de Charles le Chauve 

61, 63
Ermenric, voir Hermenric et Numma
Ermerius, maire du palais d‘Aquitaine 543
Ermessende, comtesse 133, 134
Erminmar, évêque de Limoges 543
Ermogenianus, présenté comme évêque 

de Limoges, 548
Éros 681
de Escavias, Pedro 412



734

Esdras 67-76
Esther, épouse d’Assuérus 230
Étienne (saint) 510
Étienne II, pape 27
Étienne, inhumé à Limoges 548
Étienne, comte de Blois 211
Étienne, évêque de Paris 485
Étienne de Bourbon 174
Étienne Langton 393, 661, 666
Eucher (saint), évêque de Lyon 594, 617
Eudes Ier, roi de Francie occidentale 129
Eudes, duc d’Aquitaine 540
Eudes de Vaucemain 357
Eudes Harpin, vicomte de Bourges, 179, 

182, 183
Eugène, évêque de Tolède 583, 587
Eulalie (sainte) 616
Euric 428
Eusèbe, évêque de Césarée 80, 143, 144, 

204, 276, 279, 303, 308, 592, 599
Eusice (saint) 626
Euspice (saint) 631, 634
Eustadius 543
Eustochie (sainte) 211
Eustorgius 521
Eutrope 28, 79
Évrard, marquis de Frioul 342
Ève 229
Exodus, évêque de Limoges 549
Ézéchias 394

F
Fare ou Faron (saint), évêque de Meaux 45
Fastrade, épouse de Charlemagne 461, 

463, 580
Fatima, fille du roi des Mèdes 187-189
Faustin et Jovite (saints), martyrs de 

Brescia 315, 316, 324
Felecan, chef breton, 560
Félix, dévôt de saint Paul Aurélien 562

Félix, évêque de Limoges 543, 545
Félix, évêque de Trèves 549
Félix, patrice de Toulouse 544
Fernández de Heredia, Juan 411, 412
Ferreolus (saint), évêque de Limoges 550
Févret de Fontette, Charles-Marie 169, 

611
Filastre, évêque de Brescia (saint) 313, 

314, 316-324, 326, 327
Filelfo, Francesco 688
Firouz 178, 179
Flavianus 422, 423
Flavius Josèphe 79, 239, 240, 246, 247, 

592, 593, 599
Fleury, Claude, prieur d’Argenteuil 478, 

479
Flodoard de Reims 11-13, 16-23, 87, 88, 

273, 278, 309, 345-350, 425, 433, 488-
490, 495, 557-560, 572, 601, 607, 610, 
611

Florentine, sœur d’Isidore de Séville 208
Florus, diacre de Lyon 609
Folcuin 356, 358, 359, 361, 499
Foucher de Chartres 183, 187, 188, 193, 

197
Fouin, Jacques, prieur d’Argenteuil 478
Foulques, abbé de Fontenelle 455
Foulques, archevêque de Reims 17, 27, 

87, 273-275, 278, 281, 558
Foulques, comte de Nantes et d’Anjou 

377, 383, 385, 386, 563
Fouquet, Nicolas 706
Fournier, Pierre-Joseph 717
Francle (sainte) 348
François d’Assise (saint) 173, 218
Fréculphe, évêque de Lisieux 64, 78, 

81-84, 86, 246
Frédégaire 39, 40, 43, 46, 48, 82, 83, 86, 

289
Frédéric Ier Barberousse 215



735

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Frédéric II 691-694
Frédéric, abbé de Mariëngaarde 355
Fridugis, archichancelier sous Louis le 

Pieux 481
Fronton du Duc s. j. 708, 710
Fulbert, évêque de Chartres 208, 209, 210
Fulgence (saint) 170, 172

G
Gabriel Turell 412
de Gaignières, François Roger 714
Gaius 428
Galafre 399
Galeran de Naumburg 184
Galère, empereur 205, 305
Galienne : voir Gloriande
Gandhi 222
Ganelon 185, 401
Garcia de Eugui, évêque de Bayonne 412
Garcias Henguy, voir Garcia de Eugui
Garin, abbé de Saint-Michel-de-Cuxa 381
Garin de Monglane 398, 403, 404
Garnier, prieur de Saint-Flour 521-533
Gaston Paris 397, 400, 403
Gatien, évêque de Tours 546, 547
Gauberto Fabricio de Vagad 413
Gaucher (saint), chanoine fondateur 

d’Aureil 708
Gaudence, évêque de Brescia 317, 320, 

322-327
Gautier de Coinci 654, 655
Gautier de Poissy 179
Gauvain 174, 180
Gédéon 392, 393
Geilo, évêque de Limoges 541
Geiseric 241, 242, 244-246
Gélase 599
Géminien (saint), évêque de Modène 

465-472
Geneviève (sainte) 617

Genséric, voir Geiseric
Geoffroy, trésorier de Saint-Martial de 

Limoges 438
Geoffroy de Lézignan 710
Geoffroy de Monmouth 174, 230
Geoffroy du Breuil, abbé de Vigeois 450, 

711
Georges, duc de Clarence 228
Georges le Syncelle 79
Geramnus, prévôt de Saint-Syméon 373, 

376
Gérard, évêque de Cambrai 358
Géraud d’Aurillac (saint) 380, 383
Géraud, prieur de Brezons 523
Gerbert d’Aurillac 126, 130
Germain (saint), évêque d’Auxerre 25, 

618
Germain (saint), évêque de Paris 617
Germain (saint), frère de Gibrien (saint) 

348
Germain, dom Michel 654
Gérald, évêque de Limoges 539
Gérold, archidiacre et chapelain de Louis 

le Pieux 590, 591
Gérold, comte 539
Gerson, Jean 221, 511, 515, 519
Gervais, archevêque de Reims 495, 496
Gervais, évêque de Dol-de-Bretagne 178, 

179, 185
Gervold, abbé de Fontenelle 454-458, 

463, 464
Géryon 406, 408, 410, 412, 413
Gesner, Conrad 709
Gibrien (saint) 348
Gilbert Crispin, abbé de Westminster 210
Gildas 232
Girart d’Amiens 397, 403
Girart, comte de Vienne 175
Gisèle, sœur de Charlemagne 461
Gislebert de Saint-Trond 357, 359



736

Giustiniani, Bernardo 688
Gloriande 398, 399
Godemar, évêque de Gérone 672
Godescalc, moine de Gembloux 357, 359
Godescalc,  moine d‘Orbais,  voir 

Gottschalk
Gondebaud, roi 427, 428, 429
Gontran, roi 417, 419, 420, 422, 543, 617
Gorbonianus 231
Gottschalk, moine d’Orbais 646
Gousset, cardinal Thomas 351
Grallon, voir Gradlon
Gradlon, roi des Cornouaillais 570, 571
Gratien, empereur 616
Graviseth, Jacob 638
Grégoire, évêque de Tours 39, 40, 44, 

46-48, 243, 245, 277, 417, 419, 420, 
546, 617

Grégoire le Grand, pape 27, 81, 155, 173, 
204, 209, 214, 261-272, 273, 278, 470, 
471, 599, 618

Grégoire II, pape 49
Grégoire IV, pape 296-298
Grégoire XVI, pape 222
Gregoria 263
Grifon d’Hautefeuille 401, 404
Grifon, frère de Pépin le Bref 402, 404, 

462
Grimoald, duc de Bénévent 288
Guadamir, évêque de Vic 122
Guenié, Claude 605
Guénolé (saint) 568, 570, 571
Guérard, Benjamin 724
Gui de Munois 357, 359
Gui de Spolète, empereur 173, 342, 470
Guibert de Nogent 177, 193, 195-197, 

199
Guibert de Tournai, ofm 217
Guifred, comte de Barcelone 112, 116-

123, 126-128

Guillaume V, duc d’Aquitaine 449
Guillaume IX, duc d’Aquitaine 183, 383, 

710
Guillaume de Gellone (saint) 380
Guillaume de la Halle 523
Guillaume de Malmesbury 210
Guillaume de Saint-Thierry 650
Guillaume de Volpiano (saint) 564
Guillaume le Conquérant 232
Guillaume le Roux, roi d’Angleterre 210, 

231, 232
Guillaume Longue-Épée 560
Gundovald 543
Gurheden, moine de Sainte-Croix de 

Quimperlé 569
Gurthiern (saint) 570
Guthelinus, fondateur de Warwick 230, 

231
Guy de Warwick 225, 230

H
Hadrien Ier, pape 146, 271, 336, 459, 460, 

578, 579
Hadrien IV, pape 234
Haimin, écolâtre de Saint-Vaast d’Arras 

88, 97
Haimon d’Auxerre, voir Haymon 

d’Auxerre
Haimon d’Halberstadt 640
Hainfroi 400, 402
Hariulf de Saint-Riquier 361, 457
Harold, frère de la reine Édith 348
Haroun al-Rachid 99, 106
Hatton de Verceil 664, 668
Haymon d’Auxerre 590, 637-638, 640, 

641, 643-647, 661, 664, 667, 668
Hector, héros de l’Iliade 684
Heimerard (saint) 381, 382
Heiric d’Auxerre 646
Hélan (saint) 348



737

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Hélène (sainte) 106, 231, 278, 303-306, 
310, 311

Hélie de Ruffec 357
Hélisachar, archichapelain de Louis le 

Pieux 458, 619
Héloïse, abbesse d’Argenteuil 477
Helwide, sœur d’Hugues de Soissons 649, 

650, 652, 657, 658
Hénault, Jean 705
Hengist 231
Henri de Lonchin 720
Henri Ier Beauclerc 234
Henri II Plantagenêt 210, 234
Henri II, roi de Germanie et empereur 85
Henri III, empereur 148-150
Henri IV, roi de Castille 412
Henri VI, roi d’Angleterre 234
Henri VII, roi d’Angleterre 226, 228, 229, 

234
Henri, clerc anglais 210
Henri, comte de Luxembourg 720
Henschenius, Godefroy 155, 156, 160
Héraclius 83
Herbert, comte de Vermandois 346, 347, 

560
Herbert II, comte de Vermandois 489
Hercule 405-413, 467
Héric, abbé de Saint-Riquier 458
Hériger, abbé de Lobbes 358
Hérimar, abbé de Saint-Remi 495
Herménéric, roi 273, 275, 278
Hermenric et Numma 478-480, 482-484
Hermogenius, évêque de Limoges 544, 

548
Hervé, archevêque de Reims 17, 18, 558, 

559
Hervé, comte en Bretagne 559
Hervé du Bourg-Dieu 664, 665
Hésiode 52
Heudri 400, 402

Hilaire (saint), évêque de Poitiers 347, 
549, 607, 617

Hilarianus 83
Hildebert, évêque du Mans 211
Hildegaire, abbé de Saint-Denis 45
Hildegaire, prêtre 345
Hildegar, voir Hildegaire de Saint-Denis
Hildegarde, épouse de Charlemagne 461
Hildegarde, abbesse de Bingen 215, 216
Hildemar, moine de Corbie 316
Hildgar, évêque de Limoges 539
Hilduin, abbé de Saint-Denis 277, 477, 

480, 482, 484, 539, 541, 621
Hildwin, évêque de Limoges 539
Himiltrude, épouse de Charlemagne 461
Hincmar, archevêque de Reims 13, 16, 

17, 21, 48, 65, 87, 88, 271, 303, 307, 
310, 342, 388, 557, 601, 604-611, 614

Hincmar, diacre 610, 614
Hincmar, évêque de Laon 610
Hippolyte 82, 83
Hisham II 129
Hittorp, Godefroy 646
Homère 52, 684
Hondri, Hondris : voir Heudri
Honorat (saint), archevêque d’Arles 617
Honorius II 478, 484-486
Hortin, Samuel 638, 639
Huc d’Empuriès 133
Hucbald de Saint-Amand 87, 97
Hugo, Victor 222
Huguccio de Pise 662
Hugues Ier de Soissons 652, 653, 656
Hugues II de Soissons 653-656, 659
Hugues III de Soissons 655, 656
Hugues de Vermandois, archevêque de 

Reims 16, 350, 489
Hugues Capet 115, 123, 130, 131, 486, 

623
Hugues Chiliarque 710



738

Hugues de Flavigny 164, 707
Hugues de Fleury 201-211, 561, 562
Hugues de Soissons 649, 650-652, 653, 

655-659
Hugues Farsit, voir Hugues II de Soissons
Hugues le Grand, duc des Francs 346, 560
Hugues, neveu de Charles Martel 456, 

459
Humbert, ermite 381
Hyancinthe, Louis Nicolas 715

I
Iavan 409
Ibn ʿ Abd al-Ḥakam 670
Ibn Abi Amir Al-Mansûr voir Al-Mansûr
Ibn al-Aʿrābī 672
Ibn al-Qūṭiyya 673
Ibn an-Nadīm 673
Ibn Ḥabīb 671
Ibn Ḥawqal 674
Ibn Khaldûn 407
Ibn Ḫurradaḏbih 671
Ibrāhīm b. Yaʿqūb 673
Idalguer, évêque 121
Ildephonse (saint), archevêque de Tolède 

165
Ilger Bigod 179
Immon, évêque de Noyon 88
Ine, roi 232
Innocent V, pape 663, 665-667
Irénée (saint), évêque de Lyon 214
Isaïe 661
Isidore (saint), archevêque de Séville 53, 

56, 79, 83, 84, 86, 155-160, 162-164, 
166, 167, 203, 205, 208, 230, 341, 353, 
392, 406, 408, 599

Isidore, archevêque de Tolède 165

J
Jacques (saint), apôtre 161
Jaddus, grand prêtre 239, 246, 247

Japhet 229, 230, 408
Jason de Cyrène 589
Jason, grand prêtre (175-172) 596
Jean (saint), apôtre et évangéliste 213
Jean VIII, pape 271, 335
Jean X, pape 329, 332, 339
Jean XIII, pape 490, 494, 495, 499, 500
Jean-Baptiste (saint) 213, 264, 271, 510
Jean Diacre 271, 618
Jean, duc de Berry 511
Jean d’Outremeuse 397-399, 401-404
Jean de Gorze 381, 673
Jean de Mandeville 229, 230
Jean de Roquetaillade ofm 220
Jean, évêque de Ravenne 239, 246
Jean de Saint-Martin 631
Jean de Salerne 377, 382
Jean de Salisbury 387, 388, 390-396, 514
Jean de Waha 357
Jean, évêque d’Arezzo 568, 569, 572
Jean  l e  Jeûneur,  pa t r i a rche  de 

Constantinople 263
Jeanne d’Arc (sainte) 220, 221
Jean-Paul II, pape 222
Jean, sire de Cons 720
Jean Trithème 694
Jérôme de Stridon (saint) 79, 80, 84, 170, 

194, 204, 241, 245, 246, 310, 589, 599, 
618, 644, 661, 662, 664, 665, 667, 668, 
682-684

Jésus-Christ 82, 99, 107, 118, 124, 127, 
147, 157, 159, 191, 202, 213, 245, 303, 
334, 365, 380, 394, 395, 467, 480, 658, 
664-666, 668

Jézabel 396
Jiménez de Rada, Rodrigo 165, 166, 409, 

411, 692
Joachim, grand prêtre 592
Joachim de Flore 216, 217, 218
Joan Gaucelm 651



739

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

John Hardyng 230
John Tiptoft, earl de Worcester 229
Jonas, évêque d’Orléans 96, 388, 392
Jonathan, fils de Mattathias, frère de Judas 

Maccabée 592, 598
Jordanès 244, 245
Joscelin ou Josselin, comte d’Édesse 179, 

182-185
Joseph Scot 575-579, 581
Josias 394
Jourdain, évêque de Limoges 449, 538
Jovien, empereur 466, 467
Juan Gil de Zamora 166, 411
Judas Maccabée 592, 593, 596, 598
Judith, épouse de Louis le Pieux 60-62, 

64, 65
Judith, fille de Charles le Chauve 486
Julien, archevêque de Tolède 609, 651
Julien (saint), évêque du Mans 625
Julien, empereur dit l’Apostat 466
Justel, Henri 711
Justin 79, 406
Justinien 81, 83
Justinien II 81, 83
Juvénal 263

L
Labbé, Philippe, s. j. 703-711
La Curne de Sainte-Palaye, Jean-Baptiste 

714  
Ladislas II Jagellon 150, 151, 153
Lagrange, Marie-Joseph, o. p. 222
Lambert, comte en Bretagne 558, 559
de Lamennais, Félicité 222
Lamy, Jean-Robert  605, 614
Landolf Sagax 466
Lanfranc, abbé du Bec 664, 667
Léa 265
Lebeuf, abbé Jean 714
Le Laboureur 714

Léger, neveu du roi Arthur 170-172
Leland, John 225-227
Le Long, Jacques 605
Le Michel, dom Anselme 605, 614
Lenoble, Alexandre 724
Le Nourry, Nicolas 605
Leofric 566
Léon Ier, pape 239-247
Léon III, pape 247
Léon IV, pape 340
Leontia 271
Léon Lacabane, Jean 724
Léonard de Noblat (saint) 184, 187
Leroy, Jacques, évêque de Bourges 708
Létald de Micy 623-628, 631-635
Létald, doyen de Saint-Aignan d’Orléans 

628
Leudesinde, abbesse d’Argenteuil 478
Leudoinus, évêque de Modène 470
Leutgaire, moine de Corbie 316
Lieble, bibliothécaire de Saint-Germain-

des-Prés 716
Litorius, évêque de Tours 546
Liutberga 285
Liuthard, chapelain de Bertha 278
Liutprand, roi des Lombards 156
Lothaire, roi de Francie occidentale 115, 

118, 122, 129, 494
Lothaire Ier, empereur 59-66, 280, 299, 

321, 336, 449, 479-485
Lothaire II, 271, 674
Lothaire, gardien du trésor de Saint-

Amand 91
Louis  II le Bègue, roi de Francie 

occidentale 462
Louis II, roi d’Italie, empereur 336, 337, 

338, 339, 342
Louis III de Guise, cardinal, archevêque 

de Reims 351



740

Louis  IV d’Outremer, roi de Francie 
occidentale 346, 379, 386, 494

Louis V 115, 127, 130
Louis VI 482, 484, 485
Louis IX, Saint Louis 676, 688
Louis duc d’Orléans 510, 512
Louis le Germanique 59, 61, 62, 85, 388
Louis le Pieux 59, 60, 62, 63, 65, 83, 130, 

280, 298, 436, 439, 440, 441, 446, 447, 
450, 451, 452, 457, 458, 460, 461, 479-
485, 540, 571, 592, 643, 672

Loup, abbé de Ferrières 96, 280
Loup, duc de Champagne 274
Loup, évêque de Limoges 543, 544, 550
de Lubac, Henri 222
Luca de Penna, secrétaire d’Urbain V 685, 

687
Lucain 668
Lucas, évêque de Tuy 155, 156, 160, 164-

166, 410
Lucio Marineo Siculo 412
Lucius, roi de Bretagne 231
Ludolph von Sudheim 229
Ludwig, landgrave de Thuringe 232
Lupicin (saint), père du Jura 356
Lupold de Suchen voir Ludolph von 

Sudheim
Lysias, proche d’Antiochus IV 593

M
Mabilete 403
Mabillon, dom Jean 490, 602, 603, 605, 

624, 631, 632, 634, 654, 708
Machiavel 221
Macrobe 406
Maffei, Scipion 606
Magnéric, évêque de Trèves 366, 367
Mahomet 77, 155-168, 187, 409
Maïmonide 217
Mamert, évêque de Vienne 617

Mammon 233
Manutius 688
Marcellin, comte 310
Marcianus Capella 279
Marcien 83
Marcien, évêque d’Arles 547
Marco Polo 229
de la Mare, Philibert 169
Margarit i Pau, Joan, évêque de Gérone 

413
Marguerite d’Anjou 228, 234
Marie (sainte), 99, 104, 105-107, 165, 

296, 303, 468, 469, 510, 653
Marie de Béthanie (sainte) 211, 265
Marin, évêque d’Arles 547
Marius Victorinus 661, 666
Marquard Wild 638
Marrier, dom Martin 703
Martène, dom Edmond 583, 608-610, 

703
Marthe (sainte) 265
Martial (saint), évêque de Limoges 435, 

440, 442-444, 449, 450, 537, 541, 546, 
547, 550

Martin (saint), évêque de Tours 198, 299, 
377, 379, 380, 382-386, 438, 617, 619, 
621

Martin de Vertou (saint) 626, 632
Martin Ier, pape 91, 93, 94
Mathieu, chanoine Jean-Baptiste 172, 

174, 175
Mathieu, évêque d’Albano 485
Mathilde, abbesse de Notre-Dame de 

Soissons 654
Mathilde, impératrice 201
Matmonoc, abbé de Landévennec 571
Matthatias 589, 592, 597, 598
Maur (saint) 634
Maurice, empereur 261-264, 269-270
Maxence, empereur 142, 143



741

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Maxime 93, 156
Maximinus (saint), voir Mesmin
Meinwerk, évêque de Paderborn 381, 382
Mélanie (l’Ancienne et la Jeune) 545
Melaz 186-188
Melot, Anicet 714
Ménard, Hugues 610
Menelas, grand prêtre (172-162) 596
Mercure 695
Merlin 219
Mérolilan (saint) 345-348, 350
Mérovée 170-172
de Mesmes, Claude 708
Mesmin (saint) 623-626, 628-629, 631-

636
Michal, fille de Saül 396
Michel (saint) 532, 560, 621
Michel Scot 691-702
Milon de Saint-Amand 87-90, 92-95, 97, 

98
Mimiulf 264
Mincius 244
Minerve 467
Miro Bonfill, évêque de Gérone et comte 

de Besalu 125, 127, 133
Misac 470
Moïse 77, 143, 145, 198, 202, 203, 204, 

209, 210, 229, 387, 389, 393, 467, 580, 
586

Monnot, Jacques François Charles 717
Montan 213
Mordret 402
Moringus, Gérard 357
Muḥammad, émir 672, 673
Mummola, abbesse de Bruyères 484
Münzer, Thomas 222
Murri, Romolo 222
Museus, prêtre de Marseille 617

N
Nalgod 382
Namle, comte de Namur 403
Napoléon Ier 99
Napoléon III 99
Narsès, grand laïc byzantin 263
Nathan, prophète biblique 395
Néron 396
Neville, Anne 227, 228
Neville, Cicely 228
Neville, Isabelle 228
Neville, Richard, earl de Salisbury 228
Nicaise (saint), évêque de Reims 89
Nicéphore le Patriarche 79
Nicolas de Gorran, o. p. 661, 665
Nicolas de Lyre, ofm 230
Nithard 22, 59-66, 458
Noé, patriarche 82, 203, 229, 407
Norbert (saint) de Xanten 655
Numma, voir Hermenric et Numma

O
Odalric, évêque d’Aix-en-Provence 489
Odalric, évêque de Reims 350, 489, 490
Odo, duc d’Aquitaine, voir Eudes
Odo, guéri par Syméon 374
Odoacre, évêque de Limoges 540, 541
Odon (saint), abbé de Cluny 377-380, 

382-385, 450, 629
Odon, abbé de Saint-Savin 438
Odon de Cambrai 210
Œillet de Saint-Victor, Victor-Simon 718
Offa, roi anglais 231, 453-455, 457, 459, 

460, 462-464
Ogier 403
Oliba Cabreta, comte de Cerdagne 121, 

133
Omer (saint) 93
Onias III, grand-prêtre 598
Orderic Vital 177-188



742

Origène 204, 606
Orose, Paul 79, 82, 241, 279, 306, 308, 

309, 406, 408, 611, 673
Otgar, archevêque de Mayence 296
Ouen (saint), évêque de Rouen 421, 423, 

457
Ovide 411, 683
Oyend (saint), père du Jura 356

P
Pagnini, Antonio ou Sante 721
Papias 662
Paschase Radbert 96
Paul (saint) 205, 206, 213, 265, 307, 310, 

385
Paul VI, pape 223
Paul Aurélien (saint) 563
Paul de Venise, voir Marco Polo
Paul Diacre 29, 80, 81, 244-247, 314, 

324, 325, 472, 622
Paul, évêque de Narbonne 547
Paule (sainte) 211
Paulin de Périgueux 617
Paulin, évêque de Nole 617
Paulin, évêque de Trèves 549
Pavillet, Joseph Nicolas 713-724
Peiresc, Nicolas-Claude Fabri de 708 
Pélage 661, 664, 667, 668
Pèlerin (saint) voir Peregrinus
Penda 463
Pépin Ier d’Aquitaine, fils de Louis le Pieux 

65, 439, 450, 451
Pépin II, fils de Pépin Ier d’Aquitaine 65, 

448, 541
Pépin III le Bref 77, 83, 285, 286, 289, 

290, 397-404, 477-479, 482, 484, 485
Pépin de Herstal, ou Pépin II, maire du 

palais 456
Pépin l’Ancien 83
Pépin le Bossu 284, 461-464

Pépin, duc sous Dagobert Ier 40
Pere de Puigvert, évêque d’Urgell 136
Peregrinus (saint), évêque d’Auxerre 25
Pere Tomic 412
Peroni, Luca 721
Perpétue (sainte) 249, 252-255
Perroy, Edouard 33
Petau, Alexandre 629
Petau, Paul 629, 638, 704, 708
Petermann, curé de Vignory 171
Pétran (saint) 348
Pétrarque 679, 680, 684-689
Pétronille d’Aragon 111, 139
Petronius Maximus 278
Phèdre 263
Philippe (saint), apôtre 511
Philippe (saint), évêque d’Héraclée 259
Philippe Ier 485
Philippe II Auguste 232, 510, 512
Philippe VI 720
Philippe de Villette, abbé de Saint-Denis 

511, 515, 519
Philippe le Hardi, duc de Bourgogne 510, 

512
Philippe Mousket 398
Philippe, familier d’Antiochus IV et rival 

de Lysias 593
Phocas 53, 81, 267, 270-271
Phoebade, évêque d’Agen 549
Pie X, pape 222
Pierre (saint), apôtre 11, 21, 28, 146, 194, 

262, 264, 286, 307, 310, 334, 340, 538
Pierre, moine de Maillezais 710
Pierre Damien 210
Pierre Daniel 638
Pierre de Brezons de Saint-Flour 521-533
Pierre de Jean Olieu 218, 219
Pierre de Saint-Julien de Baleure 176
Pierre (saint) de Tarentaise, voir 

Innocent V, pape



743

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Pierre d’Orgemont, évêque de Paris 511
Pierre le Chantre 393
Pierre Lombard 663, 666
Pierre Tudebode 192-193, 196
Pierre Vascon 524
Pinchart, chanoine 614
Pintoin, Michel 512, 519
Pionios (saint) 258
Pithou, Pierre 638, 710
Platon 230
du Poirier, Jacques 714
Pol Aurélien (saint) voir Paul Aurélien
Polluche 631
Polybe 599
Pompée 81, 202, 274
Pomponius Mela 406
Ponsar, Jean-Baptiste 717, 719
Poppon, archevêque de Trèves 366-368, 

371, 373, 375
Porfyrius 576, 577
Posenne (sainte) 348
Potamius 607
Primasius 645
Priscien 51
Priscus de Panium 244
Proculus, proconsul d’Asie 544
Prompte (sainte) 348
Prosper d’Aquitaine 79, 241, 242, 244, 

245, 617
Prudence 250, 616
Prudence, évêque de Troyes 65, 609
Pseudo-Aréopagite 394
Pseudo-Bruno le Chartreux 663, 665
Pseudo-Méthode 79
Pseudo-Turpin 164, 399, 693
Ptolémée 84, 671

Q

Quotvultdeus, évêque de Carthage 208

R
Raban Maur, abbé de Fulda, archevêque 

de Mayence 296, 297, 298, 576-579, 
581, 590-596, 598-600, 643, 691

Rachel 265
Radegonde (sainte) 278, 617
Radon, abbé de Saint-Vaast 96
Radus des Prés 403
Raginmund, comte de Limoges 540
Raimbert, évêque de Limoges 540, 541
Ramon Berenguer Ier 132, 133, 135
Ramon Berenguer III 135, 137
Ramon Berenguer IV 111, 136, 137, 139, 

140
Ramon d’Abadal i de Vinyals 115, 117, 

123
Ramon II de Pallars 121
Rampertus, évêque de Brescia 315-323, 

325-327
Ranfroi, voir Hainfroi
Raoul, archevêque de Bourges 448
Raoul de Caen 193, 198
Raoul de Laon 663
Raoul Glaber 148, 177, 562, 563, 564
Raoul, auteur des Gestes des abbés de Saint-

Trond 357-359
Raoul, roi 129
Rathold, abbé 149
Raymond Boyer 523
Raymond d’Agiles 192, 194-196
Reboul, archiviste 717
Régimpert, évêque de Limoges 447, 542
Réginon de Prüm 77, 81, 84, 86
Remi (saint), évêque de Reims 21, 173, 

346, 348, 425, 426, 428, 430, 488, 492, 
493, 497

Remi d’Auxerre 87, 383, 395, 594
Remigibertus (sic), évêque de Limoges 

542
Rémond, René 34



744

Remus 11, 12
Renaud, ermite 383
Renaud, archevêque de Reims 485
Renaud, comte d’Herbauge 558, 559
René, comte d’Anjou 234
Renerus de Reims 606
Rénier de Saint-Laurent de Liège 357, 

358, 359, 361
Renosind, voir Eustadius
Resende, Andrès 167
Rhodanius, évêque de Toulouse 546, 549
Ricbod, petit-fils de Charlemagne 458
Richard Ier roi d’Angleterre, Cœur de Lion 

216
Richard II, duc de Normandie 365, 366
Richard III, roi d’Angleterre 226-228, 234
Richard de Wassebourg 172
Richard d’York 228
Richer de Reims 22, 487, 488, 490, 492-

495, 498-500, 610
Rictrude, fondatrice de l’abbaye de 

Marchiennes 98
Rigobert (saint), évêque de Reims 347
Rigomer (saint) 710
Rigord 518
Robastre 403
Robert Ier, roi de Francie occidentale 559
Robert II le Pieux 133, 486
Robert Hubert 631
Robert le Moine 193, 198, 199
Robert, abbé de Micy 627, 628
Robin, Guillaume 602-604, 610, 611
Rodrigue de Cerrato 166
Rodrigue, roi wisigoth 408
Roger Bacon, ofm 232
Roger, neveu de Bohémond 187
Roland 187
Rollon, duc normand 23
Romain (saint), père du Jura 356
Romanus 51

Romero, Oscar 222
Romulus 11
Rosmini, Antonio 222
Rotrude, fille de Charlemagne 456, 461, 

463, 464
Rous, John 225-227, 230, 232, 233, 234
Rousselot d’Hedival, Gérard 172
Rufin, patriarche d’Aquilée 68, 80, 308
Ruinart, dom Thierry 249, 602, 603, 605, 

610
Rurice I, évêque de Limoges 544, 546, 

549
Rurice II, évêque de Limoges 544, 549
Ruricius Proculus 545
Rusticiana 263
Rusticus 546
Rusticus, évêque de Cahors 543

S
Sacerdos, évêque de Limoges 543, 545
Ṣāʿid al-Andalusī 676
Saleur, Jacques 171, 172, 175
Salomon, roi d’Israël 77, 81, 137, 196, 

202, 203, 274, 275, 301, 407
Salomon, roi de Bretagne 572
Salvius, proche de Cicéron 681
Samuel, prophète biblique 390-393
San Benedetto de Leno 315
Sánchez de Arevalo, Ruy ou Rodrigo 413
Sapor, voir Shâpûr
Sardus 406, 413
Sarrasin, chanoine Claude 715, 719
Satan, voir Diable
Saturnin (saint), évêque de Toulouse 250, 

546, 547, 618, 621
Saül 390-392, 395, 396
Savonarole 221
Sedulius Scottus 599
Ségolène (sainte), abbesse de Troclar 709
Seguinus, magister 163



745

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Sellier, abbé  714
Sénèque le Rhéteur 186
Serge II, pape 310, 342
Serge III, pape 336
Sernin (saint), voir Saturnin
Séron, chef hellénistique sous Antiochus 

Épiphane 598
Séulf, archevêque de Reims 17, 118
Séverin du Norique (saint) 245
Severus, évêque de Ravenne 466
Seymour, John 231, 233
Shâpûr 307, 310
Sichaire 422, 423
Sidoine Apollinaire 277, 278, 280, 616, 

618, 621
Sidrac 470
Sigebert de Gembloux 357
Sigebert III 275
Sigeberth 50
Sigéric, archevêque de Cantorbéry 347
Silius Italicus 406
Simon de Gand 356, 359
Simon de Kesaï 410
Simplicius, évêque de Limoges 543, 545
Sirmond, Jacques s. j. 609, 708
Sisebut, roi wisigothique 83, 156
Sixte (saint), évêque de Reims 11, 21
Socrate, historien 303
Socrate, philosophe 230
Solin 406
Soranzo, Raymond 685
Sozomène 303
Stanislas (saint) 150
Stigand, archevêque de Cantorbéry 348
Stodilon/Stodilus, évêque de Limoges 

438, 445, 448, 541
Stremonius, voir Austremoine
Sturzo, Luigi 222
Suétone 28, 280

Suger, abbé de Saint-Denis 48, 177, 477-
480, 482, 484-486

Sulpice Sévère 383, 385, 621
Sunifred II, comte d’Urgell 121
Sunyer, roi 136
Suzanne, épouse de Léger et fille de 

Sylvus, roi d’Écosse 170, 172
Swanahilde, mère de Grifon Martel, 462
Sylvestre Ier, pape 304, 306, 310, 334, 340
Sylvestre II, pape, voir Gerbert d’Aurillac
Syméon de Trèves (saint) 363-375

T
Tacite 277, 278
Tancrède 188, 198
Tassilon, 284-293, 457
Taurus, préfet du prétoire d’Italie 546
Thegan de Trèves 83, 439
Theilhard de Chardin, Pierre 222
Théoctista 261-272
Théodebert 43
Theodelinde, reine lombarde 211
Théodemir (saint) 634
Théodon, fils de Tassilon 284
Théodore, médecin byzantin 263
Théodoret de Cyr 303
Théodoric 170
Théodose Ier, empereur, 276, 279
Théodose II, empereur, 428
Théodrade, fille de Charlemagne 477, 

479, 480, 482, 484, 486
Théodulf, évêque d’Orléans 279, 575-581
Theodulus, évêque de Modène 466
Théophylacte, consul 339
Théophane le Confesseur 79
Theotimus, médecin byzantin 263
Thierry Ier 425
Thierry II 43
Thierry III 93
Thierry IV 39



746

Thierry (saint), abbé du Mont-d’Or 21
Thierry, comte de Los 720
Thierry, évêque d’Orléans 626
Thierry, évêque de Cambrai 88
Thomas d’Aquin (saint), 217, 218, 606, 

663-666, 668
Thomas Becket (saint), archevêque de 

Cantorbéry 514
Thomas More 234, 235
Thomas Walsingham 357, 358
de Thou, Jacques-Auguste 708
Thubal 406
Tibère 77, 257
Tigran, roi d’Arménie 202
Tilpin, archevêque de Reims 488
Timothée (saint) 488, 494, 497
Tiron, secrétaire de Cicéron 684
Tite-Live 11, 12, 79, 277, 280
Tolmar, chorévêque 373
Totila, roi ostrogothique 470
Trajan 274, 276, 396
Trésain (saint) 348
Trevet, Nicholas 230, 234
Tristan 174
Trogue Pompée 599
Trophime (saint), évêque d’Arles
Tudi (saint) voir Tugdual
Tugdual (saint) 570
Tullius, voir Cicéron
Turpin 409
Turpion 540
Tyconius 645

U
Ubertin de Casale, ofm 219
Ulpien 389
Urbain II, pape 197
Urbain V, pape 685
Urie 394, 395
Ursin (saint), évêque de Bourges 708

Usuard 548
Uterpendragon 170, 174

V
Valentinien, empereur 616
Valentinien III, empereur 242, 244
Valeria, enterrée à Limoges 544, 548
Valerius Adelphius Bassus 544
Valerius, comes 544
Valerius, préfet de cavalerie 544
Valerius Proculus 544
de Valois, Adrien 708
Varillas, Antoine 688
Varron 685
Velius Longus 51
Venance Fortunat 274, 276, 544, 545, 

617
Véran (saint) 348
Vernier, Benoît, moine de Saint-Sulpice 

de Bourges 709
Vespasien 81, 277
Victorin, évêque de Paris 547
Vierge, voir Marie (sainte)
Vignier, Jérôme, oratorien 169, 172, 173
Villiers du Terrage, Marc Étienne 716
Vincent de Beauvais, o. p. 231
Vincent de Saragosse (saint) 616
Vion d’Herouval voir Vyon d’Hérouville
Virgile 52, 55, 56, 57, 89, 411, 683
Vivien 299, 300
de Voisin, Joseph 610
Vortigern 231
Vulfaius 88
Vyon d’Hérouville, Antoine 631, 708

W
Waïfre, duc d’Aquitaine 403, 404
Walahfrid Strabon 364
Wandrille (saint), abbé fondateur de 

Fontenelle 455, 456
Waratton, maire du palais 456



747

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de personnes

Warnerus, magister à Saint-Syméon 373-
376

Warremundus, roi anglais 231
Waudru (sainte) 652
Wazon, évêque de Liège 210
Wesley, John 222
Wicbold, abbé 460
Wicbold, moine de Fontenelle 456
Wigbod 580, 581, 585, 586
Wigerich, écolâtre de Saint-Syméon 373
William de la Pole 234
William de Newburgh 234
Witlaic, abbé de Fontenelle 456
Worcester, William 226, 235

Wrdisten, abbé de Landévennec 567, 568, 
570, 572

Wrmonoc 563
Wynfried, voir Boniface

Y
Yahvé 390, 391, 395
Yvain 174
Yves, évêque de Chartres 201, 211 

Z
Zénon, évêque de Vérone 465, 606
Zéphyrin, pape 214
Zoé (sainte) 257
Zundel, Maurice 223





749

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de lieux

A
Abou Dhabi 34
Adige 470, 472
Afrique 156, 158, 164
Agaune 80, 105, 356
Aisne (rivière) 346, 347, 429
Aix-la-Chapelle 102, 105, 107, 577, 651
Aix-en-Provence 489
Albano 485
Alep 182
Alésia 405, 406
Alger 33
Allemagne 103, 197
Allofroy, grange dépendant de l’abbaye 

d’Auberive 174, 175
Andalousie 406
Andelot en Bassigny 171, 172
Angers 502, 549
Angleterre 77, 80, 172, 225, 229, 234, 

278, 454-463, 675, 676
Anjou 234, 383
Antioche 178, 181, 182, 185, 198, 365

Apennins 471
Aquitaine 65, 130, 286, 299, 384, 400, 

461, 462
Aragon 111-113, 138-140, 412
Arcis-sur-Aube 617
Ardenne (forêt) 41, 351
Argenteuil 477-486
Argenteuil, Saints-Pères 486
Argenteuil, Sainte-Marie-Saint-Pierre-et-

Saint-Paul 478
Arménie 307
Arras 88, 96, 97, 347
Arras, Saint-Vaast 86, 88
Astorga 408
Asturies 77
Athènes 333
Attigny 271
Attique 683
Auberive, abbaye 174
Augsbourg 284
Austrasie 40, 42, 86, 275, 400, 402, 459
Auteuil 719

INDEX DES NOMS DE LIEUX



750

Autriche 103
Auvergne 401
Auxerre 19, 24, 25, 26, 27, 29, 638, 643, 

647
Auxerre, Saint-Germain 357, 359, 360, 

646
Auxerrois 646
Avignon 219, 220, 502, 651, 685
Avon 225
Aykallah 268

B
Babylone 81, 203
Babylone en Égypte 365
Badajoz 411
Bagdad 179, 180, 185, 186
Balaguer 411
Bâle 219
Balkans 271
Barcelone 111-114, 116, 118, 122, 128-

131, 134-140, 410, 591, 672
Bari 85
Barisis 98
Bassigny 171, 175
Baume 377, 378, 380, 381, 382, 383, 384
Bavière 104, 283, 284, 290, 373, 375, 457
Bedford 233
Beinwill, en Suisse 651
Béja 408
Belgique seconde 425
Belgrade 366
Bénévent 288
Berne 638, 640
Berry-au-Bac 347
Besalu 121, 125, 138, 139
Bethléem 365
Bétique 405, 409
Betsour 598
Bicêtre 512
Blain 559

Bohème 104
Bologne (Italie) 409, 692
Bologne, près de La Crête 171, 174
Bolzano 284
Bordeaux 175
Bosworth 228
Boulogne 457
Bourges 179, 422, 547, 707
Bourges, collège Sainte-Marie 704-705
Bourges, Sainte-Chapelle 511
Bourges, Saint-Sulpice 709
Bourgogne 86, 174, 378, 401, 638, 643, 

677
Bracciano (lac de) 145
Brême 19
Brémule 180
Brescia, San Faustino Maggiore 315, 316
Brescia, San Salvatore 315
Brescia, Santa Maria 317
Brescia, Sant’Andrea 317, 318
Bretagne 174, 178, 230, 235, 305
Brezons (Cantal) 521-532
Brezons (rivière) 523, 525, 532
Brindes 681
Bruyères 484
Byzance (voir Constantinople)

C
Cadix 164, 406, 407, 408, 409, 411
Caire 365
Calais 347
Cambrai 19, 358
Cambridge 227, 232
Cantorbéry 460
Carladez 522, 525
Carthage 56, 57, 81
Castille 412
Catalogne 111-114, 116, 122-123, 128-

132, 137-140
Catalunya (voir Catalogne) 



751

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de lieux

Caucase 102
Cerca-Formigine 471
Cerdagne 116, 121, 125, 138, 139
Cézens 522-531
Chalcédoine 83
Châlon 171
Chalon-sur-Saône 176, 417, 419
Chalon-sur-Saône, basilique Saint-Marcel 

417, 419
Châlons-en-Champagne 60
Champagne 274, 346, 430
Champs catalauniques 171-173
Chartres 208, 485
Château-Chalon 382
Chelles 461, 462
Chelsea 460
Chester 348
Chine 671
Chypre 676
Civaux, en Poitou 176
Clairvaux 650
Clermont 178, 197, 277, 540
Clichy 433
Cluny 377, 379, 380, 382, 384, 521
Collioure 412
Compiègne 129
Constantinople 84, 85, 102, 107, 181-

183, 262-265, 269, 270, 278, 365, 407, 
456, 674, 676

Constantinople, Saints-Apôtres 307
Conquereuil 563
Corbie 316, 594, 654
Cordoue 116, 125, 129, 158, 407, 408, 

673, 694
Cordoue, Sainte-Eulalie 159
Cornouaille 557-573
Cornwall 565, 566, 567
Corvey 80
Côtes d’Armor 573
Côtes-du-Nord 573

Coventry 233
Cracovie 150-152
Cracovie, Saint-Florien 150
Cracovie, Saint-Wacław 150
Crète 676
Cuixà, Saint-Michel 121, 381

D
Danube 244, 284
Déols 707
Devon 49, 566
Dijon 564
Domnonée 563, 564
Dorestad 458
Doubs 717
Douzy 271
Durham 459

E
East Anglia 460
Èbre 112, 137
Écosse 234, 351
Édesse 179, 181, 182, 186
Égypte 103, 143, 158, 201, 263, 267, 308, 

389, 671, 673, 676
Elne 651
Elnone, abbaye Saint-Amand 87, 88, 

90-94, 96-98
Empire romain 81, 83, 429
Espagne 114, 137, 138, 156, 158, 162-

164, 166-168, 398, 399, 400, 402, 405-
413, 670, 673, 674, 676, 692

Étampes 43
Euphrate 182
Évora 167
Évreux 456
Exeter 49

F
Faremoutiers 617
Farreyre, mas de (Cantal) 532



752

Flandres 401
Fleury 161, 208, 210, 356, 381, 384, 498, 

563, 594, 623, 638
Florence 221, 721
Fontenelle 81, 355, 356, 358-361, 455, 

456, 457, 458, 463, 464
Fontenoy 60, 61, 62, 65, 66
France 183, 185, 284, 399, 402,674, 675, 

676
Francfort 577
Francie 378, 455, 457
Francie du Nord 358
Frioul 329, 468
Frise 459
Froidmont 349
Fulbroke 233
Fulda 80, 296, 297, 336, 576, 577, 590, 

593

G
Galles (pays de) 225, 228, 234
Gand 89, 90, 97, 98
Gand, Saint-Bavon 89
Gand, Saint-Pierre 90, 98
Gaule 197, 201, 277, 634, 673
Gaule septentrionale 425, 426
Gaza 239
Gembloux 161, 357, 358, 361
Germanie 51, 57, 273, 281, 291, 358, 459
Gérone 116, 118, 412
Gien 512
Grèce 56, 681
Grunwald 150
Gruyères 349
Guy’s Cliffe 226, 227
Gyrd (comté) 348

H
Hambourg 19
Hamwic 457
Hasungen 382

Hautvillers (dioc. Reims) 303
Héraclée du Pont 405
Herio, 436
Hersfeld 381
Hongrie 410

I
Imphy (Nièvre) 33
Inde 104, 307
Ingelheim 284
Irak 405, 671
Irlande 234, 307
Israël 158, 275, 388, 389, 394, 661
Issoire 547
Italie 56, 145, 201, 239, 240, 244, 245-

247, 284, 288, 291, 329-343, 461, 674, 
692, 721

J
Jaffa 229, 230
Jérusalem 81, 106, 107, 108, 137, 147, 

179, 181, 185, 191, 192, 197, 198, 201, 
203, 205, 239, 240, 247, 365, 367, 594

Jérusalem, mur des Lamentations 223
Jérusalem, Saint-Sépulcre 196, 198
Joppé 598
Jourdain 100, 365
Jucundiacum, voir Le Palais-sur-Vienne
Juda 394
Judée 589, 592
Jumièges 457

K
Kairouan 407
Kent 231, 278, 460, 463
Kharput 182, 183, 185-187
Kopestrzyn 151

L
La Boyle (Cantal) 524
La Corogne 408, 412



753

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de lieux

La Crête, abbaye en Haute-Marne 169-
176

Landévennec 568-571
Langres 171-174
Languedoc 137
Laon 130, 347, 386, 402, 430
Lappley 348
Latium 468, 469
Lechfeld 284
Le Mans 19
Le Mans, monastère de la Couture 628
Leofwine (comté) 348
León 160, 409, 410
Le-Palais-sur-Vienne (Jucundiacum) 436, 

439, 447, 448
Lérida 117
Leuze 98
Lichfield (Mercie) 460
Liège 19, 361
Liège, Saint-Laurent 355, 357-360, 606
Limoges, 538-552
Limoges, Saint-Augustin 549, 552
Limoges, Saint-Martial 357, 359, 435-

451, 711
Limoges, Saint-Michel aux Lions 550
Limoges, Saint-Paul : 550, 552
Limoges, Saint-Pierre au Sépulchre 548-

550, 552
Limoges, Sainte-Marie de la Règle 441
Lisbonne 167
Lisieux 86
Lituanie 150, 151
Lobbes 356, 358, 359, 498, 499
Loire (fleuve) 358, 572, 643
Londres 225, 228, 230, 231
Longchamp 722
Lorraine 130, 131, 171, 400
Lorsch 83, 86, 577
Lotharingie 358
Luxembourg 720

Lvov 151

M
Ma’arrat al-Nu’mân 194, 195
Macédoine 239
Machault 351
Maine 181, 187, 627
Malmesbury 51
Malte 721, 723
Manresa 412
Mantoue 52
Marchienne 98
Mariëngaarde, en Frise 355, 357, 359
Marne 348, 430
Mayence 577
Ménfö 148
Mercie 291, 348, 454, 455, 463
Mérida 409
Metz 19, 26, 27, 369, 400
Meuse 349
Meynial (Cantal) 524, 525
Micy, abbaye Saint-Mesmin 623, 624, 

626-628, 630, 631, 634, 635, 638
Milan 721
Modène 465-472
Monglane, en Aquitaine 403
Mons, abbaye 652
Montaigu 719
Mont Indiciacus (Cantal) 521
Montpellier 502
Montréal (Cantal) 523, 524, 526-530
Montrieux, chartreuse 651
Mont Sinaï 365
Morbihan 573
Moselle 349
Mouzon 349, 350, 361, 496
Murachna 151

N
Namur 403
Nancy 170-172



754

Nanterre, Université Paris X 33
Nantes 401
Na Skałce 150
Naples 19, 26, 674
Narbonne 408
Navarre 412
Neustrie 40, 402, 456, 462, 464, 541, 

558, 559
Nevers 33, 34, 710
Nicée 307, 310
Nil 365
Nîmes 549
Ninive 158
Noirmoutier, voir Herio
Normandie 233, 234, 365
Northumbrie 51, 459, 460
Noyon 88, 91, 130, 400
Numance 412
Nursling (Nhutscelle) 50

O
Orléanais 623, 624, 626, 634, 636, 638
Orléans 400, 402, 502, 579, 594, 617, 

634, 638, 643, 722
Orléans, Saint-Aignan 627
Osona (Vic) 116, 118, 122, 409, 410
Ouessant 563
Oxford 225, 227, 229, 231, 231, 232

P
Paderborn 381, 461
Paissy 429, 430
Palestine 100
Pallars 121
Panaro 471
Paris 39, 185, 231, 274, 383, 399, 402, 

403, 409, 485, 502, 643, 676, 715-717, 
719, 720, 722

Paris, Notre-Dame 509, 511, 514-516, 
519, 715

Paris, Cité Universitaire 33, 34

Paris, Collège de Clermont 704-705, 707
Paris, Conciergerie 513
Paris, Lycée Louis-le-Grand 33
Paris, Parlement 509-519
Paris, Saint-Antoine 717
Paris, Saint-Esprit 717
Paris, Saint-Germain-des-Prés 80, 602, 

654, 716, 722
Paris, Saint-Honoré 717
Paris, Saint-Médard 222
Paris, Saint-Victor 717
Paris, Sainte-Chapelle 717
Paris, Sainte-Opportune 717
Paris, Val-de-Grâce 717
Pavie 145, 147, 329, 336
Pays de Galles 225, 234, 566
Périgueux 549
Perpignan 651
Pföring 284
Phrygie 214
Picardie 346
Pierrefort (Cantal) 524
Planèze 522
Pô 142, 471
Poher 561, 572
Poitiers 278
Poitiers, Sainte-Croix 617
Poitou 234
Ponthion 342
Pont Milvius 142, 143, 305, 306, 310, 

311
Port-Vendres 412
Porto 412
Pouzzoles 681
Prato 679, 686
Prémontré 656
Proche-Orient 598
Provence 137, 138
Prye (Nièvre) 33



755

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de lieux

Q
Quarré-les-Tombes, en Bourgogne du 

nord 175
Quentovic 454, 457, 458
Queyroix 438
Quierzy 445, 609

R
Ramsey 232
Ratisbonne, voir Regensburg
Ravenne 19, 246, 329, 336, 466
Redon 567
Regensburg 86, 148, 149
Reichenau 316
Reims 11, 12-14, 16, 17, 18, 19, 21, 

22-29, 48, 65, 87-89, 100, 273, 274, 
309, 345-350, 425, 430, 431, 485, 487-
490, 493, 557, 558, 601

Reims, Palais du Tau 99, 109
Reims, Porte Bazée 348
Reims, Porte de Mars 11, 12, 348
Reims, Saint-Côme-et-Damien 497
Reims, Saint-Hilaire-hors-les-murs 11, 

345, 350
Reims, Sainte-Marie 11
Reims, Saint-Michel 347
Reims, Saint-Pierre-le-Bas 347
Reims, Saint-Remi 18, 347, 348, 487-

490, 492-500, 601, 604, 611
Reims, Saint-Symphorien 350, 351
Reims, Saint-Timothée 487-497, 499-500
Reims, Saints-Apôtres 350
Renaix 98
Rennes 563
Rhénanie 375
Rhin 41, 42, 46, 358, 361, 462, 464
Ripoll 117, 121, 140
Roie 374
Rome 11, 19, 21, 28, 51, 56, 57, 77, 85, 

126, 142-145, 147, 153, 155, 156, 220, 

223, 231, 240-242, 244-247, 263, 264, 
266, 276, 277, 279, 287, 296, 297, 303, 
333, 335, 337, 339, 346, 347, 351, 369, 
378, 381, 385, 402, 460, 461, 471, 478, 
487, 492, 577, 616, 617, 618, 619, 620, 
621, 672, 674, 680, 685, 694 

Rome, Capitole 546
Rome, Latran 91, 93, 107, 692
Rome, Saint-Paul-hors-les-murs 301, 

379, 385
Rome, Saint-Pierre 146, 147, 247, 329, 

337, 338, 339, 341, 342
Roncevaux 404, 541
Rouen 220, 365, 457, 559
Ruthérie 151

S
Sagonte 406
Saint-Alban (Hertfordshire) 357
Saint-Amand 27, 87, 90, 582
Saint-Arnoul 107
Saint-Benoît-sur-Loire, voir Fleury
Saint-Bertin : voir Sithiu 
Saint-Clair-sur-Epte 559
Saint-Denis (près de Paris) 39, 40, 44-46, 

48, 100, 451, 477-486, 509-519, 629, 
630, 631, 722

Saint-Émiland (dioc. d’Autun) 174
Saint-Évroul d’Ouche 177, 178, 186, 187
Saint-Étienne-à-Arne 351 
Saint-Étienne-des-Grès 510, 512
Sainte-Catherine du Mont-Sinaï 365
Sainte-Croix de Quimperlé 569
Sainte-Marie de Bethléem 365 
Sainte-Marie de la Règle, voir Limoges, 

abbaye  Sainte-Marie de la Règle
Sainte-Marie de Warwick 225, 226
Saint-Flour (Cantal) 521, 522, 530
Saint-Gall 360
Saint-Georges de Windsor 231 



756

Saint-Jean de Latran 146
Saint-Junien de Nouaillé 438, 447
Saint-Maurice d’Agaune, voir Agaune
Saint-Michel de Cuxa ou Cuixà, voir Cuixà
Saint-Mihiel 360
Saint-Ouen 39
Saint-Pierre de Beaulieu-sur-Dordogne 

448
Saint-Pierre de Mont-Blandin 90, 98
Saint-Pons de Thomières 591
Saint-Riquier 63, 360, 361, 457, 458, 464
Saint-Trond 357, 358
Saint-Wandrille, voir Fontenelle
Saint-Yrieix 451
Salisbury 228
Salzbourg 461
Samos 333
San Benedetto de Leno 315
San Juan de la Peña 411
Santa Maria de Ripoll 116, 126
Santa Maria de Serrateix 133
Sant Benet de Bages 136
Sant Cugat 118
Sant Feliu de Guixols 122, 133
Sant Joan de les Abadesses 116
Sant Père de les Puelles 123
Sant Pol de Mar 122
Saragosse 185
Sardaigne 406
Saxa Rubra 143
Savoie 400, 402
Scarpe 92
Scythie 410
Secchia 471
Ségovie 409, 411
Seine 361, 480, 718
Seligenstadt 366
Senlis 130
Sens 643

Séville 53, 56, 157, 160, 162, 165, 408, 
410, 413

Sexfontaine 173
Sezze 334
Sherborne 51
Sicile 405, 544, 545, 674, 676, 691, 692, 

694
Sidon 56
Sithiu, Saint-Bertin 93, 356, 358-360
Soissons 40, 47, 48, 400, 461, 485, 594, 

652, 659
Soissons, Notre-Dame 40, 59, 653
Soissons, Saint-Crépin le Grand 652
Soissons, Saint-Jean-des-Vignes 652, 655, 

656
Soissons, Saint-Médard 40, 44, 594, 652, 

654
Soissons, Sainte-Geneviève 652
Solignac 441, 442, 444, 541, 545, 554
Sorbonne 717
Soudan 102
Stonehenge 231
Strasbourg 59, 61, 66, 421
Strathclyde 566
Syracuse 365
Syrie 182, 214
Székesfehérvár 148

T
Tarazona 410, 413
Tarente 81
Tarragone 137, 188, 407, 408, 412
Terre promise 158
Terre sainte 100, 105, 106, 107, 197, 229, 

381
Tewkesbury 228
Thérouanne 93
Thin, monastère 496, 500
Tholey 366
Thrace 214



757

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de lieux

Thuringe 275
Tibre 55, 56
Tiepido 471
Tolède 165, 399, 406, 407, 408, 409, 410, 

692
Toscane 686
Tosti (comté) 348
Toul 19, 275, 381
Toulouse 445, 502, 540, 544, 546, 547, 

618
Tournai 88, 89, 91, 93
Tours 299, 384, 385, 420, 546, 575, 617, 

619, 645
Tours, Saint-Martin 299, 377, 383, 384, 

431, 432, 438, 440, 451
Transylvanie 102
Trégor 570
Trente 221, 284, 323
Trèves 19, 86, 275, 305, 364-366, 368, 

370, 372-375, 550, 616
Trèves, Porte Noire 366, 371, 375
Trèves, Saint-Martin 366
Trèves, Saint-Syméon 371, 373-375
Troie 79, 83, 186
Troyes 65
Tunis 676
Tusculum 682
Tusey 271, 609
Tyr 241, 331, 334

U
Ullastret 133
Urgell 116, 119, 121, 133, 135, 138, 139, 

411

V
Val de Loire 631
Valence 547, 548, 549
Vannetais 564
Vatican 351
Vatican II (concile) 222, 269

Vaubeton 176
Végennes 448
Vendresse 430
Verdun 19, 61, 300, 366, 381, 490
Verdun, Saint-Paul 366
Vérone 145, 468, 470, 472
Vérone, Saint-Zénon 470
Verthon 720
Vexin 181
Vézelay 176
Via Cassia 143
Via Emilia 471
Via Flaminia 143
Vic-Osona (voir aussi Osona) 116, 118 

122, 409, 410
Vic-sur-Aisne 655
Vienne (cité de la vallée du Rhône) 82, 86
Vienne (rivière) 436
Ville-en-Tardenois 351
Villers 361, 362
Villey, église Sainte-Madeleine 173
Vindonisse 430

W
Warwick 225-231
Weser (rivière) 41, 42, 44
Wessex 232, 348, 460, 560, 566
Westphalie 232, 373, 375
Winchester 348, 566
Windsor 231
Worcester 226, 227, 229
Worms 284, 287, 462, 591

Y
Ynne 720
York 231
Yveline (sic) 479, 484

Z
Zamora 412
Zengi 182





759

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de m
anuscrits

B
Barcelona, Catedral 64 : 589-600
Berlin, Staatsbibliothek-Preussischer 

Kulturbesitz lat. Fol. 691 : 647
Bern, Bibliotheca Bongarsiana AA90, 

fgr. 29 : 626
Bern, Burgerbibliothek 51 : 637-648
Bern, Burgerbibliothek 56 : 643
Bern, Burgerbibliothek 83 : 22
Bern, Burgerbibliothek 212 : 575, 578, 

582
Bern, Burgerbibliothek 344 : 643
Bern, Burgerbibliothek A 4.1 : 639
Brescia, Biblioteca Queriniana, A I 8 : 

322, 323
Brescia, Biblioteca Queriniana, A I 12 : 

322, 323
Bruxelles, B.R., 10807-11 : 606

C
Cambridge, Corpus Christi College, 110 : 

229
Cambridge, Corpus Christi College, 173 : 

566

Châlons-en-Champagne, A.D. Marne, 
dépôt Reims, 56 H 1029: 348

D
Dôle, BM 309 : 382
Douai, BM 857 : 98

E
Einsiedeln, Stiftsbibliothek 247 : 372
Épinal, BM 147 (olim 67)  : 373

F
Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, 

Plut.89, Sup.38 : 698-702

G
Gand, Bibliothèque universitaire 224 : 90

L
Laon, BM 137 : 611
Leiden, Universiteritsbibliotheek, Voss. 

Lat. Q 41 : 27
Leiden, Universiteritsbibliotheek, Voss. 

Lat. Q 60 : 27
London, British Library, Additional 

48976 : 226

INDEX DES NOMS DE MANUSCRITS



760

London, British Library, Cotton Julius E 
4 : 227

London, British Library, Cotton Tiberius 
A.vi : 566

London, British Library, Cotton Tiberius 
B.iv : 566

London, British Library, Cotton Tiberius 
C. I: 566

London, British Library, Cotton 
Vespasian A 12  : 229

London, British Library, Harley 3026 : 
647

London, British Library, Landsdowne 
882 : 226

London, British Library Royal.B.XIX : 22
London, College of Arms, Warwick Roll : 

226

M
Marbourg, Hessisches Staatsarchiv, ms. 

319, Pfarrei Spangenberg Hr. 1 : 57
Modena, Bibl. capitolare, O.I.4 : 469
Mons,  Bibl iothèque centra le  de 

l’université Mons-Hainaut, ms 62/195 : 
647

Montpellier, École de Médecine H.77 : 
647

M ü n c h e n ,  B a y e r i s c h e 
Staatsbibliothek, clm 849 : 698-702

M ü n c h e n ,  B a y e r i s c h e 
Staatsbibliothek, clm 14046 : 593

N
Ne w  H a v e n ,  Ya l e  Un i v e r s i t y, 

Beinecke 643 : 589, 590, 600

O
Orléans, BM 191 : 589-592, 594-597, 

600
Orléans, BM 328 : 631
Orléans, BM 1432 : 631

Oxford, Bodleian Library, Ashmole 839 : 
226

Oxford, Bodleian Library, Dugdale 14 : 
226

Oxford, Bodleian Library, Laud 636 : 566
Oxford, Bodleian Library, Twyne 21 : 227

P
Paris, AnF, LL 362 (olim 465)  : 509
Paris, AnF, LL 1326 : 509
Paris, BnF, Aljamiado 774 : 163
Paris, BnF, Champagne 27 : 614
Paris, BnF, Duchesne 74 : 609
Paris, BnF, fr. 4945 : 173
Paris, BnF, fr. 5310 : 173
Paris, BnF, lat. 1 : 299
Paris, BnF, lat. 5/2 : 440
Paris, BnF, lat. 311 : 663
Paris, BnF, lat. 776 : 167
Paris, BnF, lat. 2185 : 647
Paris, BnF, lat. 2421 : 577
Paris, BnF, lat. 2469 : 442
Paris, BnF, lat. 2484 : 650
Paris, BnF, lat. 4892 : 710
Paris, BnF, lat. 4963 : 203
Paris, BnF, lat. 5366 : 628, 631-636
Paris, BnF, lat. 5609 : 604
Paris, BnF, lat. 5926 : 707
Paris, BnF, lat. 5927 : 707
Paris, BnF, lat. 9493 : 610
Paris, BnF, lat. 9740 : 374
Paris, BnF, lat. 9767 : 707
Paris, BnF, lat. 9768 : 22, 59
Paris, BnF, lat. 10397 : 605
Paris, BnF, lat. 11622 : 610
Paris, BnF, lat. 11777 : 603, 605
Paris, BnF, lat. 11902 : 610
Paris, BnF, lat. 11924 : 605, 611, 614
Paris, BnF, lat. 12593 : 654
Paris, BnF, lat. 12699 : 603



761

histoire et historiographie au m
oyen âge    Index des nom

s de m
anuscrits

Paris, BnF, lat. 13070 : 602, 604
Paris, BnF, lat. 13071 : 605
Paris, BnF, lat. 13072 : 605
Paris, BnF, lat. 13819 : 614 
Paris, BnF, lat. 14443 : 665, 666
Paris, BnF, lat. 14625 : 203, 205, 207, 208
Paris, BnF, lat. 15276 : 663, 665, 667
Paris, BnF, lat. 15601 : 663
Paris, BnF, lat. 17189 : 610
Paris, BnF, lat. 18610 : 604
Paris, BnF, Moreau 791 : 169-176
Paris, BnF, n.a.fr. 4336, n°21 : 382
Paris, BnF, n.a.l. 1453 : 647
Paris, BnF, suppl. grec. 279 : 608, 610
Paris, Bibliothèque mazarine, 2013 : 203, 

205

Q
Quimper BM 16 : 568

R
Reims, BM 118 : 610
Reims, BM 125 : 645
Reims, BM 129 : 606
Reims, BM 132 : 604
Reims, BM 348 : 606 
Reims, BM 385 : 607
Reims, BM 1148 : 614
Reims (dépôt), Archives départementales 

Marne, 56 H 1029  : 348

S
Saint-Omer, BM 697 : 22
Saint-Omer, BM 706 : 22
Sankt-Gallen, Stiftsbibliothek 75 : 645

Sankt-Gallen, Stiftsbibliothek 295 : 600
Salamanque, Biblioteca Universitaria 

2540 : 167
Santiago de Compostela, Archivo de la 

Catedral, codex Calixtinus : 399

T
Trente, Bibloteca Comunale, 1566  : 323
Troyes, BM 160 : 662
Troyes, BM 728 : 647
Troyes, BM, 273bis : 650
Troyes, BM, 433 : 650, 651

V
Valenciennes, BM, 92 : 647
Valenciennes, BM, 501 : 90
Valenciennes, BM, 502 : 90, 97
Vaticano, Biblioteca Apostolica Archivio 

S. Pietro C.137 : 647
Vaticano, reg. christ. l 124: 296, 298
Vaticano, Reg. lat. 116 : 208
Vaticano, Reg. lat. 326 : 607
Vaticano, Reg. lat. 528 : 625, 628, 630-

636
Vaticano, Reg. lat. 669 : 628
Vaticano, Reg. lat. 705 : 708
Vaticano, Reg. lat. 5319 : 620
Venise, Bibl. naz. di San Marco, lat. XII, 

45 : 329
Verona, Bibl. Capitolare, DCCCCLVI, 

fasc. 1°, n° 5 : 606

W
Wien, Nationalbibliothek 652 : 298





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

763

TRAVAUX DE MICHEL SOT

1. LES GESTA EPISCOPORUM : ÉTUDES D’ENSEMBLE

1.1 « Organisation de l’espace et historiographie épiscopale dans quelques cités de la 
Gaule carolingienne », dans B. Guenée (dir.), Le Métier d’historien au Moyen Âge, 
Paris, 1977, p. 31-44.

1.2 « Historiographie épiscopale et modèle familial au ixe siècle », Annales ESC, 1978, 
p. 433-449.

1.3 « Arguments hagiographiques et arguments historiographiques dans les Gesta 
episcoporum », dans Hagiographie, culture et société (ive-xiie siècles), Paris, Études 
augustiniennes, Collection des études augustiniennes. Série Antiquité, 1981, 
p. 95-104.

1.4 Gesta episcoporum, gesta abbatum, Turnhout, Brepols, coll. « Typologie des sources 
du Moyen Âge occidental », 37, 1981.

1.5 « Rhétorique et technique dans les préfaces des Gesta episcoporum (ix e-xiie siècles) », 
Cahiers de civilisation médiévale, 28, 1985, p. 181-200.

1.6 « Une approche génétique du texte d’histoire des évêques en Occident (ive-xie s.) : 
contexte local et contexte universel », dans S. Sato (dir.), Genesis of historical Text, 
Text/Context [Studies for the Integrated Text Sciences (SITES), Proceedings of the 
4th International Conference, Nagoya (Japon), 16-17 septembre 2004], Nagoya, 
Graduate School of Letters, Nagoya University, 2005, p. 59-71.

2. L’ÉGLISE DE REIMS AU Xe SIÈCLE ET SON HISTORIEN, FLODOARD

2.1 Un historien et son Église au xe siècle : Flodoard de Reims, Paris, Fayard, 1993, 
(Deuxième prix Gobert de l’Académie des Inscriptions et Belles Lettres).

2.2 « Séulf, archevêque de Reims (922-925), et les origines de la crise rémoise dans 
l’?uvre de Flodoard », dans Media in Francia. Mélanges offerts à Karl-Ferdinand Werner, 
Paris, 1989, p. 471-484.

2.3 « Le mythe des origines romaines de Reims au xe siècle », dans Rome et les Églises 
nationales (viie-xiiie siècles), Publications de l’Université de Provence, 1991, p. 57-74.

2.4 « L’expérience visionnaire et sa fonction dans l’Histoire de l’Église de Reims de 
Flodoard », dans M. Sot (dir.), Haut Moyen Âge, culture, éducation et société. Études 
offertes à Pierre Riché, La Garenne-Colombes, Publidix, 1990, p. 477-491.

http://www.sudoc.abes.fr/xslt/DB=2.1/SET=1/TTL=2/CLK?IKT=12&TRM=002340062


764

2.5 « La fonction du couple saint évêque / saint moine dans la mémoire de l’Église 
de Reims au xe siècle », dans Les Fonctions des saints dans le monde occidental (iiie-
xiiie siècle). Colloque de l’École française de Rome, 27-29 septembre 1988, Rome, École 
française de Rome, 1991, p. 225-240.

2.6 « Flodoard et ses sources pour l’histoire de Reims dans l’Antiquité païenne », dans 
J.-P. Genet (dir.), L’Historiographie médiévale en Europe, Paris, Éditions du CNRS, 
1991, p. 67-76.

2.7 « Les dossiers d’un historien au xe siècle », Bulletin de la Société nationale des 
antiquaires de France, 1990, p. 31-41.

2.8 « La topographie religieuse et la référence aux origines de l’Église de Reims au 
xe siècle », dans A. Vauchez (dir.), La Religion civique à l’époque médiévale et moderne 
(Chrétienté et Islam). Colloque de Nanterre, 21-23 juin 1993, Rome, École française de 
Rome, 1995, p. 9-19.

2.9 « Les miracles et le temps de l’histoire (haut Moyen Âge occidental) », dans D. Aigle 
(dir.), Miracle et Karâma. Hagiographies médiévales comparées 2, Turnhout, Brepols, 
coll. « Bibliothèque de l’École des hautes études, Section des sciences religieuses 109 », 
2000, p. 197-216.

3. LES GESTES DES ÉVÊQUES D’AUXERRE ET DE METZ

3.1 Les Gestes des évêques d’Auxerre, t. I, Présentation, édition, traduction et notes (éd. 
et trad. en collaboration), Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de l’histoire 
de France au Moyen Âge », 42, 2002 (Prix du Baron de Courcel de l’Académie des 
inscriptions et belles lettres).

3.2 Les Gestes des évêques d’Auxerre, t. II et III, Présentation, édition, traduction et 
notes (éd. et trad. en collaboration), Paris, Les Belles Lettres, coll. « Les classiques de 
l’histoire de France au Moyen Âge », 43, 47, 2006, 2009.

3.3 « Un profil d’évêque à la fin du xe siècle : Héribert d’Auxerre dans les Gesta 
pontificum Autissiodorensium », dans O. Guyotjeannin et E. Poulle (dir.), Autour de 
Gerbert d’Aurillac, le pape de l’an Mil, Paris, École des chartes, coll. « Matériaux pour 
l’histoire », 1, 1996, p. 164-169.

3.4 « Le Liber de episcopis Mettensibus dans l’histoire du genre Gesta episcoporum », dans 
P. Chiesa (dir.), Paolo Diacono, uno scrittore fra tradizione longobarda e rinnovamento 
carolingio, Atti del Convegno Internazionale di Studi Cividale del Friuli-Udine, 
6-9 maggio 1999, Udine, Forum, coll. « Libri et Biblioteche », 9, 2000, p. 527-550.

3.5 « Faut-il rééditer le Livre des évêques de Metz de Paul Diacre ? », dans Sylvain 
Gouguenheim (dir.), Retour aux sources. Textes, études et documents d’histoire médiévale 
offerts Michel Parisse, Paris, Picard, 2004, p. 971-978.

3.6 « Autorité du passé lointain, autorité du passé proche dans l’historiographie 
épiscopale (VIIIe-XIe s.) : les cas de Metz, Auxerre et Reims », dans J.-M. Sansterre 
(dir.), L’Autorité du passé dans les sociétés médiévales, Paris, École française de Rome, 
« Collection de l’ÉFR », 333, 2004, p. 139-162.



765

histoire et historiographie au m
oyen âge    Travaux de M

ichel Sot

3.7 « La mémoire de deux cités épiscopales aux IXe et Xe siècles : Auxerre et Reims », dans 
A. Paravicini-Bagliani (dir.), La Mémoire du temps au Moyen Âge, Firenze, SISMEL/
Ed. del Galluzzo, coll. « Micrologus Library », 12, 2005, p. 1-16.

3.8 « Des évêques à la guerre (VIIIe-XIIIe siècle) », dans J.-C. Cheynet et D. Barthélemy 
(dir.), Guerre et société (IXe-XIIIe siècle), Paris, ACHCByz, Collège de France – CNRS, 
Centre de recherche d’histoire et civilisation de Byzance, coll. « Monographies », 31,  
2011, p. 103-112.

3.9 « Auxerre et Rome : Gesta pontificum et Liber pontificalis », dans F. Bougard et M. Sot 
(dir.), Liber, gesta, histoire. L’écriture de l’histoire des évêques et des papes de l’Antiquité 
au xxie siècle, Turnhout, Brepols, 2009, p. 5-20.

3.10 « Le célèbre tirant l’obscur. Usage des Vies d’évêques dans leurs cités de l’Antiquité 
à l’époque moderne : l’exemple d’Auxerre », dans Ch. Amalvi (dir.), Usages savants et 
partisans des biographies de l’Antiquité au xxie siècle. Actes du 134e congrès des Sociétés 
historiques et scientifiques de Bordeaux, Paris, Éditions du CTHS, 2009, p. 31-39, 
disponible en ligne depuis 2011 <http://cths.fr/ed/edition.php?id=5651>.

3.11 « Jacques Amyot : évêque d’Auxerre », Bulletin de la Société nationale des antiquaires 
de France, 2009, p. 146-163.

4. DIRECTION D’OUVRAGES ET PUBLICATION DE COLLOQUES

4.1 Groupe de La Bussière, Pratiques de la confession. Des Pères du désert à Vatican II. 
Quinze études d’histoire, Paris, Le Cerf, 1983.

4.2 En coll. avec J. Berlioz (dir.), Le Souci du corps, Saint-Denis, Presses universitaires 
de Vincennes, coll. «  Médiévales », 8, 1985.

4.3 Haut Moyen Âge, culture, éducation et société. Études offertes à Pierre Riché, 
La Garenne-Colombes, Publidix/Éditions européennes Érasme, 1990.

4.4 En coll. avec P. Bazin (dir.), La Mémoire de l’Antiquité dans l’Antiquité tardive et le 
haut Moyen Âge, Nanterre, Université Paris X-Nanterre, coll. « Cahiers du centre de 
recherches sur l’Antiquité tardive et le haut Moyen Âge », 2000.

4.5 En coll. avec L. Mary (dir.), Le Discours d’éloge entre Antiquité et Moyen Âge, Paris, 
Picard, 2001.

4.6 En coll. avec L. Mary, Impies et païens entre Antiquité et Moyen Âge, Paris, Picard, 
2002.

4.7 Étudiants africains en France (1951-2001). Cinquante ans de relations France-Afrique. 
Quel avenir ?, Paris, Karthala, 2002.

4.8 En coll. avec J.-P. Caillet (dir.), L’Audience : rituels et cadres spatiaux de l’Antiquité 
au haut Moyen Âge, Paris, Picard, coll. « Textes, images et monuments de l’Antiquité 
au haut Moyen Âge », 2007.

4.9 En coll. avec M. Balard, Au Moyen Âge, entre tradition antique et innovation, Paris, 
CTHS, 2009.

http://cths.fr/ed/edition.php?id=5651


766

4.10 En coll. avec F. Bougard (dir.), Liber, gesta, histoire. Écrire l’histoire des évêques et des 
papes de l’Antiquité au xxie siècle, Turnhout, Brepols, 2009.

4.11 En coll. avec D. Barthélemy (dir.), L’Islam au carrefour des civilisations médiévales, 
Paris, PUPS, coll. « Cultures et civilisations médiévales », 2012.

4.12 4.12 Médiation, guerre et paix au Moyen Âge. Actes du 136e congrès national des 
Sociétés historiques et scientifiques, Perpignan, 2011, édition électronique en projet.

5. AUTRES TRAVAUX. HISTORIOGRAPHIE, RELIGION ET CULTURE DANS LE HAUT MOYEN ÂGE

5.1. Généralités 

5.1.1 « Local and institutional history: the early middle ages (c. 300-1000) », dans 
D. Deliyanis (dir.), Historiography in the Middle Ages, Leyden, Brill, 2003, p. 189-
214, réédition 2012.

5.1.2 « L’historiographie occidentale dans l’Europe de l’an mille », dans P. Bonnassie 
et P. Toubert (dir.), Hommes et sociétés dans l’Europe de l’An Mil, Toulouse, Presses 
universitaires du Mirail, 2004, p. 389-406.

5.1.3 « L’histoire économique aux Semaines de Spolète », dans E. Menesto (dir.), 
Omaggio al medioevo. I primi cinquanta anni del Centro italiano di studi sull’alto 
medioevo di Spoleto, Spoleto, Fondazione centro italiano di studi sull’alto medioevo, 
2004, p. 29-54.

5.2 Historiographie et politique

5.2.1 « Hérédité royale et pouvoir sacré avant 987 », Annales ESC, 43, mai-juin 1988, 
p. 705-733.

5.2.2 « Ni robertien, ni carolingien : Raoul de Bourgogne, roi de France de 923 à 936 », 
Bulletin de la société des fouilles archéologiques et des monuments historiques de l’Yonne, 
1989, p. 47-54.

5.2.3 « Les élévations royales de 888 à 987 dans l’historiographie du xe siècle », dans 
D. Iognat-Prat et J.-C. Picard (dir.), Religion et culture autour de l’an mil, Paris, Picard, 
1990, p. 145-150.

5.2.4 « Le baptême de Clovis », L’Histoire. Numéro spécial « Chrétiens, juifs et 
musulmans », juillet 1990.

5.2.5. « Richer de Reims a-t-il écrit une Histoire de France ? », dans Y.-M. Bercé et 
Ph. Contamine (dir.), Histoires de France, historiens de la France, Paris, Librairie 
Honoré Champion, coll. « Société de l’histoire de France », 1994, p. 47-58.

5.2.6 « Le baptême de Clovis et l’entrée des Francs en romanité », Bulletin de l’association 
Guillaume Budé, 1, 1996, p. 69-75.

5.2.7 « Les Dix livres d’histoire de Grégoire de Tours chez les écrivains carolingiens », 
dans N. Gauthier et H. Galinié (dir.), Grégoire de Tours et l’espace gaulois, Tours, 
Association Grégoire, 1997, p. 319-329.

http://cths.fr/co/zoom.php?type=st&id=656


767

histoire et historiographie au m
oyen âge    Travaux de M

ichel Sot

5.2.8 « Écrire et récrire l’histoire de Clovis : de Grégoire de Tours à Hincmar », dans 
M. Rouche (dir.), Clovis, histoire et mémoire, Paris, PUPS, 1997, 2 vol., t. II, p. 157-
172.

5.2.9 « Que reste-t-il de la commémoration du xve centenaire du baptême de Clovis ? », 
Revue d’histoire de l’Église de France, 86, janvier-juin 2000, p. 185-198.

5.2.10 « L’audience vue du haut Moyen Âge : une problématique », dans J.-P. Caillet et 
M. Sot (dir.), L’Audience : rituels et cadres spatiaux de l’Antiquité au haut Moyen Âge, 
Paris, Picard, 2007, p. 7-16.

5.2.11 « Sectes et laïcité : point de vue d’un médiéviste », dans Sectes et laïcité, Publication 
de la Mission interministérielle de vigilance et de lutte contre les dérives sectaires 
(MIVILUDES), Paris, La documentation française, 2005, p. 80-87.

5.3 Historiographie religieuse

5.3.1 « Spiritualité et sainteté chez les grands laïcs carolingiens. À propos de deux 
ouvrages récents », Revue d’histoire de la spiritualité, 52, 1976, p. 295-302.

5.3.2 « La genèse du mariage chrétien », L’Histoire, janvier 1984, rééd. dans G. Duby 
(dir.), Amour et sexualité en Occident, Paris, Le Seuil, 1991, p. 193-206.

5.3.3 « Mépris du monde et résistance des corps en Occident aux xie et xiie siècles », 
Médiévales, 8, 1985, p. 6-17.

5.3.4 « Le moine Gerbert, l’Église de Reims et l’Église de Rome », dans N. Charbonnel 
et J.-E. Iung (dir.), Gerbert l’Européen, Aurillac, Éditions Gerbert, 1997, p. 135-149.

5.3.5 « Pèlerinage », dans J. Le Goff et J.-C. Schmitt (dir.), Dictionnaire raisonné de 
l’Occident médiéval, Paris, Fayard, 1999, p. 892-905.

5.3.6 « Les mythes d’origines romaines des Églises de Gaule (ixe-xiie siècle) », dans 
Roma antica nel Medioevo. Mito, rappresentazioni, sopravvivenze nella « Respublica 
Christiana » dei secoli IX-XIII, Atti della quattuordicesima Settimana internazionale 
di studio Mendola (24-28 agosto 1998), Milano, V&P Università, 2001, p. 163-188.

5.3.7 « Le christianisme au Moyen Âge », dans Y. Le Bohec (dir.), Les Religions 
triomphantes au Moyen Âge : de Mahomet à Thomas d’Aquin, Nantes, Éditions du 
temps, 2007, p. 47-107.

5.3.8 « L’Église carolingienne », dans A. Tallon et C. Vincent (dir.), Storia religiosa della 
Francia, Milano, à paraître en 2012.

5.3.9 « Les premiers temps de l’Église de Chartres », dans M. Pansard (dir.), La Cathédrale 
de Chartres, Strasbourg, La Nuée bleue, coll. « La grâce d’une cathédrale », à paraître 
en 2013.

5.4 Histoire culturelle

5.4.1. En coll. avec J.-F. Sirinelli, « L’histoire culturelle », dans F. Bédarida (dir.), 
L’Histoire et le métier d’historien en France, Paris, Maison des sciences de l’homme, 
1995, p. 339-350.



768

5.4.2. En coll. avec A. Guerreau-Jalabert et J-P. Boudet, « L’étrangeté médiévale », dans 
J.-P. Rioux et J.-F. Sirinelli (dir.), Pour une histoire culturelle, Paris, Le Seuil, 1997, 
p. 167-189.

5.4.3. En coll. avec A. Guerreau-Jalabert et J-P. Boudet, Histoire culturelle de la France, 
t. I : Le Moyen Âge, Paris, Le Seuil, 1997, réed. Paris, Point-Seuil, 2005.

5.4.4. « Anno Mille », Storia e dossier, 1, 1986.
5.4.5 « La formation d’un clerc : le cursus scolaire de Gerbert d’après Richer », dans 

O. Guyotjeannin et E. Poulle (dir.), Autour de Gerbert d’Aurillac, Paris, École des 
chartes, 1996, p. 242-249.

5.4.6 « Conclusions : à la recherche du processus de passage de la cité antique à la cité 
médiévale », dans C. Lepelley (dir.), La Fin de la cité antique et le début de la cité 
médiévale : de la fin du iiie siècle à l’avènement de Charlemagne, Bari, Edipuglia, 1996, 
p. 355-360.

6. LA RENAISSANCE CAROLINGIENNE

6.1 « La première Renaissance carolingienne : échanges d’hommes, d’ouvrages et de 
savoirs », dans Les Échanges culturels au Moyen Âge, XXXIIe congrès de la SHMESP, juin 
2001, Paris, Publications de la Sorbonne, 2002, p. 23-40.

6.2 « Références et modèles romains dans l’Europe carolingienne », dans J.-Ph. Genet 
(dir.), Rome et l’État moderne européen, Rome, École française de Rome, 2007, 
p. 15-42.

6.3 En coll. avec Y. Coz, « Histoire et écriture de l’Histoire dans l’œuvre d’Alcuin », 
Annales de Bretagne et des pays de l’Ouest, 111-3, Ph. Depreux et B. Judic (dir.), « Alcuin, 
de York à Tours. Écriture, pouvoir et réseaux dans l’Europe du haut Moyen Âge », 
2004, p. 175-191.

6.4 « Pratique et usages de l’histoire chez Abbon de Fleury », dans A. Dufour et 
G. Labory (dir.), Abbon, un abbé en l’an mil, Turnhout, Brepols, 2009, p. 205-223.

6.5 « Le palais d’Aix-la-Chapelle : lieu de pouvoir et de culture », dans W. Falkowski 
et Y. Sassier (dir.), Le Monde carolingien. Bilan, perspectives, champs de recherche, 
Turnhout, Brepols, 2009, p. 243-262.

6.6 « Aix-la-Chapelle au miroir de Constantinople », Les Villes capitales au Moyen Âge, 
XXXVIe congrès de la SHMESP, Paris, Publications de la Sorbonne, 2006, p. 203-
226.

6.7 « Renovatio, renaissance et réforme à l’époque carolingienne : recherches sur les 
mots », dans M. Balard et M. Sot (dir.), Au Moyen Âge, entre tradition antique et 
innovation, Paris, Éditions du CTHS, 2009, p. 117-140. Présentation résumée dans 
le Bulletin de la Société nationale des antiquaires de France, 2007, p. 62-72.

6.8 « Concordances et discordances entre culture des élites laïques et culture des élites 
cléricales à l’époque carolingienne : Jonas d’Orléans et Dhuoda », dans F. Bougard, 



769

histoire et historiographie au m
oyen âge    Travaux de M

ichel Sot

R. Le Jan et R. McKitterick (dir.), La Culture du haut Moyen Âge, une question d’élites ?, 
Turnhout, Brepols, 2009, p. 341-362.

6.9 « Une spiritualité de la justice pour les grands laïcs carolingiens », dans J. Claustre, 
O. Mattéoni et N. Offenstadt (dir.), Un Moyen Âge pour aujourd’hui. Mélanges Claude 
Gauvard, Paris, PUF, 2010, p. 189-200.

6.10 « Introduction », dans Ph. Depreux, S. Lebecq, M. J.-L. Perrin et O. Szerwiniack 
(dir.), Raban Maur et son temps, Turnhout, Brepols, 2010, p. 9-17.

6. 11 « Service de l’Empire et culte des saints dans la correspondance d’Eginhard », dans 
B. Dumézil et L. Vissière (dir.), L’Épistolaire politique au Moyen Âge. Journée d’étude 
Paris-Sorbonne, 26 et 27 novembre 2010, à paraître.

6.12 « Charlemagne et Hârûn al-Rachîd, premières rencontres entre Monde musulman 
et Occident chrétien (viie-ixe s.) », dans M. Sot et D. Barthélemy (dir.), L’Islam au 
carrefour des civilisations médiévales, Paris, PUPS, coll. « Cultures et civilisations 
médiévales », 2012, p. 27-42.

6.13 « Configuration d’un texte hagiographique au ixe s. : La Translation des reliques des 
saints Marcellin et Pierre par Eginhard », dans O. Kano et S. Sato (dir.), Configuration 
du texte en histoire (Colloque international de Global COE HERSETEC, Université 
de Nagoya, 1er et 2 septembre 2011), Nagoya, Graduate school, Nagoya University, 
2012, p. 5-16.





histoire et historiographie au m
oyen âge   •  pups  •  2012

771

TABULA GRATULATORIA

Denise Angers
Martin Aurell
Michel Balard

Christine Barralis
Sébastien Barret
Julien Bellarbre
Anna Belleteni
Jérôme Belmon
Gisèle Besson

Jean-Louis Biget
Pierre Botineau
Edina Bozoki
Julien Briand

Sébastien Bricout
Pierre Chambert-Protat

Pascal Chareille
Caroline Chevalier-Royet

Jean-Claude Cheynet
Philippe Contamine
Stéphane Curveiller

Christian De Merindol
Fabrice Delivré
François Demotz

Jean-Michel Dequeker-Fergon
François Desmarais
Thomas Deswarte
Frédéric Duplessis
Olivier Forcade

Christian Frachette
Alain Galatis

Florent Garnier
Alban Gautier
André Gotorbe

Monique Goullet
Martin Gravel

Christian Guillere
Pierre-Henri Guittonneau



772

Ingrid Hartl
Louis Holtz

Marie-Clotilde Hubert
Laurent Jégou

Jean-Vincent Jourd’heuil
Sylvie Joye

Odile Kammerer
Thierry Kouamé

Christian Lauranson-Rosaz
Daniel Le Blevec

Alain Le Boulluec
Yvonne-Hélène Le Maresquier

Enrique León
Sandrine Lerou
Béatrice Leroy
Serge Lusignan
Eliana Magnani

Jean-Marie Maillefer
Arlette Maquet
Laurent Marois

Olivier Matteoni
Florian Mazel

Céline Ménager
Denis Menjot
Jean Meyers

Francine Michaud
Françoise Michaud-Fréjaville

Hélène Millet
Jean-Marie Moeglin
Françoise Monfrin
Élisabeth Mornet

Annliese Nef
Catherine Nicolas-Denysiak

Fatima Nouguaoui
Pierrette Paravy
Michel Perrin

Delphine Planavergne
François Ploton-Nicollet

Joseph-Claude Poulin
Vivien Prigent

Laurianne Quentin
Pierre Racine

Christiane Raynaud
Jean-Claude Richard



773

histoire et historiographie au m
oyen âge    Tab

ula G
ratulatoria

Albert Rigaudière
Dominique Rigaux

Laurent Ripart
Michel Rubellin

Guillaume Saint-Guillain
Emmanuelle Santinelli-Foltz

Jens Schneider
Philippe Sénac
Bénédicte Sère
Andreas Sohn
Alain Tallon

Josiane Teyssot
Julien Théry

Jean Thibault
Pierre Thibault
Claire Tignolet

Jean-Yves Tilliette
Noël Tonnerre

François-Olivier Touati
Pierre Toubert
Cécile Treffort

Anne-Marie Turcan-Verkerk
André Vauchez
Maria Verdu

Laurent Vissière
Loïc Zimmer

Bibliothèque de l’Institut des sources chrétiennes (Lyon)
Bibliothèque universitaire de l’Université Rennes 2

Département d’histoire de l’Université Blaise Pascal – Clermont-Ferrand 
Institut de recherche d’histoire des textes (IRHT)

Institut d’études augustiniennes 
Maisons des sciences de l’Homme (Paris)





775

histoire et historiographie au m
oyen âge    Table des m

atières

TABLE DES MATIÈRES

Remerciements............................................................................................................................	 7
Abréviations.................................................................................................................................	 8

PROLOGUE

Un historien et son haut Moyen Âge : Michel Sot ..........................................................	 11
Rosamond McKitterick 

Un historien à l’œuvre, Michel Sot.......................................................................................	 33
Pierre Riché

première partie

ÉCRITURE DE L’HISTOIRE ET COMMUNAUTÉ DE MÉMOIRE : 

UNE EXPÉRIENCE POLITIQUE

La guerre de Clotaire II et de Dagobert contre les Saxons. Réflexions 
historiographiques et lexicographiques sur le chapitre 41 du Liber Historiae 
Francorum.....................................................................................................................................	 39
Stéphane Lebecq 

Saint Boniface, la grammaire et l’histoire...........................................................................	 49
Yann Coz

Nithard et l’Histoire des fils de Louis le Pieux......................................................................	 59
Joëlle Alazard-Fontbonne

Être historien au ixe siècle : Esdras scriptor et ses successeurs........................................	 67
Marie-Céline Isaïa



776

Les conceptions historiographiques de la totalité du passé à l’époque carolingienne 
(750-910)......................................................................................................................................	 77
Hervé Inglebert

Hagiographie et histoire à Saint-Amand : la collection de Milon († 872)................	 87
Charles Mériaux

Le talisman de Charlemagne : l’empire d’un objet précieux.........................................	 99
Lydwine Scordia 

La souveraineté des comtes de Barcelone : une royauté par défaut (xe-xie siècles)..... 	 111
Michel Zimmermann 

Adventus regis. Le retour à pied d’un roi vainqueur.........................................................	 141
Wojciech Fałkowski 

Nondum enim complete sunt iniquitates Yspanorum, ou l’hagiographie au service  
de l’Histoire générale. L’épisode de la venue de Mahomet en Espagne (Vita sancti 
Isidori, BHL, 4486, vers 1200)...............................................................................................	 155
Patrick Henriet 

« Grosses pierres » et « vieux manuscrits » : le roi Arthur à l’abbaye de La Crête....	 169
Alain Rauwel 

Des légendes chevaleresques dans une Histoire ecclésiastique. Orderic Vital  
et les captifs de l’Orient............................................................................................................	 177
Dominique Barthélemy 

Arts de la mémoire : les récits de la Première Croisade...................................................	 191
Élisabeth Crouzet-Pavan 

L’image des juifs dans les prologues extra rem d’Hugues de Fleury.............................	 201
Mireille Chazan 

Jalons pour une histoire du prophétisme chrétien...........................................................	 213
André Vauchez 

John Rous et l’histoire ancienne de l’Angleterre...............................................................	 225
Jean-Philippe Genet

deuxième partie

ÉCRIRE L’HISTOIRE DES HÉROS ET DES SAINTS : 

UNE EXPÉRIENCE RELIGIEUSE ET MORALE

The Holy Man and the Conqueror : the Legend of Attila and Pope Leo I..............	 239
Deborah M. Deliyannis

Construction et fonction du récit dans la littérature martyriale.  
L’exemple de la Passio Perpetuae.............................................................................................	 249
François-Xavier Romanacce 



777

histoire et historiographie au m
oyen âge    Table des m

atières

Grégoire le Grand et Theoctista.............................................................................................	 261
Bruno Judic

La référence historique dans l’écriture épistolaire............................................................	 273
Bruno Dumézil

La mémoire collective : un exemple tiré des Annales royales..........................................	 283
Magali Coumert 

Représenter l’histoire : une lecture des images de dédicace carolingiennes..............	 295
Noémi Colin

Écrire l’histoire de Constantin à l’époque carolingienne. Valeur historique  
de la Vita Helenae d’Almanne d’Hautvillers......................................................................	 303
Céline Ménager 

Triginta autem Brixienses sunt episcopi quos meminimus. Mémoire épiscopale  
et hagiographie à l’époque carolingienne : le dossier de saint Filastre, évêque  
de Brescia......................................................................................................................................	 313
Giorgia Vocino

Le couronnement impérial de Bérenger Ier (915) d’après les Gesta Berengarii 
imperatoris.....................................................................................................................................	 329
François Bougard

Le dernier voyage de Mérolilan..............................................................................................	 345
Patrick Demouy 

Petite enquête sur un genre historiographique hybride : les Gesta abbatum............	 353
Noëlle Deflou-Leca 

Des interventions du saint au travail des hagiographes : les miracles de Syméon  
de Trèves........................................................................................................................................	 363
Klaus Krönert 

L’ermite Adhegrin : conversion laïque, retrait du monde..............................................	 377
Anne Wagner 

Deutéronome, royauté et rois bibliques dans le Policraticus de Jean de Salisbury : 
première et succincte approche..............................................................................................	 387
Yves Sassier 

La succession de Pépin et la jeunesse de Charlemagne revues par Jean d’Outremeuse.	 397
Dominique Boutet 

Hercule espagnol, fondateur de cités...................................................................................	 405
Henri Bresc 



778

troisième partie

ÉCRIRE L’HISTOIRE DES INSTITUTIONS : 

UNE EXPÉRIENCE SOCIALE

L’acte mérovingien perdu de protection royale en faveur de la fille meurtrière  
du duc Amalo : un cas particulier ?.......................................................................................	 417
Osamu Kano 

La « colonica » rémoise dans deux documents du haut Moyen Âge............................	 425
Sho-ichi Sato 

Réforme monastique et discours historiographique. L’évocation par Adémar 
de Chabannes de la dédicace de la basilique du Sauveur et de l’introduction de 
l’observance bénédictine à Saint-Martial de Limoges au ixe siècle..............................	 435
Philippe Depreux 

Écriture de l’histoire et compétition : l’échec du projet de mariage entre  
Charles le Jeune et la fille d’Offa de Mercie.......................................................................	 453
Régine Le Jan

Le saint, le fleuve et les Hongrois. Histoire ancienne et histoire récente dans  
les Vies de Géminien de Modène (xe‑xie siècles)...............................................................	 465
Thomas Granier 

Contribution aux Gestes des abbés de Saint-Denis Hilduin (814-855/859) et Suger 
(1122‑1151) : à propos des droits de Saint-Denis sur le monastère d’Argenteuil.............. 	 477
Michèle Gaillard 

Aux pauvres ou aux hôtes ? Note sur l’affectation de l’abbaye Saint-Timothée  
à Saint-Remi de Reims en 972...............................................................................................	 487
Josiane Barbier & Laurent Morelle

Passé, présent, futur au miroir de la réforme. À propos de quelques textes 
universitaires................................................................................................................................	 501
Jacques Verger

Écrire l’histoire et restaurer l’honneur au Parlement de Paris. À propos de la  
relique du chef de saint Denis en 1410................................................................................	 509
Claude Gauvard 

De la querella à la concordia. Transaction entre le prieur Garnier de Saint-Flour  
et le seigneur Pierre de Brezons (11 février 1295 n.st.)...................................................	 521
Albert Rigaudière



779

histoire et historiographie au m
oyen âge    Table des m

atières

quatrième partie

ÉCRIRE L’HISTOIRE : 

MÉTHODES ET OUTILS DE L’HISTORIEN DU XXIe SIÈCLE

La lignée de Martial. Liste épiscopale et mémoire du passé..........................................	 537
Jean-Pierre Poly 

Aux « extrémités de la Gaule », la Cornouaille..................................................................	 557
Bernard Merdrignac

Autour de la datation des poèmes d’Alcuin, Joseph Scot et Théodulf d’Orléans  
réunis dans le manuscrit Bernensis 212................................................................................	 575
Michel Jean-Louis Perrin 

Histoire d’un texte d’histoire : le commentaire anonyme sur les Maccabées  
transmis par les manuscrits Orléans, BM 191, Barcelona, Catedral 64  
et New Haven, Yale University, Beinecke 643...................................................................	 589
Sumi Shimahara 

Ex dono Hincmari. Livres donnés par Hincmar (845-882) à Saint-Remi de Reims....... 	 601
François Dolbeau

Le chant des Gaules avant les Carolingiens........................................................................	 615
Iégor Reznikoff

Les Miracula sancti Maximini de Létald de Micy : prolégomènes  
à une nouvelle édition...............................................................................................................	 623
Charles Vulliez 

L’historien face à l’édition critique : un manuscrit de Berne  
(Bern, Burgerbibliothek 51)...................................................................................................	 637
Guy Lobrichon 

Écrire l’histoire d’une âme au xiie siècle. L’Otium ad Helwidem sororem  
d’Hugues de Soissons................................................................................................................	 649
Cédric Giraud 

La muraille qui sépare les deux peuples (Éphésiens 2, 14) dans les commentaires 
médiévaux.....................................................................................................................................	 661
Gilbert Dahan

L’Europe des Francs et l’émergence de la France. Le terme « franc » et son évolution 
sémantique dans les sources arabo-musulmanes médiévales..............................................	 669
Daniel G. König

Propos sur la « gloire » : lectures polémiques du De gloria de Cicéron de l’Antiquité  
à la Renaissance...........................................................................................................................	 679
Stéphane Gioanni 



780

Si volueris per demones habere scientiam : l’Experimentum nigromantie attribué  
à Michel Scot ..............................................................................................................................	 691
Jean-Patrice Boudet & Julien Véronèse 

Histoires et chroniques dans la Nova bibliotheca du P. Philippe Labbe, sj (1657)..	 703
Jean-Loup Lemaitre 

Au service des archives de l’Ancien Régime à la Restauration :  
Joseph Nicolas Pavillet .............................................................................................................	 713
Bruno Galland 

Table des illustrations................................................................................................................	 725

Index des noms de personnes.................................................................................................	 727
Index des noms de lieux...........................................................................................................	 749
Index des manuscrits.................................................................................................................	 759

Travaux de Michel Sot..............................................................................................................	 763
Tabula gratulatoria.....................................................................................................................	 771

Table des matières......................................................................................................................	 775


